
Zeitschrift: Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pädagogische Hochschule Zürich

Band: 14 (2008)

Heft: 1

Artikel: Bildungstheorie angesichts von Basiskompetenzen : über die Ignoranz
gegenüber dem Selbstverständlichen im Prozess des Aufwachsens

Autor: Tenorth, Heinz-Elmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901787

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901787
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bildungstheorie angesichtï
von Basiskompetenzen

Über die Ignoranz gegenüber dem Selbstverständlichen im Prozess des Aufwachsens1

(Red.) Ein Grundproblem der deutschen

Erziehungswissenschaft ist ihre relative Isolation

in der internationalen Diskussion. Ein

zentrales Hindernis zu einer grösseren
Internationalist drückt sich unter anderem in

Begriffen wie «Geist» oder «Bildung» aus,

die kaum übersetzbar sind. Trotz der überladenen

pathetischen Ambition, mit dem der

Bildungsbegriff verbunden ist, versucht
Heinz-Elmar Tenorth im Folgenden, ein
«entschlacktes) Verständnis von «Bildung» mit
dem international anerkannten Kompetenzbegriff

in Beziehung zu setzen. Wie gut ihm
das gelingt, diskutieren neun Vertreter der
internationalen Pädagogik.

Heinz-Elmar Tenorth

I.

ie Rede über Bildung hat in Deutschland
einen eigenen Klang, und das nicht nur, weil
schon der Leitbegriff selbst ein Solitär in der

internationalen Debatte über Erziehungsprozesse
ist.2 Es ist ein zugleich erhabener und kritischer Ton,
der hier regiert, von der «Höherbildung der Menschheit»

ist die Rede und von dem Anspruch, «dem Be-

grif der Menschheit in unsrer Person einen so grossen

Ausdruck als möglich zu verschaffen»
(Humboldt); und wenn es nicht um die Menschheit geht,
sondern nur um den Menschen, auch dann sind die

Ansprüche hoch gesteckt und die grossen Ambitionen

unverkennbar, denn nichts weniger als «die
höchste und proportionierlichste Ausbildung der
Kräfte zu einem Ganzen» (ebenfalls Humboldt) ist

die Aufgabe, und das zählt, subjektbezogen, fast
noch zu den bescheidenen Formeln. Heute wird das

Subjekt in bildungstheoretischen Texten mit einer
Last an Erwartungen konfrontiert, die in ihren
summierenden Zuschreibungen an Kritikfähigkeit,
Solidarität oder Authentizität jeden entmutigen wird,
der mit solchen Zuschreibungen leben muss und sie

nicht nur formulieren darf.3

Für den Bildungshistoriker ist natürlich der Kontext

der Entstehung des Bildungsbegriffs zu erkennen,

die emphatische Tradition und das belastende

Erbe des späten 18. Jahrhunderts. Man hört den
Ton der europäisch-deutschen Aufklärung, Kant so

gut wie Herder, Rousseau als basso continuo, auch
schon die Übergänge in die Romantik, nicht nur die
Rhetorik der «Vervollkommnung» und das Pathos

der Menschheit, sondern auch das hohe Lied der
Individualität.4 Bereits mit Friedrich Immanuel
Niethammers neuhumanistischer Polemik gegen die
Pädagogik der Aufklärung von 1808 (Der Streit des

Philanthropinismus und Humanismus in der Theorie
des Erziehungs-Unterrichts unsrer Zeit)5 ist die Frage

nach der gesellschaftlichen Brauchbarkeit und
Nützlichkeit in der Erziehungstheorie offenbar auf
immer verabschiedet.6 Niethammers polemische
Abwertung des «Utilitarismus» zugunsten von
«Geist» und «Bildung» gibt die Melodie vor, freilich
um den Preis, dass die Bildungstheorie ihr Thema
dauerhaft in den binären Schemata der Ursprungspolemik

denkt und bis in die Gegenwart Bildung
und Erziehung als einander ausschliessende Klassen

von Ereignissen und Prozessen konzipiert.
Ungeachtet der Kritik an der Bildungsideologie,

wie sie Historiker, Soziologen oder Literaturwissenschafter

spätestens seit dem Ende des 19. Jahrhunderts

vortragen7, ungeachtet auch der scharfen Kritik

am «Jargon der Eigentlichkeit» (Adorno 1963;

1959/1972)8, ungeachtet also aller Kritik bewahrt
das Bildungsdenken seinen spezifischen Ton, diese

erhabene, vornehme, kritische, ambitionierte und
in den Zielformeln quasi-religiöse Rede, konzentriert

auf die Innerlichkeit, ihrer Funktion nach nicht
zufällig als «Bildungsreligion» interpretiert. Heinz-
Joachim Heydorn, unorthodoxer Vertreter einer
kritischen Pädagogik9, konnte für seine
erziehungsphilosophische Synthese von entschiedenem
Protestantismus und asketischem Sozialismus, von
Griechensehnsucht und pädagogisch-messianischem
Erlösungspathos keine bessere Referenz finden als sie

die Bildungsrede darstellt, und selbstverständlich,
auch er codiert binär: «Herrschaft» ist, genauso wie
Erziehung, die Heydorn als eine ihrer Artikulationsformen

auffasst, der Kontrapart von Bildung (Heydorn

1970).10 Heydorn hat damit eine ganze Generation

kritischer Erziehungswissenschafter sozialisiert

und zu seinen Gefolgsleuten gemacht und
auch sie sind offenbar wild entschlossen, getreu der
deutschen Tradition diese Form einer politisierend-
normativen Codierung der Probleme von Erziehung
schon für hinreichende Theoriearbeit zu halten (Eu-

ler/Pongratz 1995).

ZpHJg. 14(2008), H. 1



II.

an kann leicht erkennen, dass ich anderer
Meinung bin, aber nicht, wie man
vielleicht vermuten könnte, wegen der

Beharrungskraft des Leitbegriffs der deutschen
Diskussion, sondern primär wegen des vornehmen
Tons, der hier gewählt wird. Der Preis dieser Rede
ist nämlich sehr hoch, er schliesst nicht nur weitgehende

Ignoranz gegenüber der Realität ein, und
offenbar absichtsvoll und mit eindeutiger Konsequenz,

denn ein munteres «umso schlimmer für die
Wirklichkeit» gehört zu den wesentlichen Topoi
dieser Rede. Zu ihren dramatischeren Implikationen
gehört also, dass im Kern der Argumentation eine
Distanz gegenüber dem Alltag von Erziehung
regiert, die man schon als progredierenden,
fortschreitenden und bewusst erzeugten Realitätsverlust

bezeichnen muss.

Fatal ist dieser Realitätsverlust, weil er-auf einer
als positiv ausgezeichneten Argumentform beruht,
die sich als «Kritik» stilisiert und primär als

kontrafaktische Rede, in jüngster Zeit auch im Begriffsfeld
von «Negativität»11, in seltener Beständigkeit und

gegen alle Einwände immer neu artikuliert. In dieser

Rede verkommt die Wirklichkeit zur Trivialität,
zum schlicht - und schlecht - Gegebenen, methodisch

gesehen zur puren Faktizität und das heisst
auch zur schlechten Empirie in einer Theorie, die
schon deswegen nicht als gute Theorie gelten kann.
Die Opponenten finden sich ebenfalls binär codiert
und dem systematischen Verdacht der affirmativen
Rede ausgesetzt, vor allem, weil sie die Wirklichkeit
nicht in einer einzigen wertend-abwertenden
Perspektive bestimmen, sondern im Lichte funktional
äquivalenter Beschreibungsmöglichkeiten darstellen,

die sich nicht einfach in normative Codierung
überführen oder binär schematisieren lassen.
Kritisch betrachtet erweist man sich als Funktionalist,
wenn man so denkt, mit nichts anderem beschäftigt

als der Fortschreibung des Bestehenden oder
der Bestandssicherung von Systemen. Das positive
Gegenbild schreibt sich der kritische Bildungsdiskurs

dagegen immer neu selbst; denn Vision und

Utopie gehören offenbar notwendig zu seiner
Redeweise, und die Konstruktion des Anderen und
der anderen Welt ist das Mindeste, was man erwarten

darf.

III.

egenstimmen, ich wiederhole mich, sind
höchst selten, aber in jüngster Zeit werden
sie verstärkt in die deutsche Debatte importiert.

«Literacy» ist dafür zum Begriff geworden,
statt der erhabenen Bilder finden sich Debatten
über einfache Fertigkeiten und Praktiken, die man
von Erziehung und im Aufwachsen erwartet.12 Hier
interessiert etwa, ob jemand eine Zeitung lesen

kann oder ein öffentliches Dokument, zum Beispiel
eine Stromrechung, angemessen interpretiert, auch,

ob er versteht, was die Konsequenzen eines
Mietvertrages sind, und zwar rechtlich wie finanziell,
oder dass er zu kalkulieren weiss, zu welchen
Belastungen ein Ratenkredit führen wird, und auch, ob
der Adressat der Reflexion fähig ist, sich in der
gegebenen Gesellschaft in der Verkehrssprache
verständlich zu machen und kommunikativ zu bewegen,

im Ergebnis so, dass er sogar ökonomisch die
Bedingungen der eigenen Reproduktion sichern
kann, etwa durch bezahlte Arbeit.

«Kulturelle Basiskompetenzen» sind hier also das

Thema, «Literacy» bezieht sich nicht allein auf Sprache,

sondern auch auf Zahl, Sinn und Bedeutung.
Teilhabe an der Kultur ist das Ziel. Dann, ganz langsam,

erinnert man sich, dass Bildung nicht nur in

der Aufklärung, sondern auch in den bewegten
1968er-Tagen selbst in der deutschen Diskussion so

definiert wurde, als «Ausstattung zum Verhalten in

der Welt» - freilich bei einem international
aufgeklärten, nicht der deutschen Tradition verpflichteten,

1933 aus Deutschland emigrierten, 1959 von
der Unesco aus Haifa nach Hamburg berufenen,
komparatistisch forschenden Gelehrten.13 In der
dominierenden Rede von Bildung und für ihre
Protagonisten dagegen stand und steht bis heute fest,
dass Saul B. Robinsohns Versuch aus den späten
1960er-Jahren natürlich unzureichend war, dem
Thema der Bildung nicht angemessen. Zum Beleg
hört man wieder die bekannte, traditionale,
emphatische Rede und der Kreis schliesst sich erneut,
den wir seit dem späten 18. Jahrhundert kennen:
Niethammer redivivus also, gleich ob Lutz Koch

(2004) oder Jörg Ruhloff (2005), Heinz Sünker (Sün-

ker/Krüger 1999), Heinz-Joachim Heydorn oder
Ludwig Pongratz, Peter Euler (Euler/Pongratz 1996)
oder Marian Heitger, Andreas Gruschka (1988) nicht
zu vergessen, gleich also auch, ob mit Theologie,
Transzendentalphilosophie, Marx und Adorno, Hey-
dorns Bildungsmetaphysik oder Michel Foucault14
als den scheinbar beglaubigenden Instanzen geredet

wird. Im Notfall hat man ja auch noch den
Namen der Philosophie, um die eigene Rede in ihrem
besonderen Status hervorzuheben.

IV.

Aber
mus:

Utilitaris
von Litei

ber muss das sein, die alte Opposition von
Utilitarismus und Geist in der Konfrontation

Literacy und Bildung, von Basiskompetenzen

und emphatischen Subjektbildern, ja sogar
von Subjektwerdung und Vergesellschaftung neu
zu beleben? Welche Gründe auch immer dafür in

der deutschen Kultur und Tradition gefunden werden,

mich stört vor allem, dass uns die überlieferte
Rede von Bildung den Zugang zum Alltag des
Aufwachsens und Lebens in Gesellschaft und Kultur
versperrt, der in der verachteten Rede über
Basiskompetenzen und Literacy so nachdrücklich präsent
ist. Richtet man sich nicht in der schönen Konfrontation

ein, dann sollte man vielleicht nach den
theoretischen Themen und systematischen Referenzen

ZpH Jg. 14(2008), H. 1

27



fragen, die solche binäre Codierung so leicht wählbar

machen und stabil werden lassen.

Nimmt man diesen Befund also nicht in der
polemischen Wendung, in der ich ihn bisher präsentiert
habe, dann muss man natürlich fragen, ob es nicht
auch gute Gründe für die von mir festgestellten
Unterscheidungen, für die binären Codierungen, für
die Unterscheidung disjunkter Klassen von Phänomenen

und Argumenten gibt. Wo könnten solche

Gründe liegen? Bleibt man in der grundlagentheoretischen

Diskussion selbst, konfrontiert also mit
dem Thema des Aufwachsens in Gesellschaften, wie
ich sage, oder mit der Frage der Konstitution des

Subjekts, wie die bildungstheoretische Rede
vielleicht formulieren würde, dann kann es meines
Erachtens nur einen guten Grund für solche scharfe

Unterscheidungen und Abgrenzungen geben, nämlich

eine gut begründete kategoriale Differenz in
den theoretischen Grundlagen.

Aus der Perspektive der Bildungstheorie - ich

versuche das jetzt, denn man soll ja die Perspektive
wechseln und die des Anderen übernehmen können

- ist es tatsächlich eine Frage des kategorialen
Grundgerüsts, der basalen theoretischen Entscheidungen,

auf die wir hier treffen. Dann - so die
herrschende These - ist es keineswegs belanglos, ob

man von «Bildung» spricht, oder - in offener
Reihung der abgelehnten Begriffe und der kritisierten
anderen, alternativen grundlagentheoretischen
Optionen - von «Sozialisation», «Lernen»,
«Erziehung», «Kompetenzerwerb», «Vergesellschaftung
des Subjekts» (etc.). Eine grundlagentheoretische
Differenz bestehe hier, weil man den Prozess und
seine Logik, die Zeitlichkeit, Sozialität und sachliche
Thematik in ihrer Interaktion und Finalität, ganz
anders sieht - so die These - wenn man von
«Bildung» spricht statt von «Sozialisation» (etc.). Das

sei auch eine Differenz, die man ganz anders sehen

muss, wenn man dem Thema des Menschen gerecht
werden will, nämlich auf der Basis einer unvermeidlichen

und grundlegenden normativen Option, wie
es dann selbst in einigen sozialwissenschaftlichen

Bildungstheorien, wie in der Nachfolge Ulrich Oe-

vermanns behauptet wird (Wagner 2004). Die
beobachtbaren Differenzen im Aufwachsen werden
dann emphatisch und normativ codiert, zum
Beispiel in der Opposition von Selbst- und
Fremdbestimmung; man kann sie auch technisch oder sogar
technologisch sehen, etwa in der Differenz von
«Einwirken» vs. «Selbstkonstruktion», von einer
«Bildsamkeit», die quasi-naturhaft impliziert ist,

und von der «Bildsamkeit des Willens zur Sittlichkeit»,

wie sie Johann Friedrich Flerbart abgrenzend
für den Menschen formulierte, so dass es im Grunde
die Differenz von Technologie und Anthropologie
zugleich ist, die den Unterschied macht. «Bildung»

- als Begriff und Theorie - konstituiert insofern
eine andere Welt, die des Menschen, wenigstens die,
in der dem Menschen die Rolle im Zentrum
zugeschrieben wird, nicht «Natur» biologisch, sondern
«zweite Natur». Kultur und Kommunikation, das

sei die «Welt der Bildung», eine Welt jenseits der
Trivialität des Alltags, jenseits der Entfremdung, der

Verzweckung, der funktionalen Zuordnung, der
systemischen Kontrolle in den Institutionen der
Sozialisation, deren Paradestück die Schule darstellt,
«parapädagogische Einrichtung»15 par excellence.
So kann man die Behauptung der kategorialen
Differenz, wie sie seit Niethammer vielfach wiederholt
werde, grundlagentheoretisch rekapitulieren.

V.

Muss
man diese scharfen Annahmen aber

wirklich machen, wenn man über das

Aufwachsen des Menschen nachdenkt?
Ist es notwendig, Sozialisation als einen Prozess der
Überwältigung des Menschen durch die Gesellschaft

und ihre Agenten zu denken? Muss man
Praktiken der Erziehung kategorial von den Mechanismen

der Selbstkonstruktion unterscheiden?
Macht es überhaupt Sinn, Selbstkonstruktion eines

mündigen Subjekts so zu denken, dass sie dem
Aufwachsen unter Bedingungen von Fremdbestimmung,

vielleicht sogar dem Aufwachsen in Gesellschaft,

wie eine kritische Rousseau-Lektüre glauben
machen will (Schäfer 2002), kategorial entgegengesetzt

werden muss? Ist schliesslich die Qualifizierung

der Bildungseinrichtungen angemessen, die
eine kategoriale Differenz zwischen Zwang und
Freiheit unterstellt, und Selbstbestimmung des

Subjekts nur in einer Praxis erkennen kann, die sich den
Gütern der hohen Kultur in distanziertem Genuss

widmet, fern der alltäglichen Belästigung durch
Lernen, Arbeit, Gesellschaft, Politik?

Selbstverständlich, man muss nicht so unterscheiden,

sondern man muss das nur, wenn man, jetzt
nur für den engeren pädagogischen Kontext
gedacht, alten Vorurteilen folgt, etwa den folgenden:

- Dass man z.B. ein falsches, altes, überholtes
Verständnis von Sozialisation als gesellschaftlicher
Determination kultiviert, aber ignoriert, dass

selbst in soziologischen Sozialisationstheorien
der Mensch seit langem als «produktiver
Realitätsverarbeiter»16 gedacht wird, der sich selbst in

Interaktion mit Gesellschaft entwickelt (die 3.

oder die 6. Feuerbachthese17 wären deshalb die
bessere Grundlage der Bildungstheorie, obwohl
sie natürlich das Problem der Empirisierung
dialektischer Denkfiguren eintragen);

- auch ein triviales, untheoretisches und, vor al¬

lem, unpädagogisches Modell von pädagogischer
Technologie und der Praxis des «Einwirkens»
verführt offenbar zu dichotomen Konstruktionen,
die unnötig sind, aber den Blick auf die Realität
pädagogischer Arbeit und die Rolle des Anderen
im Bildungsprozess verstellen (aber pädagogische

Technologie ist selbstverständlich für das

Aufwachsen unentbehrlich, man muss sie nur in
der paradoxen Form der Ermöglichungs- und

Vermeidungstechnologie denken, wie sie in der

ZpH Jg. 14(2008), H. 1



Pädagogik seit Rousseau oder in der Pädagogik
der Geistigbehinderten oder in reformpädagogischen

Programmen vorliegen);
- man muss sich, ferner, auch von den törichten

schulkritischen Affekten freimachen, die in manchen

Zirkeln als (Theorie der Schule> gehandelt
werden, aber den Namen der Theorie nicht
verdienen (denn selbstverständlich ist Schule als Ort
der Bildung selbst dann noch zu erkennen, wenn
sie nicht den reformpädagogischen Bildern folgt,
die von ihr gezeichnet werden, um sie vermeintlich

dadurch bildungstheoretisch akzeptabel zu
machen; denn Schule erzieht nicht nur bereits als

Institution, sie ist als eine Institution von spezifischer

Form, als gestaltete Umgebung eigener
Art, auch ein Ort der Bildung - und Form, nicht
Intention erzieht, vgl. Prange 2003, 2005);

- vor diesem Flintergrund, also aus der Distanz

gegenüber falschen, irrigen, veralteten Denkweisen

stehen deshalb kulturelle Basiskompetenzen,
also literacy, und Bildung, Medium der vermeintlich

hohen Kultur, auch nicht im Widerspruch
zueinander, sondern im Verhältnis der kategorialen
Identität. Allenfalls, wenn man mit normativ
besetzten Zielformeln operieren will, bezeichnen
sie Markierungen auf einer nach oben offenen,
aber in derselben Dimension definierten Skala

der Formen der Konstruktion des Subjekts in
Gesellschaft.

Bildung und Literacy, Basiskompetenzen und Modi
des Umgangs mit der hohen Kultur bezeichnen
deshalb auch nicht disjunkte Klassen von Wissen und
Verhaltensweisen, sondern bestimmte Ausprägungen

einer einzigen und derselben Dimension
menschlicher Praxis. Die Selbstverständlichkeit der
Selbstkonstruktion des Subjekts, die zeigt sich hier,
als physische, soziale und biotische Notwendigkeit.
Sie beginnt nicht erst bei der schönen Literatur,
sondern im Alltag; denn es ist das Leben, das bildet18,

nicht der Pädagoge oder gar allein eine spezifische
Form von Praxis, die den normativen Standards

oder den schönen Welten ästhetischer Praxis

genügt, die Bildungstheoretiker sich ausdenken.

VI.

Das
Fazit heisst also: Für die scharfen Unter¬

scheidungen der deutschen Tradition gibt
es heute keine guten Gründe mehr. Bildung

und Sozialisation bezeichnen nicht einander fremde,

sondern identische Themen und Theoriereferenzen,

wenn auch in spezifischer Perspektivierung
der Probleme des Aufwachsens. Die traditionelle
Perspektive der Bildung erlaubt deshalb auch nicht
eine bessere, sondern nur eine andere Sicht, mit

eigenen blinden Flecken. Im Konzept von Literacy
und in den Modellen von Basiskompetenz wird die

gesellschaftliche Seite des Bildungsprozesses deutlicher

und die mehrfache Referenz des Aufwachsens

sichtbar, die man in der Konzentration auf die
individuellen Formen der Teilhabe an und der Produkti¬

on von hoher Kultur in der emphatisch-kritischen
Rede zu ignorieren neigt. Gegen eine allein
subjektzentrierte Sicht- und Redeweise hilft aber schon

eine andere Tradition, hier eine kurze Herbart-Lek-
türe: «Der Mensch ist Nichts ausser der Gesellschaft.

Den völlig Einzelnen kennen wir gar nicht; wir wissen

nur soviel mit Bestimmtheit, dass die Humanität
ihm fehlen würde» (Herbart 1825/1892, S. 20).

Gesellschaftlich geforderte Basiskompetenzen
gehören deshalb in den Kontext allgemeiner
Bildung, sie repräsentieren den legitimen und

notwendigen Anspruch moderner Gesellschaft, universale

Prämissen für die Teilhabe an Kommunikation
zu generalisieren.19 In dieser Funktion haben sie in

allen Gesellschaften, die auf Kommunikation basieren

und einen Fundus an Gemeinsamkeit garantieren

müssen, im Blick auf das Subjekt aber auch die

Konsequenz, dass sie den generalisierten Anderen

erzeugen, das heisst uns als Individuen für die
anderen Teilnehmer an Interaktion erwartbar und
berechenbar machen. Hier liegt die Zukunft der

Bildung, jedenfalls ihre erste und basale Aufgabe;
denn Gesellschaften sind darauf angewiesen, ein

Bildungsminimum, also grundlegende Bildung, zu

garantieren. Ihre wesentliche Funktion besteht
darin, Interaktion erwartbar zu machen, und zwar
nicht nur in einem grossen moralischen Sinne,
sondern ganz alltäglich. Bildung beginnt deshalb hier,
als Prozess der Vergesellschaftung, indem sie Individuen

handlungsfähig macht, nicht erst bei der
«Höherbildung der Menschheit», wie die deutsche
Tradition meint, durch ihre eigene Denkform
abgeschnitten von den basalen Mechanismen des
Aufwachsens in der gesellschaftlichen Wirklichkeit.

Diese Funktion ist selbstverständlich steigerbar,
gemäss dem Entwicklungsstand von Gesellschaften,
aber auch milieubezogen oder gruppenspezifisch.
Irgendwo und irgendwann kann man dann erwarten,

dass eine Zeichenfolge wie «Goethe» ohne
weitere Erläuterungen kommunizierbar ist, als

Anspielung auf eine Person und eine Reihe von Texten,

in denen sich das Selbstverständnis von Gesellschaft

oder ihr Bild von Literatur artikuliert, aber
auch als der Hinweis auf eine Person, mit der man
am liebsten kommunizieren möchte, wenn und weil
sie diese Zeichenfolge vergleichbar interpretiert,
wenn man nicht die Zeichenfolge «Beethoven» als

Basis der Kommunikation vorzieht oder, meinetwegen

- und damit die Komplexität gesteigert wird -
die Zeichenfolge «Woody Allen». Von «Bildung» als

erwartbarer Dimension der Strukturierung von
Interaktion kann man aber nicht erst reden, wenn
Goethe, Beethoven oder Woody Allen kommunizierbar

sind. In wissenschaftlichen Diskursen reicht
es schon aus, die problematische Funktion binärer
Schematisierungen erkannt zu haben.

Anmerkungen
1 Gekürzte Version eines Vortrags, den ich beim Symposion

Die Zukunft der Bildung und die Bildung für die
Zukunft zu Ehren von Dieter Kirchhöfer, Berlin, 18.10.2006,
gehalten habe.

ZpH Jg. 14(2008), H. 1



2 Zur Orientierung in der unübersehbaren Literatur des
deutschen Diskurses eignet sich als historischer Wegweiser

zum Thema Bildung (leider nicht zum Thema Bildsamkeit,

wie der Titel verspricht) Benner/Brüggen (2004). Die

Einordnung des Themas in die bei Benner/Brüggen
weitgehend ausgesparte internationale Diskussion versucht
Horlacher (2006).

3 Das findet sich zum Beispiel in den Texten zur Allgemeinbildung

von Klafki (1991).
4 Dafür sind besonders germanistische Arbeiten aufschluss¬

reich, unter anderem Stanitzek (1989) sowie Jannidis
(1996).

5 Der Band erschien in Jena 1808. Niethammer (1766—

1848), Philosoph und Theologe, Professor in Jena und
Würzburg, war seit 1807 als Zentralschulrat in München
mit der Planung der Schul- und Universitätsreform
beschäftigt.

6 Sogar ohne Not, sagt wenigstens Blankertz 1963.
7 Die Diskussion bei Vierhaus 1972 und Bollenbeck 1994.
8 Diese Kritik wird in neuen binären Schematisierungen

begründet, wenn «Halbbildung» der wahren «Bildung»
entgegengesetzt wird.

9 Heydorn (1916-1974) war ja nicht nur Professor der Pä¬

dagogik an der Universität Frankfurt, in seiner Biographie

verbindet sich die Herkunft aus einem unorthodoxen

Protestantismus mit frühen Erfahrungen in der
Sozialistischen Studentenschaft, Opposition gegen die SPD

und einer autonomen Aneignung der europäischen
Bildungstradition zu einem ganz eigenen Programm der
kritischen Erziehungswissenschaft. Er wurde von Herwig
Blankertz zu Recht mit dem Eitikett «der Konservative als

Revolutionär» charakterisiert.
10 Für die Analyse der quasi-religiösen argumentativen

Struktur Titz (1999) und zum Versuch einer Verteidigung
Heydorns gegen diese Analyse Koneffke (2004/05).

11 Dafür, auch für Indizien beginnender kritischer Selbst¬

wahrnehmung, ohne dass die Denkfigur systematisch
problematisiert wird vgl. Benner/Göstemeyer/Sladek
(1999) und Benner (2003, 2005).

12 Eine Übersicht zu Herkunft und Status dieser Diskussion
gebe ich in Tenorth 2004.

13 Bildung sei «in subjektiver Bedeutung» als «Ausstattung
zum Verhalten in der Welt» (Robinsohn 1969, S. 13)
bestimmt. Robinsohn (1916-1972) arbeitete zu der Zeit am
Max-Planck-Institut für Bildungsforschung in Berlin, vor
allem als Mittler zur internationalen Curriculumfor-
schung.

14 Für die Foucault-Rezeption in der kritischen Bildungsthe¬
orie vgl. meine Hinweise in Tenorth (2006).

15 Diese Qualifizierung der Schule entstammt der skepti¬
schen Bildungstheorie von Wolfgang Fischer.

16 Klaus Hurrelmann verdanken wir diese schöne Formulie¬

rung.
17 Deren Text, zur Erinnerung, lautet (in der von Engels re¬

vidierten Fassung):
3.

Die materialistische Lehre, dass die Menschen Produkte
der Umstände und der Erziehung, veränderte Menschen
also Produkte anderer Umstände und geänderter Erziehung

sind, vergisst, dass die Umstände eben von den
Menschen verändert werden und dass der Erzieher selbst

erzogen werden muss. Sie kommt daher mit Notwendigkeit
dahin, die Gesellschaft in zwei Teile zu sondern, von

denen der eine über die Gesellschaft erhaben ist. (Z.B.
bei Robert Owen)
Das Zusammenfallen des Änderns der Umstände und der
menschlichen Tätigkeit kann nur als umwälzende Praxis
gefasst und rationell verstanden werden.
6.

Feuerbach löst das religiöse Wesen in das menschliche
Wesen auf. Aber das menschliche Wesen ist kein dem
einzelnen Individuum innewohnendes Abstraktum. In

seiner Wirklichkeit ist es das Ensemble der gesellschaftlichen

Verhältnisse.
Feuerbach, der auf die Kritik des wirklichen Wesens nicht
eingeht, ist daher gezwungen: 1. von dem geschichtlichen

Verlauf zu abstrahieren und das religiöse Gefühl für

sich zu fixieren und ein abstrakt - isoliert - menschliches
Individuum vorauszusetzen; 2. kann bei ihm daher das
menschliche Wesen nur als «Gattung», als innere, stumme,

die vielen Individuen bloss natürlich verbindende
Allgemeinheit gefasst werden (Marx 1845/1971, S. 371).

18 Das klärt Hartmut von Hentig (1996) sehr schön im Rückgriff

auf Pestalozzis Schwanengesang (1826).
19 Das ist im Übrigen das wesentliche Thema des Bildungsdiskurses

der Aufklärung und theoretisch ein Plädoyer
für eine soziologische Bildungstheorie (vgl. Tenorth
2007).

Literatur
Adorno, Theodor W.: Jargon der Eigentlichkeit. Frankfurt

am Main 1963

Adorno, Theodor W.: Theorie der Halbbildung (1959). In:

Theodor W. Adorno: Gesammelte Schriften. Band 8.

Frankfurt am Main 1972, S. 93-121
Benner, Dietrich (Hrsg.): Kritik in der Pädagogik. 46. Beiheft

der Zeitschrift für Pädagogik. Weinheim/Basel 2003, S.

124-141
Benner, Dietrich (Hrsg.): Erziehung - Bildung - Negativität.

49. Beiheft der Zeitschrift für Pädagogik. Weinheim/Basel
2005

Benner, Dietrich/Brüggen, Friedhelm: Bildsamkeit/Bildung.
In: Dietrich Benner/Jürgen Oelkers (Hrsg.): Historisches
Wörterbuch der Pädagogik. Weinheim/Basel 2004, S.

174-215
Benner, Dietrich/Göstemeyer, Karl-Franz/Sladek, Horst

(Hrsg.): Bildung und Kritik. Weinheim 1999

Blankertz, Herwig: Berufsbildung und Utilitarismus. Düssel¬

dorf 1963
Bollenbeck, Georg: Bildung und Kultur. Glanz und Elend ei¬

nes deutschen Deutungsmusters. Frankfurt am Main
1994

Euler, Peter/Pongratz, Ludwig A. (Hrsg.): Kritische Bildungs¬
theorie. Zur Aktualität Heinz-Joachim Heydorns. Weinheim

1995
Gruschka, Andreas: Negative Pädagogik. Wetzlar 1988

Hentig, Hartmut von: Bildung. Stuttgart 1996

Herbart, Johann Friedrich: Psychologie als Wissenschaft, neu
gegründet auf Erfahrung, Metaphysik und Mathematik.
Zweiter, analytischer Teil (1825). In: Johann Friedrich
Herbart: Sämtliche Werke. Band VI. Langensalza 1892, S. 1-
338

Heydorn, Heinz-Joachim: Über den Widerspruch von Bildung
und Herrschaft. Frankfurt am Main 1970

Horlacher, Rebekka: «Bildung»: Nationalisierung eines inter¬
nationalen Konzepts. In: Rita Casale/Daniel Tröhler/Jür-

gen Oelkers (Hrsg.): Methoden und Kontexte. Historio-
graphische Probleme der Bildungsforschunq. Göttinqen
2006, S. 199-213

Jannidis, Fotis: Das Individuum und sein Jahrhundert. Eine

Komponenten- und Funktionsanalyse des Begriffs <Bil-

dung> am Beispiel von Goethes «Dichtung und Wahrheit».

Tübingen 1996
Klafki, Wolfgang: Neue Studien zur Bildungstheorie und Di¬

daktik. Zeitgemässe Allgemeinbildung und kritisch-konstruktive

Didaktik (1985). Weinheim/Basel 1991

Koch, Lutz: Allgemeinbildung und Grundbildung, Identität
oder Alternative? In: Zeitschrift für Erziehungswissenschaft

7(2004), S. 183-206
Koneffke, Gernot: Der Grund für die mögliche Befreiung

von Herrschaft liegt im Diesseits - gegen die Theologisie-
rung der kritischen Bildungstheorie. In: Pädagogische
Korrespondenz (2004/05), H33, S. 15-41

Marx, Karl: Thesen über Feuerbach (1845). In: Karl Marx/
Friedrich Engels: Ausgewählte Schriften in zwei Bänden.
Band II. Berlin 1971, S. 370-372

Prange, Klaus: Die Form erzieht. In: Heinz-Elmar Tenorth
(Hrsg.): Form der Bildung - Bildung der Form. Weinheim
2003, S. 23-34

Prange, Klaus: Die Zeigestruktur der Erziehung. Grundriss
der Operativen Pädagogik. Paderborn 2005

Robinsohn, Saul B.: Bildungsreform als Revision des Curricu¬
lum und Ein Strukturkonzept für Curriculumentwicklung
(1967). Neuwied/Berlin 1969

ZpH Jg. 14 (2008), H. 1



Ruhloff, Jörg: Vita brevis - ars longa. Über Substanzbegriff
und Funktionsbegriff der Pädagogik. In: Vierteljahrsschrift

für wissenschaftliche Pädagogik 81(2005), S. 380-
391

Schäfer, Alfred: Jean-Jacques Rousseau. Ein pädagogisches
Porträt. Weinheim/Basel 2002

Stanitzek, Georg: Blödigkeit. Beschreibungen des Individu¬
ums im 18. Jahrhundert. Tübingen 1989

Sünker, Heinz/Krüger, Heinz-Herrmann (Hrsg.): Kritische Er¬

ziehungswissenschaft am Neubeginn?! Frankfurt am
Main 1999

Tenorth, Heinz-Elmar: Stichwort: «Grundbildung» und
«Basiskompetenzen». Herkunft, Bedeutung und Probleme
im Kontext allgemeiner Bildung. In: Zeitschrift für
Erziehungswissenschaft 7(2004), S. 169-182

Tenorth, Heinz-Elmar: Macht und Regierung - oder die

asymmetrische Ordnung der Bildung. In: Zeitschrift für
Pädagogik 52(2006), S. 36-42

Tenorth, Heinz-Elmar: Soziologie als Bildungstheorie. In:

Jens Aderhold/Olaf Kranz (Hrsg.): Intention und Funktion:

Probleme der Vermittlung psychischer und sozialer
Systeme. Opladen 2007, S. 175-190

Titz, Ewald: Bilderverbot und Pädagogik. Zur Funktion des

Bilderverbots in der Bildungstheorie Heydorns. Weinheim

1999
Vierhaus, Rudolf: Bildung. In: Otto Brunner/Werner Conze/

Reinhart Koselleck (Hrsg.): Geschichtliche Grundbegriffe.
Band 1. Stuttgart 1972, S. 508-551

Wagner, Hans-Josef: Sozialität und Reziprozität. Krise und
Sozialisation. Strukturale Sozialisationstheorie I, II. Frankfurt

am Main 2004

' Cfl

Bildung: the liberation of the ideal
Richard Smith

Lofty,
noble, critical and ambitious: this is how

Heinz-Elmar Tenorth characterises the
discourse of Bildung. Lofty this German discourse

may be, but it is far from unique: the Anglophone
tradition includes the liberal ideal of education, in

which the pupil or student is to be set free from the
particular circumstances of his or her narrow, parochial

world (Bailey 1984) in order to join the conversation

of mankind (Oakeshott 1962), or to make the
acquaintance of the universal forms of knowledge
or meaning.1 There is talk of reason, even of
Reason,2 and of the expansion of the individual's
horizons; of the unfolding of the individual's potential,3
and of the induction of the young into the best of
what has been thought and said in the world.4

What might be meant by the complaint, which
Tenorth repeats in various forms, that such talk is

«lofty» or «ambitious» («high-flown» would be a

typical British sneer in the context)? The point might
reasonably be that too little attempt is made to
show how these ideals work out on the ground, so

to speak: that it is hard to see how they make sense

for the lives of young people now. I return to this

thought below. Or perhaps the point is that no

explanation is offered of what the good of these ideals

is - of how they bring benefit or reward. The

trouble here, however, is that then Bildung and its

equivalents are required to justify themselves in the

very language - that of technical or instrumental

reason - which they reject and which they came into

being to critique and offer an alternative to.
For notions of Bildung arose partly out of the

Enlightenment but also partly out of the Romantic
reaction against those aspects of the Enlightenment,
and particularly the industrial revolution, that
seemed to embody Enlightenment ideals of science

and «man» as a kind of machine. A mechanistic

view of human beings and the world demands that
we reject high-flown («lofty» etc), metaphysical
ideals and answer questions about value - «cash

them out», as the revealing phrase has it - in the
commensurable coinage of outcomes, benefits and

pay-offs. This was memorably caricatured by Charles
Dickens in his 1854 novel, Hard Times, which begins
with the philosophy of education of Thomas

Gradgrind, who has philanthropically founded a

school for the children of the fictional northern,
industrial city of Coketown: «Now, what I want is,

Facts. Teach these boys and girls nothing but Facts.

Facts alone are what is wanted in life. Plant nothing
else, and root out everything else. You can only
form the minds of reasoning animals upon Facts:

nothing else will ever be of any service to them».
Nothing lofty or fancy here (the children are never

to «fancy», ch. 2). And it is this utilitarian
language that has made itself at home in education in

our own day, greatly assisted by the second industrial

revolution that brought us information
technology and, partly through that, the manic
proliferation of targets, outcomes, audit and accountability

that Lyotard characterises as the culture of
«performativity» (Lyotard 1984). In Dickens' time
human beings were degraded as «factory hands»:

now we have human resources (Bestand), as

Heidegger noticed (1977), and talk of human capital.

We have Happy Mondays (Reeves 2001),5 the
fetishizing of flexibility and change - which are
accompanied by insecurity and the loss of employment

rights - and a whole new range of cant
designed to conceal from us that we are exploited and
abused (Bunting 2005). Talk of the emancipation
and autonomy that are central to the idea of
Bildung is thus as relevant now as it ever was, not least
because of the decline of so many of the intermediate

organisations - mechanics' institutes, trade
unions, rambling clubs and Wandervereine, church

groups of various kinds - through which earlier
generations built and maintained a sense of their
capacity to make authentic human relations, to
influence the world of power and to build their self-

respect.
Perhaps we need more, rather than less, lofty

ZpH Jg. 14 (2008), H. 1 31


	Bildungstheorie angesichts von Basiskompetenzen : über die Ignoranz gegenüber dem Selbstverständlichen im Prozess des Aufwachsens

