Zeitschrift: Zeitschrift fur padagogische Historiographie
Herausgeber: Padagogische Hochschule Zlrich

Band: 14 (2008)

Heft: 1

Artikel: Bildungstheorie angesichts von Basiskompetenzen : tGiber die Ignoranz
gegeniber dem Selbstverstandlichen im Prozess des Aufwachsens

Autor: Tenorth, Heinz-Elmar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-901787

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-901787
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

26

Bildungstheorie ang
Basiskompetenzen

Uber die Ignoranz gegeniiber dem Selbstversténdlichen im Prozess des Aufwachsens’

(Red.) Ein Grundproblem der deutschen Er-
ziehungswissenschaft ist ihre relative Isola-
tion in der internationalen Diskussion. Ein
zentrales Hindernis zu einer grésseren Inter-
nationalitét driickt sich unter anderem in
Begriffen wie «Geist» oder «Bildung» aus,
die kaum libersetzbar sind. Trotz der tiberla-
denen pathetischen Ambition, mit dem der
Bildungsbegriff verbunden ist, versucht
Heinz-Elmar Tenorth im Folgenden, ein ent-
schlacktes> Versténdnis von «Bildung» mit
dem international anerkannten Kompetenz-
begriff in Beziehung zu setzen. Wie gut ihm
das gelingt, diskutieren neun Vertreter der
internationalen Padagogik.

®E Heinz-Elmar Tenorth

ie Rede uber Bildung hat in Deutschland ei-
. nen eigenen Klang, und das nicht nur, weil

schon der Leitbegriff selbst ein Solitar in der
internationalen Debatte Uber Erziehungsprozesse
ist.2 Es ist ein zugleich erhabener und kritischer Ton,
der hierregiert, von der «Hoherbildung der Mensch-
heit» ist die Rede und von dem Anspruch, «dem Be-
grif der Menschheit in unsrer Person einen so gros-
sen Ausdruck als moglich zu verschaffen» (Hum-
boldt); und wenn es nicht um die Menschheit geht,
sondern nur um den Menschen, auch dann sind die
Anspriche hoch gesteckt und die grossen Ambitio-
nen unverkennbar, denn nichts weniger als «die
hochste und proportionierlichste Ausbildung der
Krafte zu einem Ganzen» (ebenfalls Humboldt) ist
die Aufgabe, und das zahlt, subjektbezogen, fast
noch zu den bescheidenen Formeln. Heute wird das
Subjekt in bildungstheoretischen Texten mit einer
Last an Erwartungen konfrontiert, die in ihren sum-
mierenden Zuschreibungen an Kritikfahigkeit, Soli-
daritat oder Authentizitat jeden entmutigen wird,
der mit solchen Zuschreibungen leben muss und sie
nicht nur formulieren darf.?

Fur den Bildungshistoriker ist naturlich der Kon-
text der Entstehung des Bildungsbegriffs zu erken-
nen, die emphatische Tradition und das belastende

Erbe des spaten 18. Jahrhunderts. Man hort den
Ton der europaisch-deutschen Aufklérung, Kant so
gut wie Herder, Rousseau als basso continuo, auch
schon die Ubergénge in die Romantik, nicht nur die
Rhetorik der «Vervollkommnung» und das Pathos
der Menschheit, sondern auch das hohe Lied der In-
dividualitat.* Bereits mit Friedrich Immanuel Niet-
hammers neuhumanistischer Polemik gegen die P&-
dagogik der Aufkléarung von 1808 (Der Streit des
Philanthropinismus und Humanismus in der Theorie
des Erziehungs-Unterrichts unsrer Zeit)® ist die Fra-
ge nach der gesellschaftlichen Brauchbarkeit und
Natzlichkeit in der Erziehungstheorie offenbar auf
immer verabschiedet.® Niethammers polemische
Abwertung des «Utilitarismus» zugunsten von
«Geist» und «Bildung» gibt die Melodie vor, freilich
um den Preis, dass die Bildungstheorie ihr Thema
dauerhaft in den bindren Schemata der Ursprungs-
polemik denkt und bis in die Gegenwart Bildung
und Erziehung als einander ausschliessende Klassen
von Ereignissen und Prozessen konzipiert.

Ungeachtet der Kritik an der Bildungsideologie,
wie sie Historiker, Soziologen oder Literaturwissen-
schafter spatestens seit dem Ende des 19. Jahrhun-
derts vortragen?, ungeachtet auch der scharfen Kri-
tik am «Jargon der Eigentlichkeit» (Adorno 1963;
1959/1972)%, ungeachtet also aller Kritik bewahrt
das Bildungsdenken seinen spezifischen Ton, diese
erhabene, vornehme, kritische, ambitionierte und
in den Zielformeln quasi-religiése Rede, konzent-
riert auf die Innerlichkeit, ihrer Funktion nach nicht
zufallig als «Bildungsreligion» interpretiert. Heinz-
Joachim Heydorn, unorthodoxer Vertreter einer kri-
tischen Pddagogik®, konnte fur seine erziehungs-
philosophische Synthese von entschiedenem Protes-
tantismus und asketischem Sozialismus, von Grie-
chensehnsucht und padagogisch-messianischem Er-
[6sungspathos keine bessere Referenz finden als sie
die Bildungsrede darstellt, und selbstverstandlich,
auch er codiert binar: «Herrschaft» ist, genauso wie
Erziehung, die Heydorn als eine ihrer Artikulations-
formen auffasst, der Kontrapart von Bildung (Hey-
dorn 1970).° Heydorn hat damit eine ganze Gene-
ration kritischer Erziehungswissenschafter soziali-
siert und zu seinen Gefolgsleuten gemacht und
auch sie sind offenbar wild entschlossen, getreu der
deutschen Tradition diese Form einer politisierend-
normativen Codierung der Probleme von Erziehung
schon far hinreichende Theoriearbeit zu halten (Eu-
ler/Pongratz 1995).

ZpH Jg. 14 (2008), H. 1



% an kann leicht erkennen, dass ich anderer
Meinung bin, aber nicht, wie man viel-

W B leicht vermuten kénnte, wegen der Be-
harrungskraft des Leitbegriffs der deutschen Dis-
kussion, sondern primar wegen des vornehmen
Tons, der hier gewahlt wird. Der Preis dieser Rede
ist namlich sehr hoch, er schliesst nicht nur weitge-
hende Ignoranz gegenliber der Realitat ein, und
offenbar absichtsvoll und mit eindeutiger Konse-
quenz, denn ein munteres «umso schlimmer fur die
Wirklichkeit» gehoért zu den wesentlichen Topoi
dieser Rede. Zu ihren dramatischeren Implikationen
gehort also, dass im Kern der Argumentation eine
Distanz gegeniber dem Alltag von Erziehung re-
giert, die man schon als progredierenden, fort-
schreitenden und bewusst erzeugten Realitatsver-
lust bezeichnen muss.

Fatal ist dieser Realitatsverlust, weil er. auf einer
als positiv ausgezeichneten Argumentform beruht,
die sich als «Kritik» stilisiert und primar als kontra-
faktische Rede, in jlingster Zeit auch im Begriffsfeld
von «Negativitat»?, in seltener Bestdndigkeit und
gegen alle Einwande immer neu artikuliert. In die-
ser Rede verkommt die Wirklichkeit zur Trivialitat,
zum schlicht — und schlecht - Gegebenen, metho-
disch gesehen zur puren Faktizitat und das heisst
auch zur schlechten Empirie in einer Theorie, die
schon deswegen nicht als gute Theorie gelten kann.
Die Opponenten finden sich ebenfalls binar codiert
und dem systematischen Verdacht der affirmativen
Rede ausgesetzt, vor allem, weil sie die Wirklichkeit
nicht in einer einzigen wertend-abwertenden Pers-
pektive bestimmen, sondern im Lichte funktional
aquivalenter Beschreibungsmoglichkeiten darstel-
len, die sich nicht einfach in normative Codierung
Uberfuhren oder binar schematisieren lassen. Kri-
tisch betrachtet erweist man sich als Funktionalist,
wenn man so denkt, mit nichts anderem beschaf-
tigt als der Fortschreibung des Bestehenden oder
der Bestandssicherung von Systemen. Das positive
Gegenbild schreibt sich der kritische Bildungsdis-
kurs dagegen immer neu selbst; denn Vision und
Utopie gehoéren offenbar notwendig zu seiner Re-
deweise, und die Konstruktion des Anderen und
der anderen Welt ist das Mindeste, was man erwar-
ten darf.

"8 egenstimmen, ich wiederhole mich, sind
=m hochst selten, aber in jingster Zeit werden
=i sie verstarkt in die deutsche Debatte impor-
tiert. «Literacy» ist daftr zum Begriff geworden,
statt der erhabenen Bilder finden sich Debatten
Uber einfache Fertigkeiten und Praktiken, die man
von Erziehung und im Aufwachsen erwartet.'? Hier
interessiert etwa, ob jemand eine Zeitung lesen
kann oder ein 6ffentliches Dokument, zum Beispiel
eine Stromrechung, angemessen interpretiert, auch,

ZpH Jg. 14 (2008), H. 1

ob er versteht, was die Konsequenzen eines Miet-
vertrages sind, und zwar rechtlich wie finanziell,
oder dass er zu kalkulieren weiss, zu welchen Belas-
tungen ein Ratenkredit fihren wird, und auch, ob
der Adressat der Reflexion f&hig ist, sich in der ge-
gebenen Gesellschaft in der Verkehrssprache ver-
standlich zu machen und kommunikativ zu bewe-
gen, im Ergebnis so, dass er sogar 6konomisch die
Bedingungen der eigenen Reproduktion sichern
kann, etwa durch bezahlte Arbeit.

«Kulturelle Basiskompetenzen» sind hier also das
Thema, «Literacy» bezieht sich nicht allein auf Spra-
che, sondern auch auf Zahl, Sinn und Bedeutung.
Teilhabe an der Kultur ist das Ziel. Dann, ganz lang-
sam, erinnert man sich, dass Bildung nicht nur in
der Aufklarung, sondern auch in den bewegten
1968er-Tagen selbst in der deutschen Diskussion so
definiert wurde, als «Ausstattung zum Verhalten in
der Welt» - freilich bei einem international aufge-
klarten, nicht der deutschen Tradition verpflichte-
ten, 1933 aus Deutschland emigrierten, 1959 von
der Unesco aus Haifa nach Hamburg berufenen,
komparatistisch forschenden Gelehrten.’® In der
dominierenden Rede von Bildung und fir ihre Pro-
tagonisten dagegen stand und steht bis heute fest,
dass Saul B. Robinsohns Versuch aus den spaten
1960er-Jahren natlrlich unzureichend war, dem
Thema der Bildung nicht angemessen. Zum Beleg
hért man wieder die bekannte, traditionale, em-
phatische Rede und der Kreis schliesst sich erneut,
den wir seit dem spaten 18. Jahrhundert kennen:
Niethammer redivivus also, gleich ob Lutz Koch
(2004) oder Jo6rg Ruhloff (2005), Heinz Siinker (Stn-
ker/Kruger 1999), Heinz-Joachim Heydorn oder
Ludwig Pongratz, Peter Euler (Euler/Pongratz 1996)
oder Marian Heitger, Andreas Gruschka (1988) nicht
zu vergessen, gleich also auch, ob mit Theologie,
Transzendentalphilosophie, Marx und Adorno, Hey-
dorns Bildungsmetaphysik oder Michel Foucault™
als den scheinbar beglaubigenden Instanzen gere-
det wird. Im Notfall hat man ja auch noch den Na-
men der Philosophie, um die eigene Rede in ihrem
besonderen Status hervorzuheben.

V.

ber muss das sein, die alte Opposition von
. Utilitarismus und Geist in der Konfrontation
avon Literacy und Bildung, von Basiskompe-
tenzen und emphatischen Subjektbildern, ja sogar
von Subjektwerdung und Vergesellschaftung neu
zu beleben? Welche Griinde auch immer dafir in
der deutschen Kultur und Tradition gefunden wer-
den, mich stért vor allem, dass uns die Uberlieferte
Rede von Bildung den Zugang zum Alltag des Auf-
wachsens und Lebens in Gesellschaft und Kultur
versperrt, der in der verachteten Rede Uber Basis-
kompetenzen und Literacy so nachdriicklich prasent
ist. Richtet man sich nicht in der schénen Konfron-
tation ein, dann sollte man vielleicht nach den the-
oretischen Themen und systematischen Referenzen

27



28

fragen, die solche binare Codierung so leicht wahl-
bar machen und stabil werden lassen.

Nimmt man diesen Befund also nicht in der pole-
mischen Wendung, in der ich ihn bisher présentiert
habe, dann muss man natutrlich fragen, ob es nicht
auch gute Griunde fur die von mir festgestellten Un-
terscheidungen, fur die bindren Codierungen, far
die Unterscheidung disjunkter Klassen von Phéno-
menen und Argumenten gibt. Wo kénnten solche
Grunde liegen? Bleibt man in der grundlagentheo-
retischen Diskussion selbst, konfrontiert also mit
dem Thema des Aufwachsens in Gesellschaften, wie
ich sage, oder mit der Frage der Konstitution des
Subjekts, wie die bildungstheoretische Rede viel-
leicht formulieren wiirde, dann kann es meines Er-
achtens nur einen guten Grund fur solche scharfe
Unterscheidungen und Abgrenzungen geben, nam-
lich eine gut begrindete kategoriale Differenz in
den theoretischen Grundlagen.

Aus der Perspektive der Bildungstheorie - ich
versuche das jetzt, denn man soll ja die Perspektive
wechseln und die des Anderen Ubernehmen kén-
nen — ist es tatsachlich eine Frage des kategorialen
GrundgerUsts, der basalen theoretischen Entschei-
dungen, auf die wir hier treffen. Dann - so die herr-
schende These - ist es keineswegs belanglos, ob
man von «Bildung» spricht, oder — in offener Rei-
hung der abgelehnten Begriffe und der kritisierten
anderen, alternativen grundlagentheoretischen
Optionen - von «Sozialisation», «Lernen», «Erzie-
hung», «Kompetenzerwerb», «Vergesellschaftung
des Subjekts» (etc.). Eine grundlagentheoretische
Differenz bestehe hier, weil man den Prozess und
seine Logik, die Zeitlichkeit, Sozialitat und sachliche
Thematik in ihrer Interaktion und Finalitat, ganz
anders sieht - so die These — wenn man von «Bil-
dung» spricht statt von «Sozialisation» (etc.). Das
sei auch eine Differenz, die man ganz anders sehen
muss, wenn man dem Thema des Menschen gerecht
werden will, namlich auf der Basis einer unvermeid-
lichen und grundlegenden normativen Option, wie
es dann selbst in einigen sozialwissenschaftlichen
Bildungstheorien, wie in der Nachfolge Ulrich Oe-
vermanns behauptet wird (Wagner 2004). Die beo-
bachtbaren Differenzen im Aufwachsen werden
dann emphatisch und normativ codiert, zum Bei-
spiel in der Opposition von Selbst- und Fremdbe-
stimmung; man kann sie auch technisch oder sogar
technologisch sehen, etwa in der Differenz von
«Einwirken» vs. «Selbstkonstruktion», von einer
«Bildsamkeit», die quasi-naturhaft impliziert ist,
und von der «Bildsamkeit des Willens zur Sittlich-
keit», wie sie Johann Friedrich Herbart abgrenzend
far den Menschen formulierte, so dass es im Grunde
die Differenz von Technologie und Anthropologie
zugleich ist, die den Unterschied macht. «Bildung»
- als Begriff und Theorie - konstituiert insofern ei-
ne andere Welt, die des Menschen, wenigstens die,
in der dem Menschen die Rolle im Zentrum zuge-
schrieben wird, nicht «Natur» biologisch, sondern
«zweite Natur». Kultur und Kommunikation, das

sei die «Welt der Bildung», eine Welt jenseits der
Trivialitat des Alltags, jenseits der Entfremdung, der
Verzweckung, der funktionalen Zuordnung, der
systemischen Kontrolle in den Institutionen der So-
zialisation, deren Paradestiick die Schule darstellt,
«parapadagogische Einrichtung»'® par excellence.
So kann man die Behauptung der kategorialen Dif-
ferenz, wie sie seit Niethammer vielfach wiederholt
werde, grundlagentheoretisch rekapitulieren.

V.

A7 uss man diese scharfen Annahmen aber
wirklich machen, wenn man Uber das
4 Aufwachsen des Menschen nachdenkt?
Ist es notwendig, Sozialisation als einen Prozess der
Uberwéltigung des Menschen durch die Gesell-
schaft und ihre Agenten zu denken? Muss man
Praktiken der Erziehung kategorial von den Mecha-
nismen der Selbstkonstruktion unterscheiden?
Macht es Uberhaupt Sinn, Selbstkonstruktion eines
mundigen Subjekts so zu denken, dass sie dem Auf-
wachsen unter Bedingungen von Fremdbestim-
mung, vielleicht sogar dem Aufwachsen in Gesell-
schaft, wie eine kritische Rousseau-Lekture glauben
machen will (Schafer 2002), kategorial entgegenge-
setzt werden muss? Ist schliesslich die Qualifizie-
rung der Bildungseinrichtungen angemessen, die
eine kategoriale Differenz zwischen Zwang und
Freiheit unterstellt, und Selbstbestimmung des Sub-
jekts nur in einer Praxis erkennen kann, die sich den
Gutern der hohen Kultur in distanziertem Genuss
widmet, fern der alltaglichen Belastigung durch

Lernen, Arbeit, Gesellschaft, Politik?
Selbstverstédndlich, man muss nicht so unterschei-

den, sondern man muss das nur, wenn man, jetzt

nur fir den engeren padagogischen Kontext ge-
dacht, alten Vorurteilen folgt, etwa den folgen-
den:

— Dass man z.B. ein falsches, altes, Uberholtes Ver-
standnis von Sozialisation als gesellschaftlicher
Determination kultiviert, aber ignoriert, dass
selbst in soziologischen Sozialisationstheorien
der Mensch seit langem als «produktiver Reali-
tatsverarbeiter»® gedacht wird, der sich selbst in
Interaktion mit Gesellschaft entwickelt (die 3.
oder die 6. Feuerbachthese” wéaren deshalb die
bessere Grundlage der Bildungstheorie, obwohl
sie natirlich das Problem der Empirisierung dia-
lektischer Denkfiguren eintragen);

— auch ein triviales, untheoretisches und, vor al-
lem, unpadagogisches Modell von padagogischer
Technologie und der Praxis des «Einwirkens» ver-
fuhrt offenbar zu dichotomen Konstruktionen,
die unnotig sind, aber den Blick auf die Realitat
padagogischer Arbeit und die Rolle des Anderen
im Bildungsprozess verstellen (aber padagogi-
sche Technologie ist selbstverstandlich fur das
Aufwachsen unentbehrlich, man muss sie nur in
der paradoxen Form der Ermoglichungs- und
Vermeidungstechnologie denken, wie sie in der

ZpH Jg. 14 (2008), H. 1



Padagogik seit Rousseau oder in der Padagogik
der Geistigbehinderten oder in reformpadagogi-
schen Programmen vorliegen);

- man muss sich, ferner, auch von den térichten
schulkritischen Affekten freimachen, die in man-
chen Zirkeln als <Theorie der Schule> gehandelt
werden, aber den Namen der Theorie nicht ver-
dienen (denn selbstverstandlich ist Schule als Ort
der Bildung selbst dann noch zu erkennen, wenn
sie nicht den reformpéadagogischen Bildern folgt,
die von ihr gezeichnet werden, um sie vermeint-
lich dadurch bildungstheoretisch akzeptabel zu
machen; denn Schule erzieht nicht nur bereits als
Institution, sie ist als eine Institution von spezifi-
scher Form, als gestaltete Umgebung eigener
Art, auch ein Ort der Bildung — und Form, nicht
Intention erzieht, vgl. Prange 2003, 2005);

- vor diesem Hintergrund, also aus der Distanz ge-
genuber falschen, irrigen, veralteten Denkwei-
sen stehen deshalb kulturelle Basiskompetenzen,
also literacy, und Bildung, Medium der vermeint-
lich hohen Kultur, auch nicht im Widerspruch zu-
einander, sondern im Verhaltnis der kategorialen
Identitat. Allenfalls, wenn man mit normativ be-
setzten Zielformeln operieren will, bezeichnen
sie Markierungen auf einer nach oben offenen,
aber in derselben Dimension definierten Skala
der Formen der Konstruktion des Subjekts in Ge-
sellschaft.

Bildung und Literacy, Basiskompetenzen und Modi

des Umgangs mit der hohen Kultur bezeichnen des-

halb auch nicht disjunkte Klassen von Wissen und

Verhaltensweisen, sondern bestimmte Auspragun-

gen einer einzigen und derselben Dimension

menschlicher Praxis. Die Selbstverstandlichkeit der

Selbstkonstruktion des Subjekts, die zeigt sich hier,

als physische, soziale und biotische Notwendigkeit.

Sie beginnt nicht erst bei der schénen Literatur, son-

dern im Alltag; denn es ist das Leben, das bildet®,

nicht der Padagoge oder gar allein eine spezifische

Form von Praxis, die den normativen Standards

oder den schénen Welten &sthetischer Praxis ge-

nigt, die Bildungstheoretiker sich ausdenken.

VI.

as Fazit heisst also: Fur die scharfen Unter-
scheidungen der deutschen Tradition gibt
es heute keine guten Griinde mehr. Bildung
und Sozialisation bezeichnen nicht einander frem-
de, sondern identische Themen und Theorierefe-
renzen, wenn auch in spezifischer Perspektivierung
der Probleme des Aufwachsens. Die traditionelle
Perspektive der Bildung erlaubt deshalb auch nicht
eine bessere, sondern nur eine andere Sicht, mit ei-
genen blinden Flecken. Im Konzept von Literacy
und in den Modellen von Basiskompetenz wird die
gesellschaftliche Seite des Bildungsprozesses deutli-
cher und die mehrfache Referenz des Aufwachsens
sichtbar, die man in der Konzentration auf die indi-
viduellen Formen der Teilhabe an und der Produkti-

ZpH Jg. 14 (2008), H. 1

on von hoher Kultur in der emphatisch-kritischen
Rede zu ignorieren neigt. Gegen eine allein sub-
jektzentrierte Sicht- und Redeweise hilft aber schon
eine andere Tradition, hier eine kurze Herbart-Lek-
ture: «Der Mensch ist Nichts ausser der Gesellschaft.
Den véllig Einzelnen kennen wir gar nicht; wir wis-
sen nur soviel mit Bestimmtheit, dass die Humanitat
ihm fehlen wirde» (Herbart 1825/1892, S. 20).
Gesellschaftlich geforderte Basiskompetenzen
gehoren deshalb in den Kontext allgemeiner Bil-
dung, sie reprasentieren den legitimen und not-
wendigen Anspruch moderner Gesellschaft, univer-
sale Pramissen fur die Teilhabe an Kommunikation
zu generalisieren.® In dieser Funktion haben sie in
allen Gesellschaften, die auf Kommunikation basie-
ren und einen Fundus an Gemeinsamkeit garantie-
ren mussen, im Blick auf das Subjekt aber auch die
Konsequenz, dass sie den generalisierten Anderen
erzeugen, das heisst uns als Individuen far die an-
deren Teilnehmer an Interaktion erwartbar und be-
rechenbar machen. Hier liegt die Zukunft der Bil-
dung, jedenfalls ihre erste und basale Aufgabe;
denn Gesellschaften sind darauf angewiesen, ein
Bildungsminimum, also grundlegende Bildung, zu
garantieren. lhre wesentliche Funktion besteht da-
rin, Interaktion erwartbar zu machen, und zwar
nicht nur in einem grossen moralischen Sinne, son-
dern ganz alltaglich. Bildung beginnt deshalb hier,
als Prozess der Vergesellschaftung, indem sie Indivi-
duen handlungsfdhig macht, nicht erst bei der «H6-
herbildung der Menschheit», wie die deutsche Tra-
dition meint, durch ihre eigene Denkform abge-
schnitten von den basalen Mechanismen des Auf-
wachsens in der gesellschaftlichen Wirklichkeit.
Diese Funktion ist selbstverstandlich steigerbar,
gemass dem Entwicklungsstand von Gesellschaften,
aber auch milieubezogen oder gruppenspezifisch.
Irgendwo und irgendwann kann man dann erwar-
ten, dass eine Zeichenfolge wie «Goethe» ohne
weitere Erlauterungen kommunizierbar ist, als An-
spielung auf eine Person und eine Reihe von Tex-
ten, in denen sich das Selbstverstandnis von Gesell-
schaft oder ihr Bild von Literatur artikuliert, aber
auch als der Hinweis auf eine Person, mit der man
am liebsten kommunizieren méchte, wenn und wveil
sie diese Zeichenfolge vergleichbar interpretiert,
wenn man nicht die Zeichenfolge «Beethoven» als
Basis der Kommunikation vorzieht oder, meinetwe-
gen —und damit die Komplexitat gesteigert wird -
die Zeichenfolge «Woody Allen». Von «Bildung» als
erwartbarer Dimension der Strukturierung von In-
teraktion kann man aber nicht erst reden, wenn
Goethe, Beethoven oder Woody Allen kommuni-
zierbar sind. In wissenschaftlichen Diskursen reicht
es schon aus, die problematische Funktion binarer
Schematisierungen erkannt zu haben.

Anmerkungen

1 Gekurzte Version eines Vortrags, den ich beim Symposi-
on Die Zukunft der Bildung und die Bildung fir die Zu-
kunft zu Ehren von Dieter Kirchhofer, Berlin, 18.10.2006,
gehalten habe.

29



30

2 Zur Orientierung in der unibersehbaren Literatur des
deutschen Diskurses eignet sich als historischer Wegwei-
ser zum Thema Bildung (leider nicht zum Thema Bildsam-
keit, wie der Titel verspricht) Benner/Briggen (2004). Die
Einordnung des Themas in die bei Benner/Briiggen weit-
gehend ausgesparte internationale Diskussion versucht
Horlacher (2006).

3 Das findet sich zum Beispiel in den Texten zur Allgemein-
bildung von Klafki (1991).

4 Daflrsind besonders germanistische Arbeiten aufschluss-
reich, unter anderem Stanitzek (1989) sowie Jannidis
(1996).

5 Der Band erschien in Jena 1808. Niethammer (1766-
1848), Philosoph und Theologe, Professor in Jena und
Wairzburg, war seit 1807 als Zentralschulrat in Munchen
mit der Planung der Schul- und Universitatsreform be-
schaftigt.

6 Sogar ohne Not, sagt wenigstens Blankertz 1963.

7 Die Diskussion bei Vierhaus 1972 und Bollenbeck 1994.

8 Diese Kritik wird in neuen bindren Schematisierungen
begriindet, wenn «Halbbildung» der wahren «Bildung»
entgegengesetzt wird.

9 Heydorn (1916-1974) war ja nicht nur Professor der P&-
dagogik an der Universitat Frankfurt, in seiner Biogra-
phie verbindet sich die Herkunft aus einem unorthodo-
xen Protestantismus mit frihen Erfahrungen in der Sozi-
alistischen Studentenschaft, Opposition gegen die SPD
und einer autonomen Aneignung der europaischen Bil-
dungstradition zu einem ganz eigenen Programm der
kritischen Erziehungswissenschaft. Er wurde von Herwig
Blankertz zu Recht mit dem Eitikett «der Konservative als
Revolutionar» charakterisiert.

10 Far die Analyse der quasi-religiésen argumentativen

Struktur Titz (1999) und zum Versuch einer Verteidigung

Heydorns gegen diese Analyse Koneffke (2004/05).

Dafur, auch fur Indizien beginnender kritischer Selbst-

wahrnehmung, ohne dass die Denkfigur systematisch

problematisiert wird vgl. Benner/Gostemeyer/Sladek

(1999) und Benner (2003, 2005).

12 Eine Ubersicht zu Herkunft und Status dieser Diskussion

gebe ich in Tenorth 2004.

Bildung sei «in subjektiver Bedeutung» als «Ausstattung

zum Verhalten in der Welt» (Robinsohn 1969, S. 13) be-

stimmt. Robinsohn (1916-1972) arbeitete zu der Zeit am

Max-Planck-Institut fur Bildungsforschung in Berlin, vor

allem als Mittler zur internationalen Curriculumfor-

schung.

14 Fur die Foucault-Rezeption in der kritischen Bildungsthe-

orie vgl. meine Hinweise in Tenorth (2006).

Diese Qualifizierung der Schule entstammt der skepti-

schen Bildungstheorie von Wolfgang Fischer.

Klaus Hurrelmann verdanken wir diese schéne Formulie-

rung.

Deren Text, zur Erinnerung, lautet (in der von Engels re-

vidierten Fassung):

3

Die materialistische Lehre, dass die Menschen Produkte

der Umstande und der Erziehung, veranderte Menschen

also Produkte anderer Umstande und geanderter Erzie-
hung sind, vergisst, dass die Umstdnde eben von den

Menschen veréndert werden und dass der Erzieher selbst

erzogen werden muss. Sie kommt daher mit Notwendig-

keit dahin, die Gesellschaft in zwei Teile zu sondern, von

denen der eine Uber die Gesellschaft erhaben ist. (Z.B.

bei Robert Owen)

Das Zusammenfallen des Anderns der Umstédnde und der

menschlichen Tatigkeit kann nur als umwélzende Praxis

gefasst und rationell verstanden werden.

6.

Feuerbach 16st das religiose Wesen in das menschliche

Wesen auf. Aber das menschliche Wesen ist kein dem

einzelnen Individuum innewohnendes Abstraktum. In

seiner Wirklichkeit ist es das Ensemble der gesellschaftli-
chen Verhéltnisse.

Feuerbach, der auf die Kritik des wirklichen Wesens nicht

eingeht, ist daher gezwungen: 1. von dem geschichtli-

chen Verlauf zu abstrahieren und das religiése Gefuhl fur

1

—_

1

w

1

v

1

(2}

1

~

sich zu fixieren und ein abstrakt — isoliert - menschliches
Individuum vorauszusetzen; 2. kann bei ihm daher das
menschliche Wesen nur als «Gattung», als innere, stum-
me, die vielen Individuen bloss nattrlich verbindende
Allgemeinheit gefasst werden (Marx 1845/1971, S. 371).

18 Das klart Hartmut von Hentig (1996) sehr schén im Rack-
griff auf Pestalozzis Schwanengesang (1826).

19 Das ist im Ubrigen das wesentliche Thema des Bildungs-
diskurses der Aufkldrung und theoretisch ein Pladoyer
fur eine soziologische Bildungstheorie (vgl. Tenorth
2007).

Literatur

Adorno, Theodor W.: Jargon der Eigentlichkeit. Frankfurt
am Main 1963

Adorno, Theodor W.: Theorie der Halbbildung (1959). In:
Theodor W. Adorno: Gesammelte Schriften. Band 8.
Frankfurt am Main 1972, S. 93-121

Benner, Dietrich (Hrsg.): Kritik in der Padagogik. 46. Beiheft
der Zeitschrift far Pddagogik. Weinheim/Basel 2003, S.
124-141

Benner, Dietrich (Hrsg.): Erziehung — Bildung — Negativitat.
49. Beiheft der Zeitschrift fir Padagogik. Weinheim/Basel
2005

Benner, Dietrich/Briiggen, Friedhelm: Bildsamkeit/Bildung.
In: Dietrich Benner/Jirgen Oelkers (Hrsg.): Historisches
Worterbuch der Padagogik. Weinheim/Basel 2004, S.
174-215

Benner, Dietrich/Gostemeyer, Karl-Franz/Sladek, Horst
(Hrsg.): Bildung und Kritik. Weinheim 1999

Blankertz, Herwig: Berufsbildung und Utilitarismus. DUssel-
dorf 1963

Bollenbeck, Georg: Bildung und Kultur. Glanz und Elend ei-
nes deutschen Deutungsmusters. Frankfurt am Main
1994

Euler, Peter/Pongratz, Ludwig A. (Hrsg.): Kritische Bildungs-
theorie. Zur Aktualitdt Heinz-Joachim Heydorns. Wein-
heim 1995

Gruschka, Andreas: Negative Padagogik. Wetzlar 1988

Hentig, Hartmut von: Bildung. Stuttgart 1996

Herbart, Johann Friedrich: Psychologie als Wissenschaft, neu
gegrindet auf Erfahrung, Metaphysik und Mathematik.
Zweiter, analytischer Teil (1825). In: Johann Friedrich Her-
bart: Samtliche Werke. Band VI. Langensalza 1892, S. 1-
338

Heydorn, Heinz-Joachim: Uber den Widerspruch von Bildung
und Herrschaft. Frankfurt am Main 1970

Horlacher, Rebekka: «Bildung»: Nationalisierung eines inter-
nationalen Konzepts. In: Rita Casale/Daniel Trohler/Jir-
gen Oelkers (Hrsg.): Methoden und Kontexte. Historio-
graphische Probleme der Bildungsforschung. Goéttingen
2006, S. 199-213

Jannidis, Fotis: Das Individuum und sein Jahrhundert. Eine
Komponenten- und Funktionsanalyse des Begriffs <Bil-
dung> am Beispiel von Goethes «Dichtung und Wahr-
heit». Tibingen 1996

Klafki, Wolfgang: Neue Studien zur Bildungstheorie und Di-
daktik. Zeitgemasse Allgemeinbildung und kritisch-kon-
struktive Didaktik (1985). Weinheim/Basel 1991

Koch, Lutz: Allgemeinbildung und Grundbildung, Identitat
oder Alternative? In: Zeitschrift fur Erziehungswissen-
schaft 7(2004), S. 183-206

Koneffke, Gernot: Der Grund fur die mogliche Befreiung
von Herrschaft liegt im Diesseits — gegen die Theologisie-
rung der kritischen Bildungstheorie. In: Padagogische
Korrespondenz (2004/05), H33, S. 15-41

Marx, Karl: Thesen Uber Feuerbach (1845). In: Karl Marx/
Friedrich Engels: Ausgewahlte Schriften in zwei Banden.
Band Il. Berlin 1971, S. 370-372

Prange, Klaus: Die Form erzieht. In: Heinz-Elmar Tenorth
(Hrsg.): Form der Bildung - Bildung der Form. Weinheim
2003, S. 23-34

Prange, Klaus: Die Zeigestruktur der Erziehung. Grundriss
der Operativen Padagogik. Paderborn 2005

Robinsohn, Saul B.: Bildungsreform als Revision des Curricu-
lum und Ein Strukturkonzept fur Curriculumentwicklung
(1967). Neuwied/Berlin 1969

ZpH Jg. 14 (2008), H. 1



Ruhloff, J6rg: Vita brevis - ars longa. Uber Substanzbegriff
und Funktionsbegriff der Padagogik. In: Vierteljahrs-
schrift fur wissenschaftliche Padagogik 81(2005), S. 380-
391

Schéfer, Alfred: Jean-Jacques Rousseau. Ein padagogisches
Portrat. Weinheim/Basel 2002

Stanitzek, Georg: Blodigkeit. Beschreibungen des Individu-
ums im 18. Jahrhundert. Tibingen 1989

Sunker, Heinz/Kruger, Heinz-Herrmann (Hrsg.): Kritische Er-
ziehungswissenschaft am Neubeginn?! Frankfurt am
Main 1999

Tenorth, Heinz-Elmar: Stichwort: «Grundbildung» und «Ba-
siskompetenzen». Herkunft, Bedeutung und Probleme
im Kontext allgemeiner Bildung. In: Zeitschrift far Erzie-
hungswissenschaft 7(2004), S. 169-182

Tenorth, Heinz-Elmar: Macht und Regierung — oder die
asymmetrische Ordnung der Bildung. In: Zeitschrift fur
Padagogik 52(2006), S. 36-42

Tenorth, Heinz-Elmar: Soziologie als Bildungstheorie. In:
Jens Aderhold/Olaf Kranz (Hrsg.): Intention und Funkti-
on: Probleme der Vermittlung psychischer und sozialer
Systeme. Opladen 2007, S. 175-190

Titz, Ewald: Bilderverbot und Padagogik. Zur Funktion des
Bilderverbots in der Bildungstheorie Heydorns. Wein-
heim 1999

Vierhaus, Rudolf: Bildung. In: Otto Brunner/Werner Conze/
Reinhart Koselleck (Hrsg.): Geschichtliche Grundbegriffe.
Band 1. Stuttgart 1972, S. 508-551

Wagner, Hans-Josef: Sozialitdt und Reziprozitat. Krise und
Sozialisation. Strukturale Sozialisationstheorie |, Il. Frank-
furt am Main 2004

Bildung: the liberation of the ideal

H Richard Smith

ofty, noble, critical and ambitious: this is how

Heinz-Elmar Tenorth characterises the dis-

course of Bildung. Lofty this German discourse
may be, but it is far from unique: the Anglophone
tradition includes the liberal ideal of education, in
which the pupil or student is to be set free from the
particular circumstances of his or her narrow, paro-
chial world (Bailey 1984) in order to join the conver-
sation of mankind (Oakeshott 1962), or to make the
acquaintance of the universal forms of knowledge
or meaning.! There is talk of reason, even of Rea-
son,? and of the expansion of the individual’s hori-
zons; of the unfolding of the individual’s potential,?
and of the induction of the young into the best of
what has been thought and said in the world.*

What might be meant by the complaint, which
Tenorth repeats in various forms, that such talk is
«lofty» or «ambitious» («high-flown» would be a
typical British sneer in the context)? The point might
reasonably be that too little attempt is made to
show how these ideals work out on the ground, so
to speak: that it is hard to see how they make sense
for the lives of young people now. | return to this
thought below. Or perhaps the point is that no ex-
planation is offered of what the good of these ide-
als is — of how they bring benefit or reward. The
trouble here, however, is that then Bildung and its
equivalents are required to justify themselves in the
very language - that of technical or instrumental
reason — which they reject and which they came in-
to being to critique and offer an alternative to.

For notions of Bildung arose partly out of the En-
lightenment but also partly out of the Romantic re-
action against those aspects of the Enlightenment,
and particularly the industrial revolution, that
seemed to embody Enlightenment ideals of science
and «man» as a kind of machine. A mechanistic
view of human beings and the world demands that
we reject high-flown («lofty» etc), metaphysical
ideals and answer questions about value - «cash

ZpH Jg. 14 (2008), H. 1

them out», as the revealing phrase has it — in the
commensurable coinage of outcomes, benefits and
pay-offs. This was memorably caricatured by Charles
Dickens in his 1854 novel, Hard Times, which begins
with the philosophy of education of Thomas
Gradgrind, who has philanthropically founded a
school for the children of the fictional northern, in-
dustrial city of Coketown: «Now, what | want is,
Facts. Teach these boys and girls nothing but Facts.
Facts alone are what is wanted in life. Plant nothing
else, and root out everything else. You can only
form the minds of reasoning animals upon Facts:
nothing else will ever be of any service to them».

Nothing lofty or fancy here (the children are nev-
er to «fancy», ch. 2). And it is this utilitarian lan-
guage that has made itself at home in education in
our own day, greatly assisted by the second indus-
trial revolution that brought us information tech-
nology and, partly through that, the manic prolif-
eration of targets, outcomes, audit and accounta-
bility that Lyotard characterises as the culture of
«performativity» (Lyotard 1984). In Dickens' time
human beings were degraded as «factory hands»:
now we have human resources (Bestand), as
Heidegger noticed (1977), and talk of human capi-
tal. We have Happy Mondays (Reeves 2001),5 the
fetishizing of flexibility and change — which are ac-
companied by insecurity and the loss of employ-
ment rights — and a whole new range of cant de-
signed to conceal from us that we are exploited and
abused (Bunting 2005). Talk of the emancipation
and autonomy that are central to the idea of Bil-
dung is thus as relevant now as it ever was, not least
because of the decline of so many of the intermedi-
ate organisations — mechanics’ institutes, trade un-
ions, rambling clubs and Wandervereine, church
groups of various kinds - through which earlier
generations built and maintained a sense of their
capacity to make authentic human relations, to in-
fluence the world of power and to build their self-
respect.

Perhaps we need more, rather than less, lofty

31



	Bildungstheorie angesichts von Basiskompetenzen : über die Ignoranz gegenüber dem Selbstverständlichen im Prozess des Aufwachsens

