Zeitschrift: Zeitschrift fur padagogische Historiographie
Herausgeber: Padagogische Hochschule Zlrich

Band: 14 (2008)
Heft: 1
Rubrik: Diskussion : Bildungstheorie angesichts von Basiskompetenzen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ruhloff, J6rg: Vita brevis - ars longa. Uber Substanzbegriff
und Funktionsbegriff der Padagogik. In: Vierteljahrs-
schrift fur wissenschaftliche Padagogik 81(2005), S. 380-
391

Schéfer, Alfred: Jean-Jacques Rousseau. Ein padagogisches
Portrat. Weinheim/Basel 2002

Stanitzek, Georg: Blodigkeit. Beschreibungen des Individu-
ums im 18. Jahrhundert. Tibingen 1989

Sunker, Heinz/Kruger, Heinz-Herrmann (Hrsg.): Kritische Er-
ziehungswissenschaft am Neubeginn?! Frankfurt am
Main 1999

Tenorth, Heinz-Elmar: Stichwort: «Grundbildung» und «Ba-
siskompetenzen». Herkunft, Bedeutung und Probleme
im Kontext allgemeiner Bildung. In: Zeitschrift far Erzie-
hungswissenschaft 7(2004), S. 169-182

Tenorth, Heinz-Elmar: Macht und Regierung — oder die
asymmetrische Ordnung der Bildung. In: Zeitschrift fur
Padagogik 52(2006), S. 36-42

Tenorth, Heinz-Elmar: Soziologie als Bildungstheorie. In:
Jens Aderhold/Olaf Kranz (Hrsg.): Intention und Funkti-
on: Probleme der Vermittlung psychischer und sozialer
Systeme. Opladen 2007, S. 175-190

Titz, Ewald: Bilderverbot und Padagogik. Zur Funktion des
Bilderverbots in der Bildungstheorie Heydorns. Wein-
heim 1999

Vierhaus, Rudolf: Bildung. In: Otto Brunner/Werner Conze/
Reinhart Koselleck (Hrsg.): Geschichtliche Grundbegriffe.
Band 1. Stuttgart 1972, S. 508-551

Wagner, Hans-Josef: Sozialitdt und Reziprozitat. Krise und
Sozialisation. Strukturale Sozialisationstheorie |, Il. Frank-
furt am Main 2004

Bildung: the liberation of the ideal

H Richard Smith

ofty, noble, critical and ambitious: this is how

Heinz-Elmar Tenorth characterises the dis-

course of Bildung. Lofty this German discourse
may be, but it is far from unique: the Anglophone
tradition includes the liberal ideal of education, in
which the pupil or student is to be set free from the
particular circumstances of his or her narrow, paro-
chial world (Bailey 1984) in order to join the conver-
sation of mankind (Oakeshott 1962), or to make the
acquaintance of the universal forms of knowledge
or meaning.! There is talk of reason, even of Rea-
son,? and of the expansion of the individual’s hori-
zons; of the unfolding of the individual’s potential,?
and of the induction of the young into the best of
what has been thought and said in the world.*

What might be meant by the complaint, which
Tenorth repeats in various forms, that such talk is
«lofty» or «ambitious» («high-flown» would be a
typical British sneer in the context)? The point might
reasonably be that too little attempt is made to
show how these ideals work out on the ground, so
to speak: that it is hard to see how they make sense
for the lives of young people now. | return to this
thought below. Or perhaps the point is that no ex-
planation is offered of what the good of these ide-
als is — of how they bring benefit or reward. The
trouble here, however, is that then Bildung and its
equivalents are required to justify themselves in the
very language - that of technical or instrumental
reason — which they reject and which they came in-
to being to critique and offer an alternative to.

For notions of Bildung arose partly out of the En-
lightenment but also partly out of the Romantic re-
action against those aspects of the Enlightenment,
and particularly the industrial revolution, that
seemed to embody Enlightenment ideals of science
and «man» as a kind of machine. A mechanistic
view of human beings and the world demands that
we reject high-flown («lofty» etc), metaphysical
ideals and answer questions about value - «cash

ZpH Jg. 14 (2008), H. 1

them out», as the revealing phrase has it — in the
commensurable coinage of outcomes, benefits and
pay-offs. This was memorably caricatured by Charles
Dickens in his 1854 novel, Hard Times, which begins
with the philosophy of education of Thomas
Gradgrind, who has philanthropically founded a
school for the children of the fictional northern, in-
dustrial city of Coketown: «Now, what | want is,
Facts. Teach these boys and girls nothing but Facts.
Facts alone are what is wanted in life. Plant nothing
else, and root out everything else. You can only
form the minds of reasoning animals upon Facts:
nothing else will ever be of any service to them».

Nothing lofty or fancy here (the children are nev-
er to «fancy», ch. 2). And it is this utilitarian lan-
guage that has made itself at home in education in
our own day, greatly assisted by the second indus-
trial revolution that brought us information tech-
nology and, partly through that, the manic prolif-
eration of targets, outcomes, audit and accounta-
bility that Lyotard characterises as the culture of
«performativity» (Lyotard 1984). In Dickens' time
human beings were degraded as «factory hands»:
now we have human resources (Bestand), as
Heidegger noticed (1977), and talk of human capi-
tal. We have Happy Mondays (Reeves 2001),5 the
fetishizing of flexibility and change — which are ac-
companied by insecurity and the loss of employ-
ment rights — and a whole new range of cant de-
signed to conceal from us that we are exploited and
abused (Bunting 2005). Talk of the emancipation
and autonomy that are central to the idea of Bil-
dung is thus as relevant now as it ever was, not least
because of the decline of so many of the intermedi-
ate organisations — mechanics’ institutes, trade un-
ions, rambling clubs and Wandervereine, church
groups of various kinds - through which earlier
generations built and maintained a sense of their
capacity to make authentic human relations, to in-
fluence the world of power and to build their self-
respect.

Perhaps we need more, rather than less, lofty

31



32

ideas in a world where language, particularly the
language of education, is becoming ever more bar-
ren and utilitarian. The range of our language, and
so of our ideas, risks becoming as depleted as the
natural world has become. Heidegger (1966) fa-
mously wrote that «the approaching tide of tech-
nological revolution ... could so captivate, bewitch
and dazzle, and beguile man that calculative think-
ing may someday come to be accepted and prac-
tised as the only way of thinking». And this is pre-
cisely what has come to pass in much of the western
world. The economic genre of discourse, which talks
about education only in terms of efficiency and ef-
fectiveness — meaning of course effectiveness in
maximising the input/output ratio (Lyotard 1984),
producing at minimum cost people with the skills to
compete on the global economic stage — has be-
come hegemonic. In the UK we no longer have a
government ministry in which the word «Educa-
tion» appears at all. June 2007 the Department for
Education and Skills (DfES) was reorganised into
the Department for Children, Schools and Families
(DCSF) on the one hand, and the Department for
Innovation, Universities and Skills (DIUS) on the
other. The purpose of the DCSF appears to be «to
respond to new challenges that will affect children
and families: demographic and socio-economic
change; developing technology; and increasing glo-
bal competition».6 The DIUS, meanwhile, is con-
cerned with the project of «Ensuring Britain has a
highly-skilled workforce, a dynamic business com-
munity which seizes new technology and innova-
tion opportunities and a world-class science base»
(Press Release, 28 June 2007). Its website highlights
the function of the department in building a «dy-
namic, knowledge-based economy».”

What do young people themselves make of all
this? There is evidence in the UK that children expe-
rience the standards-driven regime of primary
schooling, intended to secure the grounding of a
skilled workforce, as highly stress-inducing (see for
example the recent «Primary Review»8). My own
experience of teaching UK university students, the
products of primary and secondary schooling which
they talk about in retrospect as one long process of
passing tests and examinations in order to prepare
for yet more tests and examinations, is that they are
astonished, and often relieved and excited, to dis-
cover that there is a theory, of education or Bildung,
according to which education - their education —is
valuable in and for itself, and which maintains that
they are at university in order to expand their minds
rather than simply to acquire a degree with curren-
¢y in the jobs market. This is often a turning-point
in their university careers as they feel liberated to
enjoy their academic work for its own sake rather
than for the sake of the future rewards to which it
might lead.

Tenorth regrets and rejects the binary: either Bil-
dung and Geist, on the one hand, or utilitarianism,
basic competencies and literacy on the other. He

claims that the picture of persons as productive
agents in the social world does better justice to the
reality of human lives than the supposedly over-in-
dividualistic emphasis of Bildung, and indeed
«would therefore be the better basis of the theory
of Bildung». | agree that accounts of Bildung in the
German literature, or of «educatedness» in the An-
glophone literature, give an exaggerated and in
some ways misleading picture of human autonomy
(as well as one that is often heavily gendered, Smith
2003). There is also something attractive and tempt-
ing in the idea that a sufficiently rich account could
be given of the acquisition of skills and competen-
cies, depicting it as the development of a sense of
dignity and self-worth that is central to many no-
tions of Bildung. Such an account would open the
possibility of association with fellow human beings
and workers —the «species-life» that Marx regarded
as denied us by alienated labour®. Such an account
might recover a sense of work as company, whose
etymology is the breaking of bread together,’® and
restore to us some of the satisfactions of solidarity.

The trouble is, however, that modern capitalism,
like the capitalism that Marx criticised, in requiring
and nourishing the utilitarian conception of educa-
tion that foregrounds skills and competencies do
not look with favour on solidarity. It works by iso-
lating the individual in order to make him or her
more vulnerable to the consumerism that capital-
ism depends on. It emphasises choice in everything
from electrical goods to schools and universities, a
choice that is exercised in competition with other
individuals who also want access to the best schools,
hospitals and so on — with the missing element of
community reinserted by the highly questionable
argument that the good of each sums to the good
of all.' In the world of work, as Richard Sennett
has shown in two recent books (Sennett 1998,
2006), the ideal of the kind of craftsmanship that is
fulfilling and sustaining has been, in his phrase,
«hollowed out». Craftsmanship takes time, and in-
volves a degree of trial and error. In modern work-
places, however, «the pressures to produce results
quickly are too intense; as in educational testing, so
in the workplace time-anxiety causes people to skim
rather than to dwell» (Sennett 2006, p. 127). Skills
have become superficial quick-fixes rather than tal-
ents or capacities nurtured over substantial periods
of time. Along with this goes a sense of self that is
similarly focused on the short term, that has be-
come shrunken and elusive in order to deal with
threat (Lasch 1985), and that seeks therapy and the
answers offered by the burgeoning self-help litera-
ture in place of the satisfying forms of work and
the comradeship that have largely been lost. Sen-
nett writes that «the cultural ideal required in new
institutions [i.e. of work] thus damages many of the
people who inhabit them» (Sennett 2006, p. 5).
Wasn't it precisely this — to echo my point near the
beginning of this article — that ideas of Bildung
were brought into being to do — to imagine what

ZpH Jg. 14 (2008), H. 1



humankind can be when it is not thus reduced and
damaged?

Notes

1 A formulation particularly associated with the work of
Paul Hirst (see Hirst 1974).

2 A landmark publication in the Anglophone tradition of
liberal education was significantly entitled Education
and the Development of Reason (Dearden/Hirst/Peters
1972).

3 A conception held by most «progressive» or «child-cen-
tred» theorists, and explored with subtlety by John De-
wey (see Dewey 1938).

4 The phrase comes from Matthew Arnold’s 1869 book,
Culture and Anarchy.

5 «The bottom line being that today we should be able to
find fulfilment, expression of ourselves and pleasure in
any job--whatever it pays--from supermarket checkout to
corporate management» (Amazon web page at http:/
www.amazon.co.uk/Happy-Mondays-Putting-Pleasure-
Back/dp/1843040050 accessed 5 Oct 2007).

6 http://www.dfes.gov.uk/ (accessed 5 Oct 2007)

7 http://www.dius.gov.uk/functions.htm! (accessed 5 Oct
2007)

8 http://www.primaryreview.org.uk/ (accessed 5 Oct 2007)

9 Particularly in his Economic and Philosophical Manu-
scripts of 1844

10 Medieval English and Old French compaignie, from the

Vulgar Latin compania, a group sharing bread (compare

modern French pain).

The argument is particularly questionable in the light of

the game theory device known as the «Prisoner’s Dilem-

man.

—_
-

References

Bailey, Charles: Beyond the Present and the Particular: a the-
ory of liberal education. London: Routledge & Kegan
Paul 1984

Bunting, Madeleine: Willing Slaves: how the overwork cul-
ture is ruling our lives. London: Harper Perennial 2005

Dearden, Robert F/Hirst, Paul H./Peters, Richard S. (eds.):
Education and the Development of Reason. London:
Routledge & Kegan Paul 1972

Dewey, John: Experience and Education. New York: Macmil-
lan 1938

Heidegger, Martin: Discourse on thinking. London: Harper &
Row 1966

Heidegger, Martin: The Question Concerning Technology. In:
Martin Heidegger: Basic Writings. David Farrell Krell
(ed.). New York: Harper & Row 1977, p. 287-317

Hirst, Paul H.: Knowledge and the Curriculum. London:
Routledge & Kegan Paul 1974

Lasch, Christopher: The Minimal Self: psychic survival in trou-
bled times. London: Pan 1985

Lyotard, Jean-Francois: The Postmodern Condition: A Report
on Knowledge. Manchester: Manchester University Press
1984

Oakeshott, Michael: The Voice of Poetry in the Conversation
of Mankind, in Rationalism in Politics and Other Essays.
London: Methuen 1962

Reeves, Richard: Happy Mondays: Putting the Pleasure Back
into Work. Harlow: Momentum 2001

Sennett, Richard: The Corrosion of Character. London: Nor-
ton 1998

Sennett, Richard: The Culture of the New Capitalism. New
Haven/London: Yale University Press 2006

Srnith, Richard: Autonomy detached: reply to John White.
In: Journal of Philosophy of Education 37(2003), no.1, p.
163-169

Bildung versus competencies: a view
from the gestation of theoretical
knowledge of education in Spain

m Gonzalo Jover

n Spain, the concept of competence, as a specifi-

cation of learning outcomes, has come headlong

into the official language of education. The re-
cently passed Law of Education (Ley Orgdnica de
Educacion) makes competencies a central item in
the new curricular policy on primary and secondary
education. It similarly occurs at the level of higher
education with the policy designed to adapt Spain
to the European Space for Higher Education. In the
field of educational theory, this idea has found a
few advocates as well as a number of fierce detrac-
tors. The latter consider that any education aiming
to teach exclusively in the domain of a set of com-
petencies defined by social and labour needs does
not respond to the requirements of authentic hu-
manising formation, an expression which best trans-
lates the notion of Bildung into Spanish. Discourse
consequently takes on a confrontational nature, as
Tenorth detected in Germany, between a concep-
tion of education that is lofty and sublime as op-
posed to one lowly and earthly.

ZpH Jg. 14 (2008), H. 1

To understand the circumstances of this debate,
one must bear in mind how the theoretical knowl-
edge of education has evolved in our context. In
Spain, the construction of pedagogy as a scientific
discipline looked to the German world for its main
referent. Entwined with Spain’s cultural tradition,
this grafting made Spanish pedagogy very apt to
lay out a concept of education highly resembling
the idea of Bildung, with various formulations pro-
pitiated by the flexibility inherent in the idea itself
(see Horlacher 2004). The basic premise is that edu-
cation should be inspired by a higher idea of man-
kind, beyond the urgencies imposed by the task of
training competent and socially useful citizens. The
philosopher José Ortega y Gasset expressed that at-
titude when, in a commentary on Kerschensteiner’s
book Der Begriff der Arbeitsschule, he exclaimed:
«Whoever truly thinks about the meaning of the
words education of man> cannot help but burst out
in laughter when he reads that the end of educa-
tion - nothing less than the end - is to educate citi-
zens ... Citizens? And everything else that man
much more deeply is than citizen, and much more

33



34

permanently? Who is not aware of the incredible
mistake in perspective that this pedagogical doc-
trine commits?» (Ortega y Gasset 1923/1982, p.
157). The debate has been rekindled in present
times with the introduction of citizenship educa-
tion as a specific subject in the primary and second-
ary education curriculum, which some have inter-
preted as yielding to the Rorty motto on the priority
of democracy over philosophy.

This last observation is a vestige of the hardships
other traditions such as pragmatism have histori-
cally had in gaining acceptance into Spanish peda-
gogy. In 1909, Eugenio D'Ors, considered one of the
chief heralds of pragmatism in Spain, excused him-
self to Francisco Giner de los Rios — the founder of
the Free Teaching Institute, one of the leading ped-
agogical initiatives in the country, inspired by the
philosophy of Krause and the pedagogy of Frobel —
by saying: «I am not, in the strictest sense, a prag-
matist, as you seem to fear, although like every man
who works today in matters of understanding, |
must deal with Pragmatism» (D'Ors 1909, p. 198f.).
By 1920s in particular, the ideas of John Dewey had
found broad acceptance: in the Boletin de la Insti-
tucion Libre de Ensefianza, one of the most signifi-
cant pedagogical journals of the time, Dewey was
one of the authors outside the Spanish-Portuguese
area with more published articles, especially in the
period from 1915 to 1929. Still, as in other places
throughout Europe, the Dewey most preferably
read in Spain was the Dewey of «learning by do-
ing,» regardless of the philosophical and political
basis of his pedagogy.

The idea of Bildung also found a broad range of
expression in Catholic-inspired pedagogy. The Jesuit
Ramon Ruiz Amado took to it through the interpre-
tation of Otto Willmann, whose work Didaktik als
Bildungslehre nach ihren Beziehungen zur Sozial-
forschung und zur Geschichte der Bildung he dis-
seminated in Spain in the early 1900s. In the end,
the Catholic reformulation proved dominant in the
years after the Spanish Civil War; it was grounded
in a philosophy of the person for which a human
being only reaches fulfillment by opening up to
transcendence. The 1970s, however, ushered in an
attempt at modernization that gained speed with
the end of the dictatorship and the passing of the
Constitution of 1978. The old notion of pedagogy
as a philosophical and autonomous block of knowl-
edge raised on the internal requirements of educa-
tion thereby gave way to the more positivist model
of education sciences. In this new model, educa-
tional theory aimed to step forward as a kind of sci-
entific and technical knowledge more concerned
with the effectiveness of the processes than with
the great questions on the meaning of education.
As the advocates of the change have acknowl-
edged, the shift was a partly failed attempt whose
motive of splitting from the old moralistic pedago-
gy was more political than epistemological (Colom
2003).

With such past mistrusts behind itself, education-
al theory now unfolds in myriad micro-discourses
relative to a variety of parcels of pedagogical activ-
ity (social, environmental, moral, etc.) in which edu-
cation has blurred into a hazy whole of ill-defined
edges appearing both everywhere and yet nowhere
(Gil/Jover 2006). It may well be asked to what ex-
tent the strength being acquired by competencies
in the official language is not exactly being encour-
aged by that desegregation of education into a
multitude of practices that seem to have lost sight
of a common core of meaning. Theoretical discourse
of education thus praises with one hand what it re-
jects with the other. This ambivalence perhaps re-
veals the difficulties in carrying out a Hegel-like re-
formulation of the idea of Bildung, as that which
for some is conveyed in the philosophy of educa-
tion of John Dewey, who joins into a single concept
the individual’s internal dynamism and the tie to
the contingent conditions of the world (Levlie/
Standish 2002). The irreconcilable duality of con-
ceptions on education that has sprung back to
flourish in the current debate on competencies is
one more manifestation of the dualistic separation
of ideas and action that, according to Dewey, is
rooted in the ancient structure of social classes. To
the American philosopher it involves a clearly back-
ward dichotomy in contrast to the one he proposed
«to go forward.» And the forward movement here
«is to do away with the chasm which ancient and
medieval educational practice and theory set up be-
tween the liberal and the vocational, not to treat
the void, the hole, constituted by this chasm, as if it
were a foundation for the creation of a free socie-
ty» (Dewey 1944/1968, p. 32). Acknowledging with
Tenorth that, between Bildung and competencies,
the difference is not qualitative but of degree,
means in fact accepting the pragmatist’s and the
evolutionist’s assumption of continuity between life
and the human ideal. The circumstances, in various
contexts, surrounding the historical development
of the theoretical knowledge of education condi-
tion the chances this postulate has had of taking
root in them.

Notes

1 The topic has been an object of discussion in the Spanish
inter-university seminars on educational theory, especial-
ly in the 18 seminar on Compulsory education: basic
student competencies (1999) and in the 24t seminar on
The European Space for Higher Education (2005). Procee-
dings available at: www.ucm.es/info/site

References

Colom, Antonio J.: Lo politico y lo comunitario en la teoria
de la educacién espafiola: una revision. In: Pedro Ortega
(Ed.): Teoria de la educacion, ayer y hoy. Murcia: Selegra-
fica 2003, p. 109-158

Dewey, John: The Democratic Faith and Education (1944). In:
John Dewey: Problems of Men. New York: Greenwood
Press 1968, p. 23-33

D'Ors, Eugenio: Letter to Francisco Giner de los Rios (Paris,
January 3, 1909). In: Vicente Cacho Viu (Ed.): Revision de
Eugenio D’'Ors (1902-1939) Seguida de un epistolario iné-
dito. Barcelona: Quaderns Crema 1997, p.198-199

ZpH Jg. 14 (2008), H. 1



Gil, Fernando/Jover, Gonzalo: Memoria y prospectiva de la
teoria de la educacién. In: Revista Portuguesa de Peda-
gogia 40(2006), 2, p. 201-223

Horlacher, Rebekka: Bildung. A Construction of a History of
Philosophy of Education. In: Studies in Philosophy and
Education 23(2004), 5-6, p. 409-426

Lovlie, Lars/Standish, Paul: Bildung and the idea of a liberal
education. In: Journal of Philosophy of Education
36(2002), 3, p. 317-340

Ortega y Gasset, José: Pedagogia y anacronismo (1923). In:
José Ortega y Gasset: Misién de la Universidad y otros
ensayos sobre educacién y pedagogia. Madrid: Revista
de Occidente 1982, p. 155-158

Transgressing the dichotomies of
Bildung and socialization

Is initiation into practices an alternative?

| Paul Smeyers

7 am sympathetic to Heinz-Elmar Tenorth'’s insight-
| ful discussion of «Bildung» as it characterizes the
2 discourse in Germany. Surely one of the implica-
tions of this concept is the distancing of this area
from the everyday life of education, thus losing
touch with reality; and furthermore it presupposes
a sharp distinction between Bildung on the one
hand and what has been labelled «socialization»,
the «acquisition of competencies», or more gener-
ally, being determined by or subjected to something
outside of the subject. Indeed, we do not need such
opposed characterizations to make sense of educa-
tion. In effect, if one, as Tenorth does, thinks about
the presuppositions that go with these, such dichot-
omous constructions should be given up.

The kind of discussion that is focused at may be
typical of Germany, evidently it is echoed in coun-
tries in its influence sphere concerning philosophy
of education, for example in the Netherlands and
Belgium, but can also in some sense be observed in
the English speaking world where «Liberal learn-
ing» as opposed to vocational training have been
much discussed. Thus Oakeshott for instance argued
that the aim of education was to enter a relation-
ship of «conversation» informed by familiarity with
the traditional literary, philosophical, artistic and
scientific expressions of European civilisation. Such
conversation is characterised by having strong re-
semblances with gambling, its significance to be
found neither in winning nor in losing, but in wa-
gering. Learning itself is described as the compre-
hensive engagement in which we come to know
ourselves and the world around us, and the para-
doxical activity of doing and submitting at the same
time, and teaching is outlined as the activity in
which a «learned» person engages with his pupils.
Here education in its most general sense becomes a
specific transmission which may go on between the
generations of human beings, in which newcomers
to the scene are initiated into the world they are to
inhabit. Thus being human, Oakeshott writes «is
recognising oneself to be related to others ... in vir-
tue of participation in multiple understood rela-
tionships and in the enjoyment of understood, his-

ZpH Jg. 14 (2008), H. 1

toric languages of feelings, sentiments, imaginings,
fancies, desires, recognitions, moral and religious
beliefs, intellectual and practical enterprises, cus-
toms, conventions, procedures and practices, can-
ons, maxims and principles of conduct, rules which
denote obligations and offices which specify du-
ties» (Oakeshott, cit. in: Fuller 1989, p. 65). And he
continues: «These languages are continuously in-
vented by those who share them; using them is
adding to their resources» (ibid., p. 65). Oakeshott
also stresses that a teacher is someone in whom
some part or aspect or passage of this inheritance is
alive. He or she has something of which one is a
master to impart, one has deliberated upon its
worth, and furthermore one knows the learner. The
transaction between generations has no extrinsic
end or purpose, education being acquiring in some
measure an understanding of the human condition
in which the «fact of life» continuously is illuminat-
ed by a «quality of life». Of course, this is not quite
the same as what is understood by Bildung, but it
has, | would argue, strong resemblances.

The ideal Oakeshott argued for has come under
pressure: radical doubts about rationality and the
meta-narratives it produced, secularization, plural-
ism, constructivism, the growing individualism, and
of course globalization and the rhetoric of perfor-
mativity. Not all of these developments should be
welcomed, but they are nevertheless there, togeth-
er with giving up the metaphysics that underpinned
Bildung and the «conversation of mankind». Yet it
seems to me that there is something in Oakeshott’s
position that is still appealing and that has reso-
nances with the idea of Bildung. Somewhat differ-
ently conceived it may just do the job we are look-
ing for, i.e., a combination of process and content
and an open mind concerning what we think that is
valuable now but is not created ex nihilo. | am
thinking of another heavily contested concept,
namely «initiation into practices».

To think of education as an initiation into prac-
tices has been part of many «traditional» views of
education. In the Enlightenment tradition, for in-
stance, the learner is initiated into forms of thought
and understanding that are part of a critical cultur-
al heritage. These forms are public but beyond a

35



36

child’s understanding; therefore, she must be grad-
ually and skillfully initiated into the knowledge,
sentiments, and valued activities and practices of
civilized life. But this formulation has been long un-
der pressure for its so-called conservative tendency
because of the broadly unquestioning stance it en-
courages toward the particular content into which
the learner or novice is initiated. Through such
processes society reproduces itself, but the unexam-
ined assumptions behind practices may reinforce
existing disparities, such as the unequal distribution
of wealth and power. Though such a modernist
conception of education may also seek to promote
practices that cultivate the critical potential of
youth, and their capacity to question traditional
practices or explore new ones, even here initiation
is regarded as too much of a stabilizing factor for
the predominant ways of living together. Yet it
seems to me that for epistemological, though no
less for ethical reasons, we cannot do without it.
Because humans are cultural beings whose use of
concepts presupposes a pre-reflective familiarity, a
context of cultural practices is necessary even to
communicate and interact with each other — one
cannot not be initiated into such practices, for this
would imply the lack of any human relationship at
all. Yet such essential practices are learned foremost
by doing rather than by teaching. In the Philosophi-
cal Investigations Wittgenstein argues that these
grounding meanings must always come down, at
some point, to a recognition that people just do ac-
cept this or that, just do agree about what actions
count or do not count as following a certain proce-
dure; they may not even be able to articulate how
and why this is so. Here the limits of critical reflec-
tion are set by the fact that a good deal of practical
know-how is tacit, learned not through explicit rep-
resentation and explanation, but through unspo-
ken processes of observation and emulation.

An interesting position that develops this further
may be found in the work of Charles Taylor, where
one finds a «minimal» idea of a practice. A practice
does not include the criteria that would help us de-
termine the activities that are worth being initiated
into. Yet if there are no distinctions of worth and
no strong evaluations whatsoever, there could ulti-
mately be no practices. Of practices he says: «[those]
which make up a society require certain self-de-
scriptions on the part of the participants. These self-
descriptions can be called constitutive. And the un-
derstanding formulated in these can be called pre-
theoretical, not in the sense that it is necessarily
uninfluenced by theory, but in that it does not rely
on theory. There may be no systematic formulation
of the norms, and the conception of man and soci-
ety which underlies them. The understanding is im-
plicit in our ability to apply the appropriate descrip-
tions to particular situations and actions» (Taylor
1985, vol. 2, p. 93).

As argued, the «conservative» view of education
as initiation into practices seems to overemphasize

the reproductive functions of teaching and learn-
ing. But this is true only at first glance. Particular
practices may be thought to be worthwhile now
because they were worthwhile for earlier genera-
tions, but for different reasons. To elaborate, if the
preservation is based solely on the value that was
attached to them in the past, without question, this
represents a straightforward conservatism and,
when defended in these terms, tends to shield from
criticism not only the practices themselves, but also
the groups, cultures, and power relations they privi-
lege. Some practices, however, have «conserving»
functions in the sense that they make other things
possible. Reading and writing are examples, as are
a number of things within the context of child-rear-
ing. While subject to question and change (text-
messaging, for example), it is their very continuity
and stability that make other valuable and neces-
sary practices possible. The question to be answered
is therefore whether there is a way of thinking
about practices, and our ways of /earning and co-
ming to enact them, which is liberating, and not
merely (in the pejorative sense) «conserving» or re-
productive.

One may distinguish activities, games, practices
and rituals. There are «family resemblances,» to use
a Wittgensteinian term, between these. Indeed,
there are cases in which it is not completely clear to
which category a particular kind of human doing
belongs (as there are possibly more intermediate
cases one could distinguish). But they are all one or
other kind of «practice». A different way to think
about «practice» might consist in emphasizing (1)
how they are learned - for instance through imita-
tion, initiation, instruction and so forth; and (2)
how they are enacted. In both cases one’s relation
to the practices in which one is engaged becomes
crucial —thatis, how one is brought into it, and how
one contributes to it. The practice, viewed in rela-
tion to human actors, cannot simply be seen in in-
trinsic terms. This model examines the interrelation
between the nature of the activity and how people
think about and act within the practice. For exam-
ple, practices may be learned, or enacted, in an un-
reflective, ritualistic way; they may be performed as
a strategy of conforming; they may be occupied or
enacted ironically; they may be learned, or enacted,
as a way of transforming them, or as a way of por-
traying them as objects of reflection and question-
ing; or they may be learned, or enacted, as part of a
process of perfecting them, excelling at them. To be
sure, the particular type of practice has features
that tend to promote one or another way of learn-
ing or enacting them. There is a relation here, but it
is a reciprocal one. There are practices that are in
essence conservative (as folklore activities), and
others that are directed at change (as the conven-
tions of debate over the introduction of a new law);
there are more rigid (the performance of a classic
piece of medieval music) and more flexible practices
(the work of an artist like Andy Warhol); some prac-

ZpH Jg. 14 (2008), H. 1



tices are more critical, while others do not tolerate
any kind of questioning.

If this line of argument has any credibility at all,
it resonates with the category of the narrative
which Taylor, Maclntyre and many others refer to. If
we want to engage people with some narratives
that we consider more important than others (say,
moral or aesthetic ones), a possible foothold could
be found in the informal practices children find
themselves in. Indeed, the whole area of informal
education may become more important in this re-
gard, and the activities of schooling much less so.
There are questions to be dealt with here concern-
ing how narrativization shapes one’s relation to the
practice. This would shed light on how some of the
predominant narratives today (performativity, indi-
vidualism, estrangement from tradition, and the
like) are threatening the rich and robust signifi-
cance of certain practices. Narrativization also in-
volves how a practice becomes aestheticized, how it
is given moral weight, how it comes to be seen as
having a history behind it, how it becomes an ob-
ject of excellence/perfectibility. Finally, there are
those narratives which can give rise to a more criti-
cal/reflective relation to a practice (which we want
to call «education about a practice» and not just
«education into a practice»), and how these can re-
vitalize practices and promote a more liberating re-
lation to them. The processes of narrativization cre-
ate the possibility of framing practices in relatively
static or dynamic terms; they can influence who
gets to adjudicate or interpret the rules (implicit or
explicit) of a practices — and who gets to propose
new rules or norms. Most important of all, these
processes of narrativization play a crucial role in
how one views the practice itself: whether, on the
one hand, they are viewed as historical, cultural
constructs and conventions (that have a trajectory,
that have changed, and that will change), or wheth-

Bildung and Theory:

Argument

B Rosa Bruno-Jofre and James Scott Johnston

fhat is the proper understanding of Bil-
! dung to be in Germany today? Indeed,
¢ W does it make a difference whether there
are categorical distinctions or «binaries» in the self-
understanding of Bildungsforschung and Bildungs-
theorie? Most importantly, what is at stake in this
characterization of Bildung or (conversely) its dis-
solution?

Heinz-Elmar Tenorth’s thesis is that there is a cat-
egorical set of distinctions in current Bildungstheo-
rie; a set of distinctions that reaches back to 1808,
with Immanuel Niethammer's Der Streit des Philan-

ZpH Jg. 14 (2008), H. 1

er, on the other hand, they are seen as necessary,
natural, inevitable — and hence as unquestionable.
Practices have reasons behind them, even, if these
are not always made explicit, for they could not
have the stability and permanence they do without
them - but these are reasons that also can be reex-
amined and questioned.

Where does this leave Bildung and Tenorth’s crit-
ical stance concerning it? Evidently, | sympathize
with his comments on the idea of the subject as
lacking. Moreover it is indeed not clear why what is
useful should necessarily be banned from educa-
tion. There is, however a corrective in the over-all
idea that comes with discussions about Bildung
which is in my opinion that it keeps alive the «be-
yond». In a time when performativity rules, when
language teaching has become about communica-
tion skills and literature is neglected, when history
and aesthetics are under pressure (as is physical ed-
ucation), what draws attention to these dimensions
about human life should not be abandoned too
soon. Besides this, a more general introduction to
the dimensions of a worthwhile life including the
reflection upon is preferable above a limited early
specialisation leading to what pays professionally
or helps one to make a profit. Of course, there is no
need to juxtapose everything necessarily in terms of
either/or. As | argued, the idea of «initiation into
practices» focused on learning and enacting may be
able to transgress dichotomies that have proved to
be superfluous and misguided.

References

Maclntyre, Alasdair: After virtue. London: Duckworth 1981

Taylor, Charles: Philosophical papers. Volume 1: Human
agency and language. Volume 2: Philosophy and the hu-
man sciences. Cambridge: University Press 1985

Wittgenstein, Ludwig: Philosophical investigations/Philoso-
phische Untersuchungen. Oxford: Blackwell 1953

Wittgenstein, Ludwig: On certainty/Uber Gewissheit. Ox-
ford: Blackwell 1969

Completing the

thropinismus und Humanismus in der Theorie des
Erziehungs-Unterrichts unsrer Zeit. Briefly, Bildung
is contrasted to Erziehung as a higher cultural striv-
ing, to upbringing as (instrumental or utilitarian)
socialization. This tendency to self-understanding
Bildung as something higher repeats in Herbart and
finds its way into much of the historiographic dis-
course extant in Germany.

Tenorth is no fan of this set of categorical distinc-
tions, primarily because (as he maintains) it inhibits
legitimate Reformpéddagogik. It brackets education
from dealing with socialization, basic literacy, issues
of technology, and all «extrinsic» self-development
in favour of an «inner development or self-con-

37



38

struction.» Thus, Bildungstheorie, whether critical-
theoretic, unapologetically Romantic, or even post-
structuralist, re-introduce these binaries into the
debates regarding the historiography of Bildung
and this renders Bildungstheorie ineffectual in the
face of 215t cosmopolitical and national concerns.

The solution is to re-conceive (or re-interpret) this

binary of «high» culture and «low» socialization as

one in a relation of categorical identity.

This paper is a historiographic attempt to come
to grips with the problem of Bildung. It attempts to
deconstruct (historically) the binary between Erzie-
hung and Bildung. Is it successful? We believe Te-
north is correct to question the binary, but the
project is not yet complete. Though there is much
conjecture regarding the «solution» to the binary,
there is no historiographic evidence provided to
suggest that this is the way Bildung should be un-
derstood. What follows is a short list of concerns
regarding this.

1) If this conclusion (and this debate) is relevant to
Germany and to our contemporary, western
world, what is the significance of dissolving the
binary? Can this debate be transported to other
contexts or situations? If so, how? How, specifi-
cally, is this helpful to us?

2) What is the connection between this reconsti-
tuted Bildung and democracy and democratic
practice? Indeed, can a Hochkultur of any per-
suasion exist comfortably in a manifestly demo-
cratic environment? The same question can be
asked with respect to a constructivist or pragma-
tist ethics.

3) What seems to be missing from the paper is an
argument from the perspectives of the origina-
tors of the ideals of Bildung - Rousseau, but es-
pecially Kant, Humboldt, Fichte, Hegel, etc. Hum-
boldt certainly had his principle of unification,
and Hegel (pace Niethammer) folded socializa-
tion into Bildung in his Rechtsphilosophie. The
point is that Bildung was often self-understood
as a categorical identity (or whole) and this seems
to us to be the best way to read the binary out of
the contemporary debates on Bildung. This, how-
ever, is absent from the paper.

4) Tenorth argues that «bildung and literacy, basic
competencies, and modes of dealing with the
high culture, do not denote disjunctive classes of
knowledge and behaviours, but rather specific
points within only one and the same dimension
of human praxis». This complex articulation
would require a critical historical analysis of cur-
rent notions of literacy and, in particular, basic
competencies.! Furthermore, notionsof basic
competencies are grounded on visions of educa-
tion that may be ethically questionable or too
tied to economic imperatives.

5) Tenorth is right in focusing on the re-working of
the understanding of the subject in his attempt
to articulate Bildung with other dimensions of
human praxis. However, he needs a theory of the
subject. At a minimum, this would include a no-
tion of subjectivity and a discussion of how the
subject orients itself in the world (including the
ethical world).

Notes
1 In fact, these can be disjunctive classes of knowledge and
behaviours.

The theory of Bildung in the face of

<basic competencies»

B Lynn Fendler

he first sentence of Tenorth’s discussion has
Tparticular meaning: «The discourse on Bil-

dung in Germany has a tone all its own.» Eng-
lish-speaking educational researchers do not always
know very much about Bildung. Many of those who
know the term are content to translate Bildung as
education and leave it at that. In a few cases, Bil-
dung has been translated as «liberal education,»
but that definition often comes with qualifiers or
disclaimers (see, e.g., Levlie/Standish 2002). Some
might understand differences between Bildung and
Erziehung as analogous to Plato’s distinction be-
tween paideia and didactic. Overall, however, there
has beenrelatively little discussion in English around
the term Bildung." For that reason, the nuances of
the theoretical arguments around Bildung remain

unfamiliar to many educational researchers in the
United States.

Even though the word Bildung is seldom used
explicitly in Anglo literature, theories of education-
al reform have nevertheless grappled with issues
that have parallels with theories of Bildung. For ex-
ample, in characterizations of Bildung, Tenorth ob-
jects primarily to binary schematizations such as
freedom/regulation, personhood/society, and cul-
tured/popular. In the argument against binary clas-
sifications, Tenorth’s argument is echoed in prag-
matist, feminist, and poststructural theories written
in English. «The proliferation of reason certainly
does not mean that we either discard it or privilege
the irrational, since both of those alternatives main-
tain the rational irrational binary» (St. Pierre 2000,
p. 487; see also Cherryholmes 1988, 1999). Critical
educational theories in English invoke a Bildung-

ZpH Jg. 14 (2008), H. 1



like concept when they argue that the process of
becoming educated entails the inseparability of
knowledge, skills and dispositions that are shaped
by sociocultural ideals. Anglo literature has also
paid a great deal of attention to the role of charac-
ter education in schooling, arguing that it is short-
sighted to cast a binary distinction between ration-
ality and emotions in the process of becoming edu-
cated (see e.g., Zembylas/Fendler 2007). Just as Te-
north’s discussion emphasizes the instability of bi-
nary separations for characterizing Bildung, critical
theorists writing in English have also highlighted
the ways in which binary distinctions tend to have a
reductivist and abstractionist effect on educational
concepts and their uses.

In another example of a substantive parallel,
Tenorth’s discussion historicizes the concept of Bil-
dung by bringing its meaning up to date and disso-
ciating the concept from some of its essentialized
connotations. A portion of Bildungstheorie is con-
cerned with explicating the relation between the
self and society. Similarly, critical educational theo-
ries written in English characteristically call for a
historicizing approach that takes context into ac-
count when theorizing the meaning of what it
means to become educated. Among critical theories
in English, one of the most elegant, perhaps, is But-
ler’s (1990, 1992, 1993, 2000) historicization of pos-
sibilities for subject positions including gender and
identity.2 Like Tenorth, Butler argues that educa-
tion as the discursive formation of the subject is a
process that cannot be separated from historical
processes of socialization; social and educational
praxis are not separable from mechanisms of self-
construction. Tenorth’s objection to a history-free
conceptualization of Bildung is an argument that is
recognizable and shared in several facets of Eng-
lish-speaking educational critique.

While there are strong substantive elements in
Tenorth’s discussion of Bildung that are recogniza-
ble and shared in Anglo educational theories, there
is still a dimension of the concept Bildung in Ten-
orth’s discussion that has a flavor that does not
translate well into English. Following Tenorth’s
opening lead, | will refer to that unique element as
tone.2 The tone of the discourse on Bildung is dif-
ferent from Anglo critical literature that works to
describe and theorize the differences between
«good education» and «bad education». In con-
trast, the discourse of Bildung is much more posi-
tively oriented. While the tone of Bildung discourse
may be no longer lofty or noble, the discussion sus-
tains a conceptualization in which Bildung is not
something that can be the object of critique. The
discussion is not oriented in a way that contributes
to differentiating between «good Bildung» and
«bad Bildung.» In that way the discussion maintains
the conceptualization of Bildung as an educational
ideal.®

Tenorth’s discussion presents a clear case for why
education for basic competencies is a goal that is

ZpH Jg. 14 (2008), H. 1

entirely compatible with Bildung: «cultural basic
competencies, or literacy, and Bildung, as medium
of the supposedly high culture, do not stand in op-
position to one another but instead in a relation of
categorical identity». His discussion effectively
shows how Bildung is relevant to educational policy
debates in the present; it is not just a lofty ideal
handed down from some romantic past. In Ten-
orth’s discussion Bildung is regarded as compatible
with the educational means «to generalize univer-
sal premises for the participation in communica-
tion». In that way, basic competencies are part and
parcel of an education that is shaped by ideals of
Bildung.

The meaning conveyed by the discourse of Bil-
dung suggests a historically specific meaning for
education and the purpose of education. The spe-
cificity recalls a long-standing controversy in critical
theories, namely whether education ought to focus
on the «should be» or the «is». That is, do we see
education as a means to impart a vision of a better
life, a more perfect communication, and a more just
society? And/or, do we see education as a means to
cultivate the perceptual capacities to detect abuse
and injustice in practice? Detractors from the former
position accuse the «should be» stance of imposing
a vision from above; detractors from the latter posi-
tion call the «is» approach pessimistic or nihilistic.
The substance of Tenorth’s discussion argues that
Bildung is a «both/and» proposition: that we need
not, in fact we must not, dichotomize and choose
between those two purposes of education. At the
same time, the tone of the discussion may suggest
that certain idealistic qualities of Bildung are, in
theory, inescapable.

Notes

1 A notable exception is when the term Bildung received
sustained attention in English in a 2002 issue of the Jour-
nal of the Philosophy of Education of Great Britain (volu-
me 36, number 3).

2 Although Butler did not write directly within circles of
educational research, her work has been taken up and
used extensively by educational scholars.

3 For a remarkable treatment of the role of tone in philo-
sophy, | recommend Raising the Tone of Philosophy, in
which Peter Fenves analyzes in a (profound and playful
tone) both Kant's Von einem neuerdings erhobenen vor-
nehmen Ton in der Philosophie and Derrida’s D’un ton
apocalyptique adopté naguére en philosophie.

4 | wonder if this aspect of tone may be partly responsible
for why it has been impossible so far to find an equiva-
lent word in English for Bildung. None of the approxima-
te terms in English connotes the sense of aspiration and
visionary development that the term Bildung conveys.

References

Butler, Judith: Gender trouble: Feminism and the subversion
of identity. New York: Routledge 1990

Butler, Judith: Contingent foundations: Feminism and the
question of «postmodernism>. In: Judith Butler/Joan W.
Scott (Eds.): Feminists theorize the political. New York:
Routledge 1992, pp. 3-21

Butler, Judith: Bodies that matter: On the discursive limits of
«sex. New York: Routledge 1993

Butler, Judith: Introduction, Questions, and Restaging the
Universal. In: Judith Butler/Ernesto Laclau/Slavoj Zizek

39



40

(Eds.): Contingency, Hegemony, Universality: Contem-
porary Dialogues on the Left. New York: Verso 2000, pp.
1-43

Cherryholmes, Cleo H.: Reading pragmatism. New York: Tea-
chers College Press 1999

Cherryholmes, Cleo H.: Power and criticism: Poststructural
investigations in education. New York: Teachers College
Press 1988

Derrida, Jacques: D'un ton apocalyptique adopté naguere
en philosophie. Collection «Débats». Paris: Galilée 1983

Fenves, Peter (Ed.): Raising the Tone of Philosophy: Late Es-
says by Immanuel Kant, Transformative Critique by Jac-
ques Derrida. Baltimore: Johns Hopkins University Press
1993

Kant, Imanuel: Von einem neuerdings erhobenen vorneh-
men Ton in der Philosophie (1796)
http://www.ikp.uni-bonn.de/Kant//aa08/387.html

Lovlie, Lars/Standish, Paul: Introduction: Bildung and the
idea of a liberal education. In: Journal of the Philosophy
of Education 36(2002), No.3, pp. 317-340

St. Pierre, Elizabeth: Poststructural feminism in education:
An overview. In: Qualitative Studies in Education
13(2000), No.5, pp. 477-515

Zembylas, Michalinos/Fendler, Lynn: Reframing emotion in
education through lenses of parrhesia and care of the
self. In: Studies in Philosophy and Education 26(2007),
No.4, pp. 319-333

Wider das Abstrakt-Richtige in der

Padagogik

ie Argumentation, der Heinz-Elmar Tenorth
folgt, gleicht in vielem dem Streit des Phil-
antropinismus und Humanismus, den Fried-
rich Immanuel Niethammer im Jahre 1808 darge-
stellt hatte, wobei die beiden Lager, die gegenein-
ander in Stellung gebracht werden, sogar in ihren
Positionen Ubereinstimmen. Aufklarung oder Idea-
lismus, Nitzlichkeit und Anweisungen far das prak-
tische Leben oder selbstgentigsame Bildung des
Subjekts und zweckfreies Wissen — so steht es, ne-
ben vielen anderen Losungen, auf den Panieren
von 1808 und 2008. Dass der alte Streit in zeitge-
nossischen Vokabeln, aber mit derselben Rhetorik
noch einmal ausgefochten wird, ist im gegebenen
Zeitpunkt gewiss kein Zufall. Zwei Mal wird auf den
Schulreformer Bayerns verwiesen. Indem er das his-
torische Vorbild nach zweihundert Jahren konme-
moriert, sichert Tenorth seinen Ausfuhrungen zur
Gegenwart einen eigenen Glanz, der zeitgenossi-
schen Kontroversen nicht von alleine zukommt.
Freilich handelt es sich nicht um eine simple Wie-
derholung, und dem Leser, der nur ein déja vu fest-
stellte, entginge vieles. Alte und neue Elemente
sind vielmehr klug gemischt. Alt ist die Methode,
umfassende Standpunkte durch einzelne Begriffe
indizieren zu lassen. Sie stiften dann Zusammen-
hange untereinander und stehen in ihrer dichoto-
mischen Anordnung jeweils als Antithese zu einer
These. Deshalb gehéren Bildung> und <Menschheit>
und «ndividualitat> und <Geist> und Utopie> und
<zweite Natur jenseits des Alltags (und anderes), so
unterschiedlich ihre semantischen Zuschreibungen
auch sind, zusammen und bilden gemeinsam die
Antithese zu <Erziehung> und <Gesellschaft> und
«Nutzlichkeit> und <Funktionalismus» und Bildsam-
keit> und <Fortschreibung des Bestehenden> (und
anderes), wovon dasselbe gesagt werden muss.
Zwar wird eine stattliche Reihe von Autoren zu die-
sen Begriffen genannt, wollte man aber deren Dif-
ferenzierungen alle schltssig ausfihren und bele-

gen, kame eine Monographie grossen Umfangs zur
Padagogik der Gegenwart zusammen, der freilich
der Glanz der Niethammerschen Denkschrift abgin-
ge. Panoramatische Monographien sind im Alltag
der Wissenschaft zwar die Regel; das historische
Kostiim der Reihung von dichotomischen Begriffen
besagt aber, dass es sich hier um ein seit zweihun-
dert Jahren ungeldstes Problem handelt, das nun
endlich auf Klarung drangt. Alt ist auch, die Lésung
der antithetisch entstehenden Probleme in einem
synthetischen Konstrukt zu suchen.

Aber gerade hier beginnen die Unterschiede.
Niethammer misst jede Position an dem, was er als
die Doppelnatur des Menschen bezeichnet. Sie be-
steht aus «Geist und Thier, Vernunft und Kunstver-
stand, Rationalitdt und Animalitat» (Niethammer
1808, S. 123), wobei die Gemeinsamkeit der Gegen-
satze jeweils die Extreme des «reinen Geistes» und
des «einen Tiers> verhindert. In der gedanklichen
Auseinandersetzung bedeutet dies, dass die Spitzen
von beiden Positionen abgebrochen und dann Syn-
thesen gebildet werden, die einerseits der «Gelehr-
samkeit und andererseits dem «Gewerbe und den
Kinsten» in der Gesellschaft dienlich sind. Schulor-
ganisatorisch leitete sich daraus die im Allgemeinen
Normativ festgehaltene Zweipoligkeit des Bayri-
schen Schulwesens seit 1808 in gymnasiale und rea-
le Institute ab, wobei freilich die gymnasialen in der
Bewertung doch die Oberhand behielten, weil die
Mustergultigkeit der antiken Kultur und ihrer Spra-
chen die Moderne bei Weitem tbertrafe. Dartber
brauchte man nicht zu diskutieren. «Dass die ganze
neuere Cultur durch wiedererwecktes Studium der
alten Cultur, begrindet ist, wird auch Niemand
ldugnen wollen» (ebd., S. 305). Die Synthese ist also
durchaus nicht symmetrisch. Das gesamte Argu-
ment Niethammers setzt freilich die Anerkennung
der beiden Naturen des Menschen und der ihnen
entsprechenden Welten voraus.

Tenorth halt sich dagegen von solch aufrechnen-
den Synthesen fern und fuhrt eine dritte Reihe von
stellvertretenden Begriffen ein, die aus der katego-

ZpH Jg. 14 (2008), H. 1



rialen Identitét der beiden, traditionell und auch
heute noch haufig kategorial getrennt gesehenen
Welten hervorgehen. Zu ihnen gehéren: «<Literacy»
<kulturelle Basiskompetenzen> mit <ommunikati-
ven Praktiken», die ein <Aufwachsen in Gesellschaf-
ten> und eine «Konstitution des Subjekts> ermogli-
chen, das <Zugang zum Alltag> hat. Die Schule er-
maoglicht in einer positiv verstandenen «padagogi-
schen Technologie» diesen Vorgang der Selbstkon-
struktion des Subjekts), aus dem ein <erwartbares
und berechenbares> Verhalten des Einzelnen in der
Kommunikation hervorgehen soll. Selbst wenn es
nicht so klar ausgesprochen wird: Auch diese dritte
Position setzt voraus, dass eine bestimmte Welt als
existent anerkannt wird. Sie ist anders als die alte.
In ihr muss sich das Subjekt als kompetenter und
verlasslicher Teilnehmer an kommunikativen Zu-
sammenhangen bewéahren. Der Mensch ist seiner
Natur nach zum Erwerb dieser allgemeinen Kom-
munikationsfahigkeit offenbar geeignet.

Neu in der Auseinandersetzung ist zudem Te-
norths deutlich erklarte Abscheu gegen den stilisti-
schen Schwulst des Bildungsjargons, der sich histo-
risch — wie gerade auch bei Niethammer abzulesen
- herausgebildet hat. Die stilistische Néhe padago-
gischer Aussagen zu philosophischen und religiésen
Bekenntnissen denunziert per se eine auf das Prak-
tische gerichtete Erziehungslehre als ntchtern oder
gar trivial. Diesem Urteil liegt sicher nicht nur die
Empfindlichkeit des modernen Autors zu Grunde,
sondern eher der Arger Uiber einen Snobismus, der
sich mit den Trivialitaten des Alltags und den Men-
schen, die sich damit abplagen, nicht abgeben will.
Daraus folgt, dass Tenorth diesen Schwulst in seiner
Reihe von dritten Begriffen nicht zulassen darf.

Diesem Standpunkt muss man zustimmen. Die
neue Begriffsreihe ist freilich ebenso wenig symme-
trisch zu den beiden alten, wie es die Synthesen von
Niethammer waren. Dieses Mal gewinnen die auf-
klarerischen, im weitesten Sinne praktischen Argu-
mente die Oberhand. Im Gegensatz zu Niethammer
zieht Tenorth keine schulischen Konsequenzen.
Doch lasst sich leicht ausdenken, dass aus seinen
Uberlegungen ein einheitliches Schulwesen hervor-
ginge, in dem freilich Spielrdume fur die unter-
schiedlichen Kommunikationsformen offen blieben.

Beiden Autoren ist der wichtige Umstand ge-
meinsam, dass ihre padagogischen Postulate aus
Voraussetzungen hervorgehen, die selbst nicht Ge-
genstand der Paddagogik sind.

Kénnen wir, kann Heinz-Elmar Tenorth damit zu-
frieden sein? Ist das Problem nach zweihundert Jah-
ren endlich gel®ést? Haben wir den Schwulst Gber-
wunden, der uns den Blick auf die Wirklichkeit ver-
stellt hat? «Literacy> <kulturelle Basiskompetenzen
mit «kommunikativen Praktiken», die ein <Aufwach-
sen in Gesellschaften» und eine <Konstitution des
Subjekts> ermdglichen, das <Zugang zum Alltag> hat
- dies sind nur scheinbar direkt zielende Formulie-
rungen. Sie lassen sehr viel aus. Zu den Basiskompe-
tenzen gehoren so praktische Vorgange wie Zeitun-

ZpH Jg. 14 (2008), H. 1

gen lesen, Mietvertrdge verstehen, Stromrechnun-
gen prufen — aber sie sind auch, wie Tenorth selbst
andeutet, «Markierungen auf einer nach oben of-
fenen, aber in derselben Dimension definierten
Skala der Formen der Konstruktion des Subjekts in
Gesellschaft». Das kann nur heissen: Sie schliessen
den verstéandnisvollen Umgang mit anspruchsvollen
Texten der Literatur und der Wissenschaft ein, ob-
wohl dies im begrifflichen Vokabular nicht gesagt
wird. Galt Ahnliches, wenn auch im umgekehrten
Sinne, nicht auch fur das traditionelle Bildungsvo-
kabular? Tenorths Begriffsworter sind gewiss griffig
und dem heutigen Sprechen angepasst. Sie gehen
aber semantisch bis auf Selbstversténdlichkeiten zu-
rick. «Verhalten in der Welt, <Aufwachsen in Ge-
sellschaften> oder «Konstitution des Subjekts> besa-
gen nichts anderes als <erwachsen werden sowie le-
sen und schreiben kénnen. Die alte Rede gehorte
zu den traditionell grossen Formulierungen, die
weit von der Wirklichkeit der meisten Menschen
entfernt waren. Dies verursacht Arger. Die neue Re-
de gehért zwar zu dem, was man kleine Formulie-
rungen nennen kdnnte, ist aber — vielleicht doch
auch - argerlich, wenn dabei unterschlagen wird,
dass damit unter anderem die Verarbeitung von
Werken Goethes gemeint ist, dessen Name in einer
semantisch extremen Reduktion von Tenorth nicht
als «deutscher Klassiker> oder ahnlich qualifizierend
sondern als «Zeichenfolge» charakterisiert wird.
Wieder sind in diesem Sinne die meisten Menschen
nicht betroffen. Bei Niethammer wurden die Hand-
ler und Handwerker in den Schatten und die philo-
logisch Gelehrten ins Licht gestellt; bei Tenorth ge-
schieht dasselbe mit den Lesern Goethes und (etwa)
den Benutzern von Telefonbtchern. Mit anderen
Worten: Gewinnen wir padagogische Erkenntnisse,
wenn wir statt der alten Ubertreibungen nunmehr
modern anmutende Untertreibungen formulieren,
die ebenso wenig mit der erfahrbaren Wirklichkeit
und den Problemen der Erziehung zu Recht kom-
men werden wie ihre Vorlaufer? Beiden Vorgangen
liegt ein verengter Blickwinkel zugrunde, der frei-
lich an den entgegengesetzten Enden des padago-
gischen Spektrums ansetzt.

Naturlich leugnet niemand, dass es einen Fort-
schritt bedeutet, wenn ein bisher ignorierter Sektor
der Gesellschaft nunmehr mit der Aufmerksamkeit
der Padagogen bedacht wird. Wenn dies jedoch nur
durch einen anderen (nicht durch einen weiteren)
Blickwinkel geschieht, ist die Polemik Tenorths ge-
gen das dichotomische Denken der Tradition und
besonders gegen ihren Stil kaum zu rechtfertigen.
Eine kategoriale Identitdt> da zu postulieren, wo
andere «kategoriale Differenz> sehen, ist eine Frage
der Begriffshierarchie und wird kein Problem l6sen.

Naturlich lasst sich im gegebenen Rahmen kein
Gegenentwurf begrinden. Persénlich empfehle ich,
die zwar nuchtern formulierten, aber doch ins All-
gemeine ausgreifenden Konzepte der dritten Reihe
mit Hilfe der Praktiken zu konkretisieren, die unab-
dingbar sind, sollen diese Konzepte im pédagogi-

41



42

schen Handeln Wirklichkeit werden. Man miusste
das Abstrakt-Richtige durch Konkret-Richtiges bele-
gen. Wie griffig werden Tenorths Argumente, wo
er von Stromrechnungen, Ratenvertrdgen und
Mietvertragen spricht! Warum nicht auf der «nach
oben offenen Skala» fortschreiten? Warum sich
nicht den Problemen stellen, die sich dann in der
Verschiedenheit dieser Gegenstande der Kommuni-
kation trotz ihrer angenommenen kategorialen
Einheit zeigen werden? Wie sehr wiirde man Kon-
kretisationen des Verhaltens zur «Konstitution des
Subjekts> und zum «Aufwachsen in Gesellschaften>
begrissen — und sei es, um Maoglichkeiten auszu-
schliessen, die niemand in einer demokratischen
Gesellschaft haben will (die aber nach den jetzigen
Formulierungen formal nicht als illegitim auszu-

schliessen sind). Es mussten dann auch (philosophi-
sche, moralische, kulturelle, politische) Standards
formuliert werden, die dem padagogischen Denken
als vorausgesetzt gegeben werden. Dazu braucht
man in keine Art von Dogmatismus zu verfallen;
man kann Auswahl anbieten. Man muss auch auf
Kritikfahigkeit als Basiskompetenz, die auf Gesell-
schaft hin orientiert ist, nicht verzichten. Die Welt,
auf die hin Erziehung gedacht werden muss, kommt
ohne Fahigkeiten im Konkreten nicht aus. Es scheint
aber eine Angst unter den Pddagogen umzugehen,
sich der Wirklichkeit des Konkret-Richtigen zu stel-
len. Sie weichen deshalb ins Abstrakt-Richtige aus.

Literatur
Friedrich Immanuel Niethammer: Streit des Philantropinis-
mus und Humanismus. Jena 1808

Bildung und Schulsystem —
Uberlegungen im Anschluss an

Heinz-Elmar Tenorth

M Franz-Michael Konrad

%, er Beitrag von Heinz-Elmar Tenorth gibt An-
lass zum Nachdenken — und zu einigen
t==® RUckfragen. Ich m6chte nur drei derartige
Fragen hier exemplarisch nennen:

Man kénnte zum Beispiel in Zweifel geraten, ob
der Bildungsbegriff heute tatsachlich noch in der
«vornehmen», «erhabenen», ja geradezu «quasi-re-
ligiosen» Art in Gebrauch ist, wie das Tenorth glaubt
feststellen zu kénnen. Zum Beweis des Gegenteils
kéonnte man auf die inzwischen in allen deutschen
Bundeslandern in Kraft oder mindestens in Erpro-
bung befindlichen Bildungs- und Erziehungspléne
fur den vorschulischen Bereich verweisen, wo es ja
um ganz Grundlegendes und Elementares geht, da-
runter auch um die von Tenorth angemahnten «Ba-
sisqualifikationen». Fur diese Bildungs- und Erzie-
hungspléne ist der Bildungsbegriff zentral, und von
den «Basiskompetenzen des Kindes», die herzustel-
len es gelte, handelt etwa der Bayerische Bildungs-
und Erziehungsplan ganz explizit (Bayerisches
Staatsministerium 2006, S. 54ff. et passim). Andere
Bildungs- und Erziehungsplane tun dies ebenso.

Man koénnte sich des Weiteren daran erinnern,
dass schon vor mehr als zwei Jahrzehnten die For-
derung erhoben worden ist, Bildung konsequent
an die Lebenswelt der jeweils Betroffenen rtckzu-
binden, Tenorths gleichlautender Vorschlag so neu
also nicht ist. Damals, in den 1980er-Jahren, ist die-
se Forderung allerdings im sonderpadagogischen
Kontext erhoben worden (Hiller 1985, 1987) und
deshalb, wenn ich recht sehe, in der allgemeinen
padagogischen Diskussion nicht wirklich rezipiert,
sondern als mehr oder minder ausschliessliches Prob-

lem behinderter und benachteiligter junger Men-
schen missverstanden worden. Erst mit PISA ist
deutlich geworden, wie die Probleme des Bildungs-
prekariats in Wirklichkeit Probleme von allgemei-
ner Bedeutung sind.

Schliesslich konnte man noch einmal einen Blick
in das Buch des von Tenorth gescholtenen Friedrich
Immanuel Niethammer werfen, um festzustellen,
dass dieser, wenn ich ihn recht lese, die Ausbildung
fur den Brotberuf keineswegs aus der Schule ver-
bannt sehen wollte, um der reinen Geistesbildung
das Wort zu reden. Vielmehr ging es Niethammer,
wie Uberhaupt den Protagonisten des Neuhumanis-
mus, um beides, nur eben im Sinne eines Nachein-
ander: Erst die allgemeine, dann die specielle Bil-
dung (vgl. Niethammer 1808).

Alle diese Fragen — und sicher noch einige ande-
re mehr - kénnte man, wie gesagt, an den Text und
seinen Autor richten. Und dennoch wird man, so
scheint mir, der These und dem Anliegen Tenorths
damit nicht wirklich gerecht. Denn tatsachlich fin-
det sich, gerade im gebildeten Diskurs, durchaus
ein Verstandnis von Bildung, das die Tenorthschen
Beobachtungen zu bestatigen vermag, einen Ge-
brauch des Bildungsbegriffs, der in einem hohen,
wirdevollen, auch quasi-religiosen Ton daher-
kommt. Frei nach Nietzsche kénnte man von Bil-
dung im monumentalischen Sinne sprechen. So
schreibt etwa der Altphilologe Manfred Fuhrmann
in einem seiner sehr instruktiven einschlagigen Bei-
trége: «Der Verfasser [M. Fuhrmann, FMK] halt Bil-
dung fur eine Form des Bewahrens, wie die Religion
oder die Moral» (Fuhrmann 2002, S. 6). An anderer
Stelle expliziert der namliche Autor dieses Bildungs-
verstandnis und entfaltet Inhalte von Bildung, wie

ZpH Jg. 14 (2008), H. 1



sie spatestens im 19. Jahrhundert kanonisch gewor-
den sind und nicht zuletzt im Lehrplan des huma-
nistischen Gymnasiums Ausdruck gefunden haben
(Fuhrmann 1999/ 2000). Da fuhlt man sich fast ein
wenig an die Polemik Friedrich Paulsens erinnert,
der ausgangs des vorvergangenen Jahrhunderts
den Gebildeten «an den Handschuhen, die, wenigs-
tens am Werktag, ein Anzeichen der Bildung sind»,
glaubte erkennen zu koénnen, denn sie zeigten,
«dass der Trager nicht mit den Handen zugreift.»
«Noch zuverlassiger» seien «weisse Finger und lan-
ge Nagel.» Seine kleine Betrachtung abschliessend
stellte Paulsen damals fest, Bildung sei «so gut wie
bewiesen, wenn er [der Gebildete, FMK] fremde
Sprachen kann, das heisst gebildete Sprachen, fran-
z6sisch oder italienisch, oder gar lateinisch und
griechisch; wer bloss deutsch kann, hat keinen An-
spruch auf Bildung» (Paulsen 1895, Sp. 415). Also,
wie gesagt, das gibt es auch und ist ebenso Teil des
aktuellen Bildungsdiskurses wie die eben erwahn-
ten frihpadagogischen Bildungs- und Erziehungs-
pléne.

Wenden wir uns deshalb noch einmal dem Bei-
trag Tenorths zu. Interessant ist namlich, dass der
Text, so mochte ich behaupten, dort endet, wo es
eigentlich spannend wird, bei der Frage, wie es
praktisch gelingen kann, so etwas wie die geforder-
te Einheit der Bildung herzustellen. Oder, anders
ausgedruckt, es scheint mir reizvoll, die Tenorth-
schen Uberlegungen mit dieser Perspektive weiter
zu denken. In diesem Sinne will ich mich zunachst
mit der behaupteten «deutschen Tradition», in der
der Bildungsbegriff angeblich stehe, beschaftigen,
und zwar ebenfalls aus bildungshistorischer Sicht.
Wie Tenorth das auch getan hat. Und doch in einer
etwas anderen Weise — namlich: die Geschichte ge-
wissermassen «von vorne> her erzéhlend.

Zwar ist der Bildungsbegriff als solcher, wie schon
der in diesem Zusammenhang immer wieder zitier-
te Freund Lessings, der Popularphilosoph und Auf-
klarer Moses Mendelssohn 1784 in der Berlinischen
Zeitschrift bestatigt hat (vgl. Mendelssohn 1784/
1989)", tatséchlich ein Kind jener «Sattelzeit» (Ko-
selleck) um 1800 gewesen, der Zeit des Ubergangs
der Spataufklarung in den Neuhumanismus und die
Romantik. Aber die Sache, um die es geht, ist doch
alter, und es scheint mir auch nicht so, dass die Neu-
humanisten als die Erfinder der «binéren Schemati-
sierung» der Bildung zu gelten hatten.

So kennt schon das mittelalterliche Schulwesen
das Oben und Unten der Bildung, und das, was die
pueri oblati der Dom- und Klosterschulen in Ausein-
andersetzung mit den Freien Kunsten an Bildung
erfuhren, hatte nichts mit der Lebenswelt zu tun,
der sie — die Zoglinge dieser ersten, wenn man so
will, héheren Schulen Europas — nicht selten ent-
stammten. Wir wissen aus der Forschungsliteratur
von dem Verbot, das die Schiiler der mittelalterli-
chen Lateinschule betraf, selbst ausserhalb der
Schule, auf der Strasse, sich einer anderen Sprache
als des Lateinischen zu bedienen. Dieses erklarungs-

ZpH Jg. 14 (2008), H. 1

bedirftige Gebot bezieht seinen Sinn aus dem Um-
stand, dass so verhindert werden sollte, dass sich
die Lateinschuler als angehende Gebildete mit den
Gassenbuben einliessen (Kintzinger 2003).

Aber das ist noch nicht der Anfang der Geschich-
te. Die eben angesprochenen artes liberales waren
bekanntlich ein Erbe der Antike und standen schon
dort den minder angesehenen artes mechanicae,
den praktischen Kinsten gegeniber. Wahrend die-
jenigen, die den artes liberales zu obliegen das Pri-
vileg hatten, frei von den Muhen und Lasten des
Alltags, weil freier Abstammung zu sein hatten und
von der Arbeit anderer leben konnten, galt dies al-
les fur die praktischen Kunste, auch artes illiberales
genannt, nicht. Hier ging es in die Niederungen des
Alltags, hier war Zupacken angesagt, hier waren
auch die Unfreien zugelassen (Marrou 1957). Das ist
in der Tat eine bindre Kodierung, mit Folgen far
den Bildungsdiskurs und die Bildungspraxis bis heu-
te. «Es ist nicht die Hand, die im Mittelpunkt des
gegenwartigen padagogischen Interesses steht,
sondern eher das Wort und die Rede. Davon erwar-
ten wir erzieherische Wirkungen, und darauf setzen
wir vor allem, wenn wir uns auf das Lernen der Kin-
der und Heranwachsenden beziehen», hat Klaus
Prange jlngst treffend festgestellt (Prange 2007,
S. 115).

Warum nun dieses Erinnern an langst Vergange-
nes? Warum die Sache, die hier zur Debatte steht,
von ihren Anfdngen her aufrollen? Nun, zum einen,
um so, gewissermassen nebenbei, die Rede vom
«deutschen Sonderweg», der im 18. Jahrhundert
erstmals betreten und bis heute nicht wieder verlas-
sen worden sei?, zu problematisieren. Handelt es
sich hier nicht eher um ein gemeinsames abendlan-
disches Erbe? Zum andern aber, und das ist mir im
Blick auf das, worauf ich hinaus will, sehr viel wich-
tiger, um auf diese Weise leichter des Umstands ge-
wahr zu werden, dass es ausgerechnet die viel kriti-
sierten Neuhumanisten gewesen sind, die recht ge-
nau um die institutionellen Bedingungen ihres Bil-
dungsphilosophierens wussten und deshalb — das
jedenfalls mochte ich behaupten — ein Bildungssys-
tem entworfen haben, welches genau das vermei-
den sollte, was Tenorth beklagt: die binare Kodie-
rung der Bildung. Das in Wilhelm von Humboldts
viel zitierter Sentenz, es kénne dem Schreiner nur
nutzen, auch Griechisch gelernt zu haben, so wie
der Gelehrte einen Tisch sollte verfertigen kénnen,
anschaulich zum Ausdruck gebrachte Programm ei-
ner «vollstandigen allgemeinen Menschenbildung»
war doch nur innerhalb eines ganz bestimmt ver-
fassten Bildungswesens zu realisieren.

Es ist allgemein bekannt, dass Wilhelm von Hum-
boldt sein nur kurze Zeit wahrendes Engagement in
Bildungsadministration und Bildungspolitik genttzt
hat, um im Sinne dieses Bildungsprogramms ein ho-
rizontal gestuftes System von Schulen zu entwer-
fen3, das die Besonderheit besass, so konstruiert zu
sein, dass alle Kinder gemeinsam in dieses eintra-
ten, um eine mehr oder weniger lange Zeit auf eine

43



44

Weise darin zu verbringen, die allen dieselben Bil-
dungserfahrungen zu vermitteln geeignet war
(Humboldt 1809/1982; vgl. Benner 1990/1995, S.
175-219). Dieses hatte nicht notwendigerweise in
derselben Schule zu geschehen. Die Einheitsschule
stand nicht zur Diskussion. Auch hatte ein jeder die
Freiheit, je nach Interesse, Bestimmung und Bega-
bung seinen Bildungsgang zu beenden, um «ins Le-
ben» Uberzutreten. Auch Suverns Schulgesetzent-
wurf, wenngleich schon von der beginnenden Re-
stauration beeinflusst, muss hier genannt sein, denn
auch dieser Schulplan konstruiert Bildung nicht ver-
tikal, sondern in «drei wesentlichen Stufen» (vgl.
Savern 1817-1819/1973, S. 219).

Die Schulkonzepte der Beiden, Humboldt und
Suvern, haben sich, wie man weiss, nicht realisieren
lassen. Uber die Griinde soll hier nicht reflektiert
werden. Entscheidend ist, dass sich die alte Schulor-
ganisation als stabil erwiesen hat, wenn auch, den-
ken wir nur daran, wie sich in dieser Zeit das huma-
nistische Gymnasium aus der Vielzahl héherer Schu-
len herausgemendelt hat, in gewandelter Gestalt,
und sich so eine Bildungsorganisation erhalten hat,
von der wir in Deutschland bis heute kaum lassen
kénnen oder wollen.

Das Bemuhen Humboldts ist zwar, wie eben ge-
sagt, seinerzeit nicht von Erfolg gekréont gewesen.
Aber Humboldt hat, ohne seinen Vorschlag als Blau-
pause kinftiger Reformen missverstehen zu wollen,
darauf aufmerksam gemacht: Wenn man den Ap-
pell Tenorths, Bildung als Einheit zu begreifen, ernst
nehmen will, einer Bildung die mit dem Erwerb von
Basiskompetenzen beginnt und - fur den, der das
mochte — mit der Goethe-Lektlre endet, dann muss
die Frage, wie eine solche Bildung in Institutionen
organisiert sein soll, gestellt werden. Die binére Co-
dierung der Bildung kann nur Gberleben - oder zu-
mindest leichter Gberleben -, wenn ihr auf der Ebe-
ne der Bildungsorganisation in derselben Weise ein
Unten und Oben entspricht, wie wir es heute noch
in Hauptschule und Gymnasium vorfinden, wo in
der Bildungsstatte der angeblich praktisch Begab-
ten die einen Tische verfertigen und in der der an-
geblich theoretisch Begabten die anderen Grie-
chisch lernen.

Anmerkungen

1 Mendelssohn hatte den Begriff der «Bildung» als «noch
neuen Abkémmling» der deutschen Sprache bezeichnet.
Auch bei Mendelssohn findet sich tibrigens der Bildungs-
begriff bindr schematisiert, insofern als Mendelssohn
«Bildung» in «Kultur», die «mehr auf das Praktische» ge-

he, und «Aufklarung», die «mehr auf das Theoretische»
sich beziehe, zergliedert.

2 Das ist beispielsweise die These Bollenbecks (1996).

3 Die konkreten reformpolitischen Hintergriinde kénnen
hier ausser Betracht bleiben. Es ist jedoch unbestritten,
dass jenseits dieser konkreten zeitgeschichtlich beding-
ten Umstande, die zum Humboldtschen Schulplan ge-
fuhrt haben, ein grundlegender Zusammenhang zwi-
schen Humboldts Bildungsdenken und dem Wirken Hum-
boldts als Bildungsplaner besteht.

Literatur

Bayerisches Staatsministerium fur Arbeit und Sozialordnung,
Familie und Frauen/Staatsinstitut fur Fruhpadagogik
Munchen: Der Bayerische Bildungs- und Erziehungsplan
fur Kinder in Tageseinrichtungen bis zur Einschulung.
Weinheim/Basel 2006

Benner, Dietrich: Wilhelm von Humboldts Bildungstheorie.
Eine problemgeschichtliche Studie zum Begriindungszu-
sammenhang neuzeitlicher Bildungsreform (1990). Wein-
heim/Munchen 1995

Bollenbeck, Georg: Bildung und Kultur. Glanz und Elend ei-
nes deutschen Bildungsmusters. Frankfurt am Main 1996

Fuhrmann, Manfred: Der europaische Bildungskanon des
burgerlichen Zeitalters (1999). Frankfurt am Main/Leipzig
2000

Fuhrmann, Manfred: Bildung. Europas kulturelle Identitat.
Stuttgart 2002

Hiller, Gotthilf G.: Realitatsnahe Schule. Impulse zur Offnung
der Schule fur Lernbehinderte fur eine bessere Vorberei-
tung ihrer Schule auf die Lebenswirklichkeit. In: Zeit-
schrift fur Heilpadagogik 36(1985), Beiheft 12, S. 1-22

Hiller, Gotthilf G.: Allgemeinpadagogik aus sonderpadago-
gischer Sicht. In: Zeitschrift fur Padagogik 1987, 21. Bei-
heft, S. 239-244

Humboldt, Wilhelm von: Der Kénigsberger und der Litaui-
sche Schulplan (1809). In: Wilhelm von Humboldt: Werke
IV: Schriften zur Politik und zum Bildungswesen. Darm-
stadt 1982, S. 168-195

Kintzinger, Martin: Wissen wird Macht. Bildung im Mittelal-
ter. Ostfildern 2003

Marrou, Henri-Irénée: Geschichte der Erziehung im klassi-
schen Altertum. Freiburg/Minchen 1957

Mendelssohn, Moses: Uber die Frage: Was heisst aufklaren?
(1784) In: Moses Mendelssohn: Schriften Gber Religion
und Aufklarung. Berlin 1989, S. 459-465

Niethammer, Friedrich Immanuel: Der Streit des Philanthro-
pinismus und Humanismus in der Theorie des Erziehungs-
Unterrichts unsrer Zeit. Jena 1808

Paulsen, Friedrich: Bildung. In: Wilhelm Rein (Hrsg.): Encyclo-
padisches Handbuch der Paddagogik. Band 1. Langensalza
1895, Sp. 414-424

Prange, Klaus: Die Hand in der Erziehung. In: Franz-Michael
Konrad/Maximilian Sailer (Hrsg.): Homo Educabilis. Studi-
en zur Allgemeinen Padagogik, Padagogischen Anthro-
pologie und Bildungsforschung. Munster 2007, S. 115-
126

Stvern, Johann Wilhelm: Promemoria und Entwurf eines all-
gemeinen Gesetzes Uber die Verfassung des Schulwesens
im preussischen Staat (1817-1819). In: Berthold Michael/
Heinz Hermann Schepp (Hrsg.): Politik und Schule von
der Franzosischen Revolution bis zur Gegenwart. Band 1.
Frankfurt am Main 1973, S. 214-226

ZpH Jg. 14 (2008), H. 1



Wenn der Wolf im Schafspelz den Sack
schlagt und den Esel meint

Heinz-Elmar Tenorth zwischen Wissenschaft und Politik

® Walter Herzog

rum es Tenorth bei seinen Ausfuhrun-
gen Uber «Bildungstheorie angesichts
von Basiskompetenzen» geht, wird erst
nach und nach deutlich. Zunachst macht es den Ein-
druck, als wolle er sich vom Bildungsbegriff verab-
schieden, aber weder von Literacy noch von Basis-
kompetenzen ist zu erwarten, dass sie machtig ge-
nug sind, um ein Wort der deutschen Sprache, das
geradezu ubiquitar in Gebrauch ist, zu ersetzen.
Spatestens im letzten Abschnitt wird denn auch
klar, dass Tenorth nicht im Sinn hat, auf den Begriff
der Bildung zu verzichten. Eher méchte er ihn mit
neuem Inhalt fullen. Denn der hohe Anspruch, der
mit dem Begriff verbunden ist, das elitdare Denken,
das er verkorpert, und die quasi-religiésen Gefthle,
die er weckt, behagen ihm nicht. Ein Gberheblicher
und entmutigender Ton begleite den Bildungsbe-
griff, der sich um gesellschaftliche Brauchbarkeit
und Nutzlichkeit futiere und zu einem padagogi-
schen Alltag, der nicht von Bildung, sondern von
Erziehung gepragt sei, auf Distanz gehe.

Etwas Neues sagt uns Tenorth damit nicht, wor(-
ber er sich zweifellos im Klaren ist. Seit Nietzsche
sind die Kritiken des deutschen Bildungsdenkens
fast schon Legion. Norbert Elias (1939), Helmuth
Plessner (1959), Rudolf Vierhaus (1972), Aleida Ass-
mann (1993), Georg Bollenbeck (1994) und viele an-
dere haben die Geschichte des Bildungsbegriffs in
unterschiedlicher Ausfuhrlichkeit dargestellt und
sind zu einem &hnlichen Verdikt gekommen: Der
Begriff steht fur eine Verfallsgeschichte, fur Verlust
und Elend. Durchwirkt von Gberzogenen Erwartun-
gen auf Geistigkeit, Humanitat und Vollkommen-
heit ist die Bildungsidee in der modernen, funktio-
nal differenzierten Gesellschaft zum Anachronismus
geworden.

Aber weshalb erinnert uns Tenorth an diese
langst bekannte Tatsache? Es scheint, als ob es ihm
gar nicht um den Bildungsbegriff geht. Denn wo
seine Kritik konkreter wird, da nennt er Namen wie
Benner, Gruschka, Heitger, Heydorn, Ruhloff, Stn-
ker und ein paar weitere. Es sind dies alles Erzie-
hungswissenschaftler, die am urspriinglichen Gehalt
von Bildung festhalten wollen. Fast alle betreiben
die Disziplin zudem auf eigenwillige Weise, indem
sie der Erkenntnis eine kritische Funktion zuweisen,
die mit der Idee einer Forschungswissenschaft un-
vereinbar ist. Im Visier hat Tenorth demnach nicht
den Bildungsbegriff, sondern diesen Typus von Er-
ziehungswissenschaft, der die Gesellschaft der Ver-
kehrtheit und Heuchelei bezichtigt. Er vermochte
sich in Deutschland — nach Blankertz, Klafki und

ZpH Jg. 14 (2008), H. 1

Mollenhauer - in eine zweite Generation hintber-
zuretten, hat dabei aber nicht an Profil gewonnen.
Uber das Problem, ein an sich hoffnungsvolles Un-
terfangen wie die Erziehung eines Kindes unter Be-
dingungen, die als korrupt, repressiv und bescha-
digt taxiert werden, theoretisch begrinden und
praktisch anleiten zu kénnen, ist man nicht hinaus-
gekommen. Die Konstellation forciert heroische
Gesten, die denn auch leicht festzustellen sind — in
Form einer Flucht ins Asthetische, einer Beschwé-
rung von Authentizitat, einem Gestus der blanken
Negation oder einer Militanz alternativer For-
schungsmethoden (Handlungsforschung, objektive
Hermeneutik und «Kéltestudien»). Um nicht ganz-
lich dem Pessimismus zu verfallen, klammert man
sich an einen emphatisch-kritischen Bildungsbe-
griff, der in die Zukunft projiziert, was in der Ge-
genwart nicht fur méglich gehalten wird. Hier, so
scheint es, findet Tenorth den exquisiten Ton, den
er zunachst pauschal dem Bildungsbegriff unter-
schoben hat.

Wenn sein Anliegen aber nicht der Bildungsbe-
griff per se, sondern dessen Verwendung in der kri-
tischen Erziehungswissenschaft ist, weshalb hat es
sich Tenorth dann nicht einfacher gemacht und
gleich den Esel (die kritische Erziehungswissen-
schaft) statt den Sack (den Bildungsbegriff) geschla-
gen? Durch seine umwegige Argumentation be-
kommt der Bildungsbegriff etwas viel an Kritik ab.
Wer heute abseits des Streits um den disziplinaren
Status der Erziehungswissenschaft von Bildung
spricht, dem stehen nicht mehr Herder, Goethe,
Humboldt und Niethammer vor Augen. Niemand,
der im Alltag beispielsweise von Weiterbildung
spricht, wird sich vornehmen, «so viel Welt wie
maoglich zu ergreifen» (Humboldt), sondern er wird
beabsichtigen, sein berufliches Wissen a jour zu hal-
ten oder seinen Horizont zu erweitern. Auch in der
Disziplin, soweit sie Uber den Status des geistvollen
Rasonierens hinaus gefunden hat, wird Bildung
nicht mehr in erster Linie mit neuhumanistischen
Losungen in Verbindung gebracht. Der Begriff der
Bildungsforschung, wie ihn eine an empirischen
oder historischen Fakten orientierte Erziehungswis-
senschaft verwendet, weckt ganz andere Assoziati-
onen. Bildung hat hier langst schon jenen Gehalt,
den ihr Tenorth zuweisen mochte.

So hat - um ein entlegenes Beispiel zu zitieren -
Dahrendorf bereits vor Jahren empfohlen, Bildung
operational zu definieren und dabei unter anderem
folgende Vorschlage gemacht: «Bildung ist, wenn
man weiss, welches Buch man seiner Schwiegermut-
ter zum Geburtstag schenkt» (Dahrendorf 1969, S.
194), «Bildung ist, wenn man Spass daran hat, eine

45



46

gute Zeitung von A-Z zu lesen» (ebd., S. 196), und
«Bildung ist, wenn man ohne Reisegesellschaft
durch Frankreich, durch England, Italien oder durch
ein anderes Land fahren kann» (ebd., S. 197). Dah-
rendorfs Operationalisierungen des Bildungsbe-
griffs unterscheiden sich kaum von Tenorths Bei-
spielen fur kulturelle Basiskompetenzen. Der «ge-
bildete Mensch» (Dahrendorf) ist der mundige
Mensch, der sich in einer Buchhandlung so weit zu
orientieren vermag, dass er gezielt etwas auswah-
len kann, der sich in einer Zeitung so weit zurecht-
findet, dass er sie mit Gewinn lesen kann, und der
sich in einem fremden Land so weit auf sich selber
verlassen kann, dass er keine Begleitung durch ei-
nen ReisefUhrer braucht. Sich selbststandig in der
Welt zurechtfinden, das ist fur eine forschungsori-
entierte Erziehungswissenschaft schon lange das
Kernelement von Bildung.

Tenorth geht allerdings dartber hinaus, was ver-
muten lasst, dass wir das Anliegen seines Textes
noch immer nicht begriffen haben. Die funktionale
Bestimmung von Bildung bringt er mit einem Dis-
kurs in Kontakt, der im Umfeld der PISA-Erhebun-
gen und der Einfihrung von Bildungsstandards ge-
fuhrt wird. Hier geht es um Zuordnungen, die in
dezidiertem Gegensatz zum klassischen Bildungs-
begriff Lebenstauglichkeit und gesellschaftliche
Brauchbarkeit zum Massstab erheben. Konzeptuell
steht daftir der Begriff der Kompetenz, der in jungs-
ter Zeit eine geradezu inflationare Verbreitung ge-
funden hat. Fast alles, was padagogisch irgendwie
von Bedeutung ist, kommt heute als Kompetenz
daher. Selbst das Gegenteil von Kompetenz er-
scheint mittlerweile als Kompetenz: als Kompetenz-
vermeidungskompetenz (Marquard) und Kompe-
tenzlosigkeitskompetenz (Mecheril). Sind wir damit
den pompdsen Ton, der Tenorth am Bildungsbegriff
stort, losgeworden?

Wenn Kompetenzen wie im Klieme-Bericht defi-
niert werden, namlich als «die bei Individuen ver-
fugbaren oder von ihnen erlernbaren kognitiven
Fahigkeiten und Fertigkeiten, bestimmte Probleme
zu lésen, sowie die damit verbundenen motivatio-
nalen, volitionalen und sozialen Bereitschaften und
Fahigkeiten, die Problemldsungen in variablen Situ-
ationen erfolgreich und verantwortungsvoll nutzen
zu kénnen» (Klieme et al. 2003, S. 72), dann haben
wir die hehren Erwartungen keineswegs hinter uns
gelassen, auch wenn deren Begriindung genau ge-
genteilig ausfallt wie beim klassischen Bildungsbe-
griff. Statt der Abkehr von der Lebenswelt durch
die hohe Kultur das Wort zu reden, schirt der Kom-
petenzbegriff die Erwartung, zwischen dem Lernen
in der Schule und dem Leben in der Gesellschaft las-
se sich ein nahtloser Ubergang einrichten — Seneca
und anderen zum Trotz, die zwischen Schule und
Gesellschaft eine Differenz sehen, die durch Pada-
gogik gerade nicht zu Gberwinden ist.

An der Differenz &ndert auch die Behauptung
nichts, Kompetenzen seien graduierbar, wirden ei-
ner Entwicklungslogik folgen und hatten das Po-

tenzial zu einem Bildungsgang. Die Verpflichtung
der Schule aufs «Unentbehrliche und Notwendige»
(Tenorth 2003, S. 106) sowie die fast schon rituelle
Beschworung von basalen Kulturwerkzeugen, Ba-
siskompetenzen, Minimal- und Basisstandards, So-
ckel- und Mindestqualifikationen, grundlegendem
Orientierungswissen, Grundkompetenzen, Grund-
fahigkeiten und grundlegender Bildung verschie-
ben lediglich die Emphase, eine Garantie fur die
Transferwirkung der Schule bieten sie nicht. Und
auch der «Jargon der Eigentlichkeit» (Adorno) wird
eher bestarkt als Gberwunden.

Tenorth praktiziert selber, was er kritisiert: bina-
re Codierungen. Damit wird aber endlich auch klar,
worum es geht, ndamlich um die Unterstitzung ei-
ner Politik, die genau darauf setzt: auf Kompetenz-
modelle und Bildungsstandards. Die enge Verbin-
dung, die Tenorth zwischen dem klassischen Bil-
dungsbegriff und der kritischen Erziehungswissen-
schaft herstellt, dient nicht der Kritik der Letzteren,
jedenfalls nicht in erster Linie, sondern erweist sich
als Strategie, um den Gegnern der aktuellen Schul-
reform den Wind aus den Segeln zu nehmen. Indem
er sich den Schafspelz des Kritikers der kritischen Er-
ziehungswissenschaft tberzieht, kaschiert Tenorth
die wahre Absicht seines Textes, die politisch ist. Er
suggeriert, wer gegen die kritische Erziehungswis-
senschaft sei, musse all dem zustimmen, was er ge-
gen diese vorbringt, namlich Utilitarismus, Funktio-
nalismus, Systemerhaltung, Technologie, ja selbst
Kritiklosigkeit. Das ist zwar rhetorisch geschickt ge-
macht, wissenschaftlich aber nicht haltbar, denn
Gegner der aktuellen Bildungspolitik finden sich
keineswegs nur im Lager der kritischen Erziehungs-
wissenschaft.

Im politischen Charakter des Textes liegt auch
der Grund, weshalb der kritischen Erziehungswis-
senschaft so viel Aufmerksamkeit geschenkt wird,
weit mehr als sie verdient. Wie selbst einer ihrer
Vertreter einrdumt, wirkt die Idee einer Bildung,
«die als kritische der Unvernunft in den Verhaltnis-
sen nachspurt, ohne angeben zu kénnen, wie das
durch sie Erkannte aufgehoben werden kénnte, fur
viele abschreckend» (Gruschka 2001, S. 634). Weder
theoretisch noch empirisch, geschweige denn prak-
tisch ist die kritische Erziehungswissenschaft von
grosser Relevanz. Wenn sie gegen das «schwarze
Gemalde» (ebd., S. 636), als das ihr die gesellschaft-
lichen Verhaltnisse erscheinen, nur mehr eine Bil-
dung setzen kann, die so tut «als ob» (ebd., S. 638),
dann hat sie einen Zustand erreicht, der hochst er-
barmlich ist. Sieht sie sich zudem gendétigt, mit Fou-
cault einzugestehen, dass auch das autonome und
selbstreflexive Subjekt die Spuren von Macht und
Disziplinierung tragt, «die Subversion der Ordnung
[also] ein wesentlicher Teil ihrer Optimierung ge-
worden ist» (Masschelein 2003, S. 139), dann hat
die kritische Erziehungswissenschaft selbst ihr «letz-
tes Fundament» (ebd., S. 137), namlich dasjenige
der Kritik, verloren.

Statt einem Typus von Erziehungswissenschaft,

ZpH Jg. 14 (2008), H. 1



der im Begriff ist, sich selber abzuschaffen, so viel
Aufmerksamkeit zu schenken, waére es verdienstvol-
ler, einer Disziplin, die die Wende zur Forschungs-
wissenschaft noch immer nicht vollzogen hat, unter
die Arme zu greifen. Nicht dass Tenorth dies nicht
tun wollte, aber er tut es, indem er die Erziehungs-
wissenschaft auf ein bildungspolitisches Reform-
projekt verpflichtet, das einem missfallen kann,
auch wenn man nicht dem Lager der kritischen Er-
ziehungswissenschaft zugehért. Statt die Disziplin
zu starken, indem sie von jeder Art von politischer
Parteinahme dispensiert wird, schwacht sie Tenorth,
indem er ihr die Zustimmung zu einer Bildungspoli-
tik abverlangt, die nun wahrlich nicht tber jeden
Zweifel erhaben ist.

Literatur

Assmann, Aleida: Arbeit am nationalen Gedé&chtnis. Eine
kurze Geschichte der deutschen Bildungsidee. Frankfurt
am Main 1993

Bollenbeck, Georg: Bildung und Kultur. Glanz und Elend ei-
nes deutschen Deutungsmusters. Frankfurt am Main
1994

Dahrendorf, Ralf: Zur Soziokritik des Bildungsbegriffs — Bil-
dung nach dem Notstand. In: Kurt Aurin (Hrsg.): Bil-

ZpH Jg. 14 (2008), H. 1

dungspolitische Probleme in psychologischer Sicht. Frank-
furt am Main 1969, S. 193-200

Elias, Norbert: Uber den Prozess der Zivilisation. Soziogene-
tische und psychogenetische Untersuchungen. Basel
1939

Gruschka, Andreas: Bildung: Unvermeidbar und Uberholt,
ohnmaéchtig und rettend. In: Zeitschrift far Padagogik
47(2001), S. 621-639

Klieme, Eckhard et al.: Zur Entwicklung nationaler Bildungs-
standards. Eine Expertise. Bonn 2003

Masschelein, Jan: Trivialisierung von Kritik. Kritische Erzie-
hungswissenschaft weiterdenken. In: Dietrich Benner/Mi-
chele Borrelli/Frieda Heyting/Christopher Winch (Hrsg.):
Kritik in der Padagogik. Versuche Uber das Kritische in
Erziehung und Erziehungswissenschaft. 46. Beiheft der
Zeitschrift fur Padagogik. Weinheim 2003, S. 124-141

Plessner, Helmuth: Die verspatete Nation. Uber die politische
Verfuhrbarkeit burgerlichen Geistes. Stuttgart 1959

Tenorth, Heinz-Elmar: Bildungsziele, Bildungsstandards und
Kompetenzmodelle. Kritik und Begrindungsversuche.
In: Detlef Diskowski/Eva Hammes-Di Bernardo (Hrsg.):
Lernkulturen und Bildungsstandards. Kindergarten und
Schule zwischen Vielfalt und Verbindlichkeit. Baltmanns-
weiler 2003, S. 105-115

Vierhaus, Rudolf: Bildung. In: Otto Brunner/Werner Conze/
Reinhart Koselleck (Hrsg.): Geschichtliche Grundbegriffe.
Band 1. Stuttgart 1972, S. 508-551

47



	Diskussion : Bildungstheorie angesichts von Basiskompetenzen

