
Zeitschrift: Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pädagogische Hochschule Zürich

Band: 14 (2008)

Heft: 1

Rubrik: Diskussion : Bildungstheorie angesichts von Basiskompetenzen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ruhloff, Jörg: Vita brevis - ars longa. Über Substanzbegriff
und Funktionsbegriff der Pädagogik. In: Vierteljahrsschrift

für wissenschaftliche Pädagogik 81(2005), S. 380-
391

Schäfer, Alfred: Jean-Jacques Rousseau. Ein pädagogisches
Porträt. Weinheim/Basel 2002

Stanitzek, Georg: Blödigkeit. Beschreibungen des Individu¬
ums im 18. Jahrhundert. Tübingen 1989

Sünker, Heinz/Krüger, Heinz-Herrmann (Hrsg.): Kritische Er¬

ziehungswissenschaft am Neubeginn?! Frankfurt am
Main 1999

Tenorth, Heinz-Elmar: Stichwort: «Grundbildung» und
«Basiskompetenzen». Herkunft, Bedeutung und Probleme
im Kontext allgemeiner Bildung. In: Zeitschrift für
Erziehungswissenschaft 7(2004), S. 169-182

Tenorth, Heinz-Elmar: Macht und Regierung - oder die

asymmetrische Ordnung der Bildung. In: Zeitschrift für
Pädagogik 52(2006), S. 36-42

Tenorth, Heinz-Elmar: Soziologie als Bildungstheorie. In:

Jens Aderhold/Olaf Kranz (Hrsg.): Intention und Funktion:

Probleme der Vermittlung psychischer und sozialer
Systeme. Opladen 2007, S. 175-190

Titz, Ewald: Bilderverbot und Pädagogik. Zur Funktion des

Bilderverbots in der Bildungstheorie Heydorns. Weinheim

1999
Vierhaus, Rudolf: Bildung. In: Otto Brunner/Werner Conze/

Reinhart Koselleck (Hrsg.): Geschichtliche Grundbegriffe.
Band 1. Stuttgart 1972, S. 508-551

Wagner, Hans-Josef: Sozialität und Reziprozität. Krise und
Sozialisation. Strukturale Sozialisationstheorie I, II. Frankfurt

am Main 2004

' Cfl

Bildung: the liberation of the ideal
Richard Smith

Lofty,
noble, critical and ambitious: this is how

Heinz-Elmar Tenorth characterises the
discourse of Bildung. Lofty this German discourse

may be, but it is far from unique: the Anglophone
tradition includes the liberal ideal of education, in

which the pupil or student is to be set free from the
particular circumstances of his or her narrow, parochial

world (Bailey 1984) in order to join the conversation

of mankind (Oakeshott 1962), or to make the
acquaintance of the universal forms of knowledge
or meaning.1 There is talk of reason, even of
Reason,2 and of the expansion of the individual's
horizons; of the unfolding of the individual's potential,3
and of the induction of the young into the best of
what has been thought and said in the world.4

What might be meant by the complaint, which
Tenorth repeats in various forms, that such talk is

«lofty» or «ambitious» («high-flown» would be a

typical British sneer in the context)? The point might
reasonably be that too little attempt is made to
show how these ideals work out on the ground, so

to speak: that it is hard to see how they make sense

for the lives of young people now. I return to this

thought below. Or perhaps the point is that no

explanation is offered of what the good of these ideals

is - of how they bring benefit or reward. The

trouble here, however, is that then Bildung and its

equivalents are required to justify themselves in the

very language - that of technical or instrumental

reason - which they reject and which they came into

being to critique and offer an alternative to.
For notions of Bildung arose partly out of the

Enlightenment but also partly out of the Romantic
reaction against those aspects of the Enlightenment,
and particularly the industrial revolution, that
seemed to embody Enlightenment ideals of science

and «man» as a kind of machine. A mechanistic

view of human beings and the world demands that
we reject high-flown («lofty» etc), metaphysical
ideals and answer questions about value - «cash

them out», as the revealing phrase has it - in the
commensurable coinage of outcomes, benefits and

pay-offs. This was memorably caricatured by Charles
Dickens in his 1854 novel, Hard Times, which begins
with the philosophy of education of Thomas

Gradgrind, who has philanthropically founded a

school for the children of the fictional northern,
industrial city of Coketown: «Now, what I want is,

Facts. Teach these boys and girls nothing but Facts.

Facts alone are what is wanted in life. Plant nothing
else, and root out everything else. You can only
form the minds of reasoning animals upon Facts:

nothing else will ever be of any service to them».
Nothing lofty or fancy here (the children are never

to «fancy», ch. 2). And it is this utilitarian
language that has made itself at home in education in

our own day, greatly assisted by the second industrial

revolution that brought us information
technology and, partly through that, the manic
proliferation of targets, outcomes, audit and accountability

that Lyotard characterises as the culture of
«performativity» (Lyotard 1984). In Dickens' time
human beings were degraded as «factory hands»:

now we have human resources (Bestand), as

Heidegger noticed (1977), and talk of human capital.

We have Happy Mondays (Reeves 2001),5 the
fetishizing of flexibility and change - which are
accompanied by insecurity and the loss of employment

rights - and a whole new range of cant
designed to conceal from us that we are exploited and
abused (Bunting 2005). Talk of the emancipation
and autonomy that are central to the idea of
Bildung is thus as relevant now as it ever was, not least
because of the decline of so many of the intermediate

organisations - mechanics' institutes, trade
unions, rambling clubs and Wandervereine, church

groups of various kinds - through which earlier
generations built and maintained a sense of their
capacity to make authentic human relations, to
influence the world of power and to build their self-

respect.
Perhaps we need more, rather than less, lofty

ZpH Jg. 14 (2008), H. 1 31



ideas in a world where language, particularly the
language of education, is becoming ever more barren

and utilitarian. The range of our language, and

so of our ideas, risks becoming as depleted as the
natural world has become. Heidegger (1966)
famously wrote that «the approaching tide of
technological revolution could so captivate, bewitch
and dazzle, and beguile man that calculative thinking

may someday come to be accepted and practised

as the only way of thinking». And this is

precisely what has come to pass in much of the western
world. The economic genre of discourse, which talks
about education only in terms of efficiency and
effectiveness - meaning of course effectiveness in

maximising the input/output ratio (Lyotard 1984),

producing at minimum cost people with the skills to
compete on the global economic stage - has

become hegemonic. In the UK we no longer have a

government ministry in which the word «Education»

appears at all. June 2007 the Department for
Education and Skills (DfES) was reorganised into
the Department for Children, Schools and Families
(DCSF) on the one hand, and the Department for
Innovation, Universities and Skills (DIUS) on the
other. The purpose of the DCSF appears to be «to
respond to new challenges that will affect children
and families: demographic and socio-economic
change; developing technology; and increasing global

competition».6 The DIUS, meanwhile, is

concerned with the project of «Ensuring Britain has a

highly-skilled workforce, a dynamic business

community which seizes new technology and innovation

opportunities and a world-class science base»

(Press Release, 28 June 2007). Its website highlights
the function of the department in building a

«dynamic, knowledge-based economy».7
What do young people themselves make of all

this? There is evidence in the UK that children
experience the standards-driven regime of primary
schooling, intended to secure the grounding of a

skilled workforce, as highly stress-inducing (see for
example the recent «Primary Review»8). My own
experience of teaching UK university students, the
products of primary and secondary schooling which
they talk about in retrospect as one long process of
passing tests and examinations in order to prepare
for yet more tests and examinations, is that they are
astonished, and often relieved and excited, to
discover that there is a theory, of education or Bildung,
according to which education - their education - is

valuable in and for itself, and which maintains that
they are at university in order to expand their minds
rather than simply to acquire a degree with currency

in the jobs market. This is often a turning-point
in their university careers as they feel liberated to
enjoy their academic work for its own sake rather
than for the sake of the future rewards to which it
might lead.

Tenorth regrets and rejects the binary: either
Bildung and Ceist, on the one hand, or utilitarianism,
basic competencies and literacy on the other. He

claims that the picture of persons as productive
agents in the social world does better justice to the
reality of human lives than the supposedly
over-individualistic emphasis of Bildung, and indeed
«would therefore be the better basis of the theory
of Bildung». I agree that accounts of Bildung in the
German literature, or of «educatedness» in the
Anglophone literature, give an exaggerated and in

some ways misleading picture of human autonomy
(as well as one that is often heavily gendered, Smith

2003). There is also something attractive and tempting

in the idea that a sufficiently rich account could
be given of the acquisition of skills and competencies,

depicting it as the development of a sense of
dignity and self-worth that is central to many
notions of Bildung. Such an account would open the
possibility of association with fellow human beings
and workers - the «species-life» that Marx regarded
as denied us by alienated labour9. Such an account
might recover a sense of work as company, whose

etymology is the breaking of bread together,10 and
restore to us some of the satisfactions of solidarity.

The trouble is, however, that modern capitalism,
like the capitalism that Marx criticised, in requiring
and nourishing the utilitarian conception of education

that foregrounds skills and competencies do
not look with favour on solidarity. It works by
isolating the individual in order to make him or her

more vulnerable to the consumerism that capitalism

depends on. It emphasises choice in everything
from electrical goods to schools and universities, a

choice that is exercised in competition with other
individuals who also want access to the best schools,

hospitals and so on - with the missing element of
community reinserted by the highly questionable
argument that the good of each sums to the good
of all.11 In the world of work, as Richard Sennett
has shown in two recent books (Sennett 1998,

2006), the ideal of the kind of craftsmanship that is

fulfilling and sustaining has been, in his phrase,
«hollowed out». Craftsmanship takes time, and
involves a degree of trial and error. In modern
workplaces, however, «the pressures to produce results

quickly are too intense; as in educational testing, so

in the workplace time-anxiety causes people to skim
rather than to dwell» (Sennett 2006, p. 127). Skills

have become superficial quick-fixes rather than
talents or capacities nurtured over substantial periods
of time. Along with this goes a sense of self that is

similarly focused on the short term, that has

become shrunken and elusive in order to deal with
threat (Lasch 1985), and that seeks therapy and the
answers offered by the burgeoning self-help literature

in place of the satisfying forms of work and
the comradeship that have largely been lost. Sennett

writes that «the cultural ideal required in new
institutions [i.e. of work] thus damages many of the
people who inhabit them» (Sennett 2006, p. 5).

Wasn't it precisely this - to echo my point near the
beginning of this article - that ideas of Bildung
were brought into being to do - to imagine what

ZpH Jg. 14 (2008), H. 1



humankind can be when it is not thus reduced and

damaged?

Notes
1 A formulation particularly associated with the work of

Paul Hirst (see Hirst 1974).
2 A landmark publication in the Anglophone tradition of

liberal education was significantly entitled Education
and the Development of Reason (Dearden/Hirst/Peters
1972).

3 A conception held by most «progressive» or «child-cen-
tred» theorists, and explored with subtlety by John
Dewey (see Dewey 1938).

4 The phrase comes from Matthew Arnold's 1869 book,
Culture and Anarchy.

5 «The bottom line being that today we should be able to
find fulfilment, expression of ourselves and pleasure in

any job-whatever it pays—from supermarket checkout to
corporate management» (Amazon web page at http://
www.amazon.co.uk/Happy-Mondays-Putting-Pleasure-
Back/dp/1843040050 accessed 5 Oct 2007).

6 http://www.dfes.gov.uk/ (accessed 5 Oct 2007)
7 http://www.dius.gov.uk/functions.html (accessed 5 Oct

2007)
8 http://www.primaryreview.org.uk/ (accessed 5 Oct 2007)
9 Particularly in his Economic and Philosophical Manuscripts

of 1844
10 Medieval English and Old French compaignie, from the

Vulgar Latin compania, a group sharing bread (compare
modern French pain).

11 The argument is particularly questionable in the light of
the game theory device known as the «Prisoner's Dilemma».

References
Bailey, Charles: Beyond the Present and the Particular: a theory

of liberal education. London: Routledge & Kegan
Paul 1984

Bunting, Madeleine: Willing Slaves: how the overwork cul¬

ture is ruling our lives. London: Harper Perennial 2005
Dearden, Robert F./Hirst, Paul H./Peters, Richard S. (eds.):

Education and the Development of Reason. London:
Routledge & Kegan Paul 1972

Dewey, John: Experience and Education. New York: Macmil-
lan 1938

Heidegger, Martin: Discourse on thinking. London: Harper &

Row 1966

Heidegger, Martin: The Question Concerning Technology. In:

Martin Heidegger: Basic Writings. David Farrell Krell
(ed.). New York: Harper & Row 1977, p. 287-317

Hirst, Paul H.: Knowledge and the Curriculum. London:
Routledge & Kegan Paul 1974

Lasch, Christopher: The Minimal Self: psychic survival in trou¬
bled times. London: Pan 1985

Lyotard, Jean-François: The Postmodern Condition: A Report
on Knowledge. Manchester: Manchester University Press

1984
Oakeshott, Michael: The Voice of Poetry in the Conversation

of Mankind, in Rationalism in Politics and Other Essays.

London: Methuen 1962
Reeves, Richard: Happy Mondays: Putting the Pleasure Back

into Work. Harlow: Momentum 2001

Sennett, Richard: The Corrosion of Character. London: Nor¬

ton 1998
Sennett, Richard: The Culture of the New Capitalism. New

Haven/London: Yale University Press 2006
Smith, Richard: Autonomy detached: reply to John White.

In: Journal of Philosophy of Education 37(2003), no.1, p.
163-169

Bildung versus competencies: a view
from the gestation of theoretical
knowledge of education in Spain

Gonzalo Jover

n Spain, the concept of competence, as a specification

of learning outcomes, has come headlong
into the official language of education. The

recently passed Law of Education (Ley Orgânica de

Educaciôn) makes competencies a central item in

the new curricular policy on primary and secondary
education. It similarly occurs at the level of higher
education with the policy designed to adapt Spain

to the European Space for Higher Education. In the
field of educational theory, this idea has found a

few advocates as well as a number of fierce detractors.

The latter consider that any education aiming
to teach exclusively in the domain of a set of
competencies defined by social and labour needs does

not respond to the requirements of authentic
humanising formation, an expression which best translates

the notion of Bildung into Spanish.1 Discourse

consequently takes on a confrontational nature, as

Tenorth detected in Germany, between a conception

of education that is lofty and sublime as

opposed to one lowly and earthly.

To understand the circumstances of this debate,
one must bear in mind how the theoretical knowledge

of education has evolved in our context. In

Spain, the construction of pedagogy as a scientific
discipline looked to the German world for its main
referent. Entwined with Spain's cultural tradition,
this grafting made Spanish pedagogy very apt to
lay out a concept of education highly resembling
the idea of Bildung, with various formulations
propitiated by the flexibility inherent in the idea itself
(see Horlacher 2004). The basic premise is that
education should be inspired by a higher idea of mankind,

beyond the urgencies imposed by the task of

training competent and socially useful citizens. The

philosopher José Ortega y Gasset expressed that
attitude when, in a commentary on Kerschensteiner's
book Der Begriff der Arbeitsschule, he exclaimed:
«Whoever truly thinks about the meaning of the
words education of man> cannot help but burst out
in laughter when he reads that the end of education

- nothing less than the end - is to educate
citizens Citizens? And everything else that man
much more deeply is than citizen, and much more

ZpH Jg. 14(2008), H. 1



permanently? Who is not aware of the incredible
mistake in perspective that this pedagogical
doctrine commits?» (Ortega y Gasset 1923/1982, p.

157). The debate has been rekindled in present
times with the introduction of citizenship education

as a specific subject in the primary and secondary

education curriculum, which some have
interpreted as yielding to the Rorty motto on the priority
of democracy over philosophy.

This last observation is a vestige of the hardships
other traditions such as pragmatism have historically

had in gaining acceptance into Spanish pedagogy.

In 1909, Eugenio D'Ors, considered one of the
chief heralds of pragmatism in Spain, excused himself

to Francisco Giner de los Rios - the founder of
the Free Teaching Institute, one of the leading
pedagogical initiatives in the country, inspired by the
philosophy of Krause and the pedagogy of Fröbel -
by saying: «I am not, in the strictest sense, a prag-
matist, as you seem to fear, although like every man
who works today in matters of understanding, I

must deal with Pragmatism» (D'Ors 1909, p. 198f.).

By 1920s in particular, the ideas of John Dewey had
found broad acceptance: in the Boletin de la
Institution Libre de Ensenanza, one of the most significant

pedagogical journals of the time, Dewey was

one of the authors outside the Spanish-Portuguese
area with more published articles, especially in the
period from 1915 to 1929. Still, as in other places

throughout Europe, the Dewey most preferably
read in Spain was the Dewey of «learning by
doing,» regardless of the philosophical and political
basis of his pedagogy.

The idea of Bildung also found a broad range of
expression in Catholic-inspired pedagogy. The Jesuit
Ramon Ruiz Amado took to it through the interpretation

of Otto Willmann, whose work Didaktik als

Bildungslehre nach ihren Beziehungen zur
Sozialforschung und zur Geschichte der Bildung he
disseminated in Spain in the early 1900s. In the end,
the Catholic reformulation proved dominant in the
years after the Spanish Civil War; it was grounded
in a philosophy of the person for which a human

being only reaches fulfillment by opening up to
transcendence. The 1970s, however, ushered in an

attempt at modernization that gained speed with
the end of the dictatorship and the passing of the
Constitution of 1978. The old notion of pedagogy
as a philosophical and autonomous block of knowledge

raised on the internal requirements of education

thereby gave way to the more positivist model
of education sciences. In this new model, educational

theory aimed to step forward as a kind of
scientific and technical knowledge more concerned
with the effectiveness of the processes than with
the great questions on the meaning of education.
As the advocates of the change have acknowledged,

the shift was a partly failed attempt whose
motive of splitting from the old moralistic pedagogy

was more political than epistemological (Colom
2003).

With such past mistrusts behind itself, educational

theory now unfolds in myriad micro-discourses
relative to a variety of parcels of pedagogical activity

(social, environmental, moral, etc.) in which
education has blurred into a hazy whole of ill-defined
edges appearing both everywhere and yet nowhere
(Gil/Jover 2006). It may well be asked to what
extent the strength being acquired by competencies
in the official language is not exactly being encouraged

by that desegregation of education into a

multitude of practices that seem to have lost sight
of a common core of meaning. Theoretical discourse

of education thus praises with one hand what it
rejects with the other. This ambivalence perhaps
reveals the difficulties in carrying out a FHegel-like
reformulation of the idea of Bildung, as that which
for some is conveyed in the philosophy of education

of John Dewey, who joins into a single concept
the individual's internal dynamism and the tie to
the contingent conditions of the world (Lovlie/
Standish 2002). The irreconcilable duality of
conceptions on education that has sprung back to
flourish in the current debate on competencies is

one more manifestation of the dualistic separation
of ideas and action that, according to Dewey, is

rooted in the ancient structure of social classes. To

the American philosopher it involves a clearly backward

dichotomy in contrast to the one he proposed
«to go forward.» And the forward movement here
«is to do away with the chasm which ancient and
medieval educational practice and theory set up
between the liberal and the vocational, not to treat
the void, the hole, constituted by this chasm, as if it
were a foundation for the creation of a free society»

(Dewey 1944/1968, p. 32). Acknowledging with
Tenorth that, between Bildung and competencies,
the difference is not qualitative but of degree,
means in fact accepting the pragmatist's and the
evolutionist's assumption of continuity between life
and the human ideal. The circumstances, in various

contexts, surrounding the historical development
of the theoretical knowledge of education condition

the chances this postulate has had of taking
root in them.

Notes
1 The topic has been an object of discussion in the Spanish

inter-university seminars on educational theory, especially
in the 18th seminar on Compulsory education: basic

student competencies (1999) and in the 24th seminar on
The European Space for Higher Education (2005). Proceedings

available at: www.ucm.es/info/site

References
Colom, Antonio J.: Lo politico y lo comunitario en la teoria

de la educaciön espanola: una revision. In: Pedro Ortega
(Ed.): Teoria de la educaciön, ayer y hoy. Murcia: Selegrâ-
fica 2003, p. 109-158

Dewey, John: The Democratic Faith and Education (1944). in:
John Dewey: Problems of Men. New York: Greenwood
Press 1968, p. 23-33

D'Ors, Eugenio: Letter to Francisco Giner de los Rios (Paris,

January 3, 1909). In: Vicente Cacho Viu (Ed.): Revision de

Eugenio D'Ors (1902-1939) Seguida de un epistolario iné-
dito. Barcelona: Quaderns Crema 1997, p.198-199

ZpH Jg. 14(2008), H. 1



Gil, Fernando/Jover, Gonzalo: Memoria y prospectiva de la

teoria de la educaciön. In: Revista Portuguesa de Peda-
gogia 40(2006), 2, p. 201-223

Horlacher, Rebekka: Bildung. A Construction of a History of
Philosophy of Education. In: Studies in Philosophy and
Education 23(2004), 5-6, p. 409-426

Lovlie, Lars/Standish, Paul: Bildung and the idea of a liberal
education. In: Journal of Philosophy of Education
36(2002), 3, p. 317-340

Ortega y Gasset, José: Pedagogia y anacronismo (1923). In:
José Ortega y Gasset: Misiön de la Universidad y otros
ensayos sobre educaciön y pedagogia. Madrid: Revista
deOccidente 1982, p. 155-158

Transgressing the dichotomies of
Bildung and socialization
Is initiation into practices an alternative?

Paul Smeyers

I
am sympathetic to Heinz-Elmar Tenorth's insightful

discussion of «Bildung» as it characterizes the
discourse in Germany. Surely one of the implications

of this concept is the distancing of this area
from the everyday life of education, thus losing
touch with reality; and furthermore it presupposes
a sharp distinction between Bildung on the one
hand and what has been labelled «socialization»,
the «acquisition of competencies», or more generally,

being determined by or subjected to something
outside of the subject. Indeed, we do not need such

opposed characterizations to make sense of education.

In effect, if one, as Tenorth does, thinks about
the presuppositions that go with these, such dichot-
omous constructions should be given up.

The kind of discussion that is focused at may be

typical of Germany, evidently it is echoed in countries

in its influence sphere concerning philosophy
of education, for example in the Netherlands and

Belgium, but can also in some sense be observed in

the English speaking world where «Liberal learning»

as opposed to vocational training have been

much discussed. Thus Oakeshott for instance argued
that the aim of education was to enter a relationship

of «conversation» informed by familiarity with
the traditional literary, philosophical, artistic and

scientific expressions of European civilisation. Such

conversation is characterised by having strong
resemblances with gambling, its significance to be

found neither in winning nor in losing, but in

wagering. Learning itself is described as the comprehensive

engagement in which we come to know
ourselves and the world around us, and the
paradoxical activity of doing and submitting at the same

time, and teaching is outlined as the activity in

which a «learned» person engages with his pupils.
Here education in its most general sense becomes a

specific transmission which may go on between the

generations of human beings, in which newcomers
to the scene are initiated into the world they are to
inhabit. Thus being human, Oakeshott writes «is

recognising oneself to be related to others in
virtue of participation in multiple understood
relationships and in the enjoyment of understood, his¬

toric languages of feelings, sentiments, imaginings,
fancies, desires, recognitions, moral and religious
beliefs, intellectual and practical enterprises,
customs, conventions, procedures and practices, canons,

maxims and principles of conduct, rules which
denote obligations and offices which specify
duties» (Oakeshott, cit. in: Fuller 1989, p. 65). And he

continues: «These languages are continuously
invented by those who share them; using them is

adding to their resources» (ibid., p. 65). Oakeshott
also stresses that a teacher is someone in whom
some part or aspect or passage of this inheritance is

alive. He or she has something of which one is a

master to impart, one has deliberated upon its

worth, and furthermore one knows the learner. The

transaction between generations has no extrinsic
end or purpose, education being acquiring in some
measure an understanding of the human condition
in which the «fact of life» continuously is illuminated

by a «quality of life». Of course, this is not quite
the same as what is understood by Bildung, but it
has, I would argue, strong resemblances.

The ideal Oakeshott argued for has come under

pressure: radical doubts about rationality and the
meta-narratives it produced, secularization, pluralism,

constructivism, the growing individualism, and

of course globalization and the rhetoric of perfor-
mativity. Not all of these developments should be

welcomed, but they are nevertheless there, together
with giving up the metaphysics that underpinned

Bildung and the «conversation of mankind». Yet it
seems to me that there is something in Oakeshott's

position that is still appealing and that has

resonances with the idea of Bildung. Somewhat differently

conceived it may just do the job we are looking

for, i.e., a combination of process and content
and an open mind concerning what we think that is

valuable now but is not created ex nihilo. I am

thinking of another heavily contested concept,
namely «initiation into practices».

To think of education as an initiation into practices

has been part of many «traditional» views of
education. In the Enlightenment tradition, for
instance, the learner is initiated into forms of thought
and understanding that are part of a critical cultural

heritage. These forms are public but beyond a

ZpH Jg. 14(2008), H. 1



child's understanding; therefore, she must be gradually

and skillfully initiated into the knowledge,
sentiments, and valued activities and practices of
civilized life. But this formulation has been long
under pressure for its so-called conservative tendency
because of the broadly unquestioning stance it
encourages toward the particular content into which
the learner or novice is initiated. Through such

processes society reproduces itself, but the unexamined

assumptions behind practices may reinforce
existing disparities, such as the unequal distribution
of wealth and power. Though such a modernist
conception of education may also seek to promote
practices that cultivate the critical potential of
youth, and their capacity to question traditional
practices or explore new ones, even here initiation
is regarded as too much of a stabilizing factor for
the predominant ways of living together. Yet it
seems to me that for epistemological, though no
less for ethical reasons, we cannot do without it.
Because humans are cultural beings whose use of
concepts presupposes a pre-reflective familiarity, a

context of cultural practices is necessary even to
communicate and interact with each other - one
cannot not be initiated into such practices, for this
would imply the lack of any human relationship at
all. Yet such essential practices are learned foremost
by doing rather than by teaching. In the Philosophical

Investigations Wittgenstein argues that these

grounding meanings must always come down, at
some point, to a recognition that people just do
accept this or that, just do agree about what actions
count or do not count as following a certain procedure;

they may not even be able to articulate how
and why this is so. Here the limits of critical reflection

are set by the fact that a good deal of practical
know-how is tacit, learned not through explicit
representation and explanation, but through unspoken

processes of observation and emulation.
An interesting position that develops this further

may be found in the work of Charles Taylor, where
one finds a «minimal» idea of a practice. A practice
does not include the criteria that would help us

determine the activities that are worth being initiated
into. Yet if there are no distinctions of worth and

no strong evaluations whatsoever, there could
ultimately be no practices. Of practices he says: «[those]
which make up a society require certain
self-descriptions on the part of the participants. These self-

descriptions can be called constitutive. And the
understanding formulated in these can be called pre-
theoretical, not in the sense that it is necessarily
uninfluenced by theory, but in that it does not rely
on theory. There may be no systematic formulation
of the norms, and the conception of man and society

which underlies them. The understanding is

implicit in our ability to apply the appropriate descriptions

to particular situations and actions» (Taylor
1985, vol. 2, p. 93).

As argued, the «conservative» view of education
as initiation into practices seems to overemphasize

the reproductive functions of teaching and learning.

But this is true only at first glance. Particular
practices may be thought to be worthwhile now
because they were worthwhile for earlier generations,

but for different reasons. To elaborate, if the
preservation is based solely on the value that was
attached to them in the past, without question, this

represents a straightforward conservatism and,
when defended in these terms, tends to shield from
criticism not only the practices themselves, but also

the groups, cultures, and power relations they privilege.

Some practices, however, have «conserving»
functions in the sense that they make other things
possible. Reading and writing are examples, as are
a number of things within the context of child-rearing.

While subject to question and change (text-
messaging, for example), it is their very continuity
and stability that make other valuable and necessary

practices possible. The question to be answered
is therefore whether there is a way of thinking
about practices, and our ways of learning and
coming to enact them, which is liberating, and not
merely (in the pejorative sense) «conserving» or
reproductive.

One may distinguish activities, games, practices
and rituals. There are «family resemblances,» to use

a Wittgensteinian term, between these. Indeed,
there are cases in which it is not completely clear to
which category a particular kind of human doing
belongs (as there are possibly more intermediate
cases one could distinguish). But they are all one or
other kind of «practice». A different way to think
about «practice» might consist in emphasizing (1)

how they are learned - for instance through imitation,

initiation, instruction and so forth; and (2)

how they are enacted. In both cases one's relation
to the practices in which one is engaged becomes
crucial -that is, how one is brought into it, and how
one contributes to it. The practice, viewed in relation

to human actors, cannot simply be seen in

intrinsic terms. This model examines the interrelation
between the nature of the activity and how people
think about and act within the practice. For example,

practices may be learned, or enacted, in an un-
reflective, ritualistic way; they may be performed as

a strategy of conforming; they may be occupied or
enacted ironically; they may be learned, or enacted,
as a way of transforming them, or as a way of
portraying them as objects of reflection and questioning;

or they may be learned, or enacted, as part of a

process of perfecting them, excelling at them. To be

sure, the particular type of practice has features
that tend to promote one or another way of learning

or enacting them. There is a relation here, but it
is a reciprocal one. There are practices that are in

essence conservative (as folklore activities), and
others that are directed at change (as the conventions

of debate over the introduction of a new law);
there are more rigid (the performance of a classic

piece of medieval music) and more flexible practices
(the work of an artist like Andy Warhol); some prac-

ZpH Jg. 14(2008), H. 1



tices are more critical, while others do not tolerate
any kind of questioning.

If this line of argument has any credibility at all,
it resonates with the category of the narrative
which Taylor, Maclntyre and many others refer to. If

we want to engage people with some narratives
that we consider more important than others (say,

moral or aesthetic ones), a possible foothold could
be found in the informal practices children find
themselves in. Indeed, the whole area of informal
education may become more important in this
regard, and the activities of schooling much less so.
There are questions to be dealt with here concerning

how narrativization shapes one's relation to the
practice. This would shed light on how some of the
predominant narratives today (performativity,
individualism, estrangement from tradition, and the
like) are threatening the rich and robust significance

of certain practices. Narrativization also

involves how a practice becomes aestheticized, how it
is given moral weight, how it comes to be seen as

having a history behind it, how it becomes an
object of excellence/perfectibility. Finally, there are
those narratives which can give rise to a more
critical/reflective relation to a practice (which we want
to call «education about a practice» and not just
«education into a practice»), and how these can
revitalize practices and promote a more liberating
relation to them. The processes of narrativization create

the possibility of framing practices in relatively
static or dynamic terms; they can influence who
gets to adjudicate or interpret the rules (implicit or
explicit) of a practices - and who gets to propose
new rules or norms. Most important of all, these

processes of narrativization play a crucial role in

how one views the practice itself: whether, on the
one hand, they are viewed as historical, cultural
constructs and conventions (that have a trajectory,
that have changed, and that will change), or wheth¬

er, on the other hand, they are seen as necessary,
natural, inevitable - and hence as unquestionable.
Practices have reasons behind them, even, if these

are not always made explicit, for they could not
have the stability and permanence they do without
them - but these are reasons that also can be
reexamined and questioned.

Where does this leave Bildung and Tenorth's critical

stance concerning it? Evidently, I sympathize
with his comments on the idea of the subject as

lacking. Moreover it is indeed not clear why what is

useful should necessarily be banned from education.

There is, however a corrective in the over-all
idea that comes with discussions about Bildung
which is in my opinion that it keeps alive the
«beyond». In a time when performativity rules, when
language teaching has become about communication

skills and literature is neglected, when history
and aesthetics are under pressure (as is physical
education), what draws attention to these dimensions
about human life should not be abandoned too
soon. Besides this, a more general introduction to
the dimensions of a worthwhile life including the
reflection upon is preferable above a limited early
specialisation leading to what pays professionally
or helps one to make a profit. Of course, there is no
need to juxtapose everything necessarily in terms of
either/or. As I argued, the idea of «initiation into
practices» focused on learning and enacting may be

able to transgress dichotomies that have proved to
be superfluous and misguided.

References

Maclntyre, Alasdair: After virtue. London: Duckworth 1981

Taylor, Charles: Philosophical papers. Volume 1: Human

agency and language. Volume 2: Philosophy and the
human sciences. Cambridge: University Press 1985

Wittgenstein, Ludwig: Philosophical investigations/Philoso-
phische Untersuchungen. Oxford: Blackwell 1953

Wittgenstein, Ludwig: On certainty/Über Gewissheit. Ox¬

ford: Blackwell 1969

Bildung and Theory: Completing the
Argument

Rosa Bruno-Jofre and James Scott Johnston

hat is the proper understanding of
Bildung to be in Germany today? Indeed,
does it make a difference whether there

are categorical distinctions or «binaries» in the self-

understanding of Bildungsforschung and Bildungstheorie'?

Most importantly, what is at stake in this
characterization of Bildung or (conversely) its

dissolution?

Heinz-Elmar Tenorth's thesis is that there is a

categorical set of distinctions in current Bildungstheo-
rie; a set of distinctions that reaches back to 1808,

with Immanuel Niethammer's Der Streit des Philan¬

thropinismus und Humanismus in der Theorie des

Erziehungs-Unterrichts unsrer Zeit. Briefly, Bildung
is contrasted to Erziehung as a higher cultural striving,

to upbringing as (instrumental or utilitarian)
socialization. This tendency to self-understanding
Bildung as something higher repeats in Herbart and
finds its way into much of the historiographie
discourse extant in Germany.

Tenorth is no fan of this set of categorical distinctions,

primarily because (as he maintains) it inhibits
legitimate Reformpädagogik. It brackets education
from dealing with socialization, basic literacy, issues

of technology, and all «extrinsic» self-development
in favour of an «inner development or self-con-

ZpH Jg. 14 (2008), H. 1



struction.» Thus, Bildungstheorie, whether critical-
theoretic, unapologetically Romantic, or even post-
structuralist, re-introduce these binaries into the
debates regarding the historiography of Bildung
and this renders Bildungstheorie ineffectual in the
face of 21st cosmopolitical and national concerns.
The solution is to re-conceive (or re-interpret) this
binary of «high» culture and «low» socialization as

one in a relation of categorical identity.
This paper is a historiographie attempt to come

to grips with the problem of Bildung. It attempts to
deconstruct (historically) the binary between Erziehung

and Bildung. Is it successful? We believe Te-

north is correct to question the binary, but the
project is not yet complete. Though there is much

conjecture regarding the «solution» to the binary,
there is no historiographie evidence provided to
suggest that this is the way Bildung should be
understood. What follows is a short list of concerns
regarding this.
1) If this conclusion (and this debate) is relevant to

Germany and to our contemporary, western
world, what is the significance of dissolving the
binary? Can this debate be transported to other
contexts or situations? If so, how? How, specifically,

is this helpful to us?

2) What is the connection between this reconstituted

Bildung and democracy and democratic
practice? Indeed, can a Hochkultur of any
persuasion exist comfortably in a manifestly democratic

environment? The same question can be

asked with respect to a constructivist or pragma-
tist ethics.

3) What seems to be missing from the paper is an

argument from the perspectives of the originators

of the ideals of Bildung - Rousseau, but
especially Kant, Humboldt, Fichte, Hegel, etc. Humboldt

certainly had his principle of unification,
and Hegel (pace Niethammer) folded socialization

into Bildung in his Rechtsphilosophie. The

point is that Bildung was often self-understood
as a categorical identity (or whole) and this seems

to us to be the best way to read the binary out of
the contemporary debates on Bildung. This, however,

is absent from the paper.
4) Tenorth argues that «bildung and literacy, basic

competencies, and modes of dealing with the
high culture, do not denote disjunctive classes of
knowledge and behaviours, but rather specific
points within only one and the same dimension
of human praxis». This complex articulation
would require a critical historical analysis of
current notions of literacy and, in particular, basic

competencies.1 Furthermore, notions of basic

competencies are grounded on visions of education

that may be ethically questionable or too
tied to economic imperatives.

5) Tenorth is right in focusing on the re-working of
the understanding of the subject in his attempt
to articulate Bildung with other dimensions of
human praxis. However, he needs a theory of the
subject. At a minimum, this would include a

notion of subjectivity and a discussion of how the
subject orients itself in the world (including the
ethical world).

Notes
1 In fact, these can be disjunctive classes of knowledge and

behaviours.

The theory of Bildung in the face of
<basic competencies)

Lynn Fendler

The
first sentence of Tenorth's discussion has

particular meaning: «The discourse on
Bildung in Germany has a tone all its own.»

English-speaking educational researchers do not always
know very much about Bildung. Many of those who
know the term are content to translate Bildung as

education and leave it at that. In a few cases,

Bildung has been translated as «liberal education,»
but that definition often comes with qualifiers or
disclaimers (see, e.g., Lovlie/Standish 2002). Some

might understand differences between Bildung and

Erziehung as analogous to Plato's distinction
between paideia and didactic. Overall, however, there
has been relatively little discussion in English around
the term Bildung.'1 For that reason, the nuances of
the theoretical arguments around Bildung remain

unfamiliar to many educational researchers in the
United States.

Even though the word Bildung is seldom used

explicitly in Anglo literature, theories of educational

reform have nevertheless grappled with issues

that have parallels with theories of Bildung. For

example, in characterizations of Bildung, Tenorth
objects primarily to binary schematizations such as

freedom/regulation, personhood/society, and
cultured/popular. In the argument against binary
classifications, Tenorth's argument is echoed in prag-
matist, feminist, and poststructural theories written
in English. «The proliferation of reason certainly
does not mean that we either discard it or privilege
the irrational, since both of those alternatives maintain

the rational irrational binary» (St. Pierre 2000,

p. 487; see also Cherryholmes 1988, 1999). Critical
educational theories in English invoke a Bildung-

ZpH Jg. 14(2008), H. 1



like concept when they argue that the process of
becoming educated entails the inseparability of
knowledge, skills and dispositions that are shaped
by sociocultural ideals. Anglo literature has also

paid a great deal of attention to the role of character

education in schooling, arguing that it is

shortsighted to cast a binary distinction between rationality

and emotions in the process of becoming
educated (see e.g., Zembylas/Fendler 2007). Just as Te-

north's discussion emphasizes the instability of
binary separations for characterizing Bildung, critical
theorists writing in English have also highlighted
the ways in which binary distinctions tend to have a

reductivist and abstractionist effect on educational
concepts and their uses.

In another example of a substantive parallel,
Tenorth's discussion historicizes the concept of
Bildung by bringing its meaning up to date and
dissociating the concept from some of its essentialized
connotations. A portion of Bildungstheorie is

concerned with explicating the relation between the
self and society. Similarly, critical educational theories

written in English characteristically call for a

historicizing approach that takes context into
account when theorizing the meaning of what it
means to become educated. Among critical theories
in English, one of the most elegant, perhaps, is Butler's

(1990, 1992, 1993, 2000) historicization of
possibilities for subject positions including gender and

identity.2 Like Tenorth, Butler argues that education

as the discursive formation of the subject is a

process that cannot be separated from historical

processes of socialization; social and educational
praxis are not separable from mechanisms of self-
construction. Tenorth's objection to a history-free
conceptualization of Bildung is an argument that is

recognizable and shared in several facets of
English-speaking educational critique.

While there are strong substantive elements in

Tenorth's discussion of Bildung that are recognizable

and shared in Anglo educational theories, there
is still a dimension of the concept Bildung in

Tenorth's discussion that has a flavor that does not
translate well into English. Following Tenorth's

opening lead, I will refer to that unique element as

tone.3 The tone of the discourse on Bildung is

different from Anglo critical literature that works to
describe and theorize the differences between
«good education» and «bad education». In

contrast, the discourse of Bildung is much more
positively oriented. While the tone of Bildung discourse

may be no longer lofty or noble, the discussion
sustains a conceptualization in which Bildung is not
something that can be the object of critique. The

discussion is not oriented in a way that contributes
to differentiating between «good Bildung» and
«bad Bildung.» In that way the discussion maintains
the conceptualization of Bildung as an educational
ideal.4

Tenorth's discussion presents a clear case for why
education for basic competencies is a goal that is

entirely compatible with Bildung: «cultural basic

competencies, or literacy, and Bildung, as medium
of the supposedly high culture, do not stand in

opposition to one another but instead in a relation of
categorical identity». His discussion effectively
shows how Bildung is relevant to educational policy
debates in the present; it is not just a lofty ideal
handed down from some romantic past. In

Tenorth's discussion Bildung is regarded as compatible
with the educational means «to generalize universal

premises for the participation in communication».

In that way, basic competencies are part and

parcel of an education that is shaped by ideals of
Bildung.

The meaning conveyed by the discourse of
Bildung suggests a historically specific meaning for
education and the purpose of education. The

specificity recalls a long-standing controversy in critical
theories, namely whether education ought to focus

on the «should be» or the «is». That is, do we see

education as a means to impart a vision of a better
life, a more perfect communication, and a more just
society? And/or, do we see education as a means to
cultivate the perceptual capacities to detect abuse

and injustice in practice? Detractors from the former
position accuse the «should be» stance of imposing
a vision from above; detractors from the latter position

call the «is» approach pessimistic or nihilistic.
The substance of Tenorth's discussion argues that
Bildung is a «both/and» proposition: that we need

not, in fact we must not, dichotomize and choose

between those two purposes of education. At the
same time, the tone of the discussion may suggest
that certain idealistic qualities of Bildung are, in

theory, inescapable.

Notes
1 A notable exception is when the term Bildung received

sustained attention in English in a 2002 issue of the Journal

of the Philosophy of Education of Great Britain (volume

36, number 3).
2 Although Butler did not write directly within circles of

educational research, her work has been taken up and
used extensively by educational scholars.

3 For a remarkable treatment of the role of tone in philo¬
sophy, I recommend Raising the Tone of Philosophy, in

which Peter Fenves analyzes in a (profound and playful
tone) both Kant's Von einem neuerdings erhobenen
vornehmen Ton in der Philosophie and Derrida's D'un ton
apocalyptique adopté naguère en philosophie.

4 I wonder if this aspect of tone may be partly responsible
for why it has been impossible so far to find an equivalent

word in English for Bildung. None of the approximate
terms in English connotes the sense of aspiration and

visionary development that the term Bildung conveys.

References
Butler, Judith: Gender trouble: Feminism and the subversion

of identity. New York: Routledge 1990

Butler, Judith: Contingent foundations: Feminism and the
question of <postmodernism>. In: Judith Butler/Joan W.

Scott (Eds.): Feminists theorize the political. New York:

Routledge 1992, pp. 3-21
Butler, Judith: Bodies that matter: On the discursive limits of

<sex>. New York: Routledge 1993

Butler, Judith: Introduction, Questions, and Restaging the
Universal. In: Judith Butler/Ernesto Laclau/Slavoj Zizek

ZpHJg. 14(2008), H. 1



(Eds.): Contingency, Hegemony, Universality: Contemporary

Dialogues on the Left. New York: Verso 2000, pp.
1-43

Cherryholmes, Cleo H.: Reading pragmatism. New York: Tea¬

chers College Press 1999
Cherryholmes, Cleo H.: Power and criticism: Poststructural

investigations in education. New York: Teachers College
Press 1988

Derrida, Jacques: D'un ton apocalyptique adopté naguère
en philosophie. Collection «Débats». Paris: Galilée 1983

Fenves, Peter (Ed.): Raising the Tone of Philosophy: Late Es¬

says by Immanuel Kant, Transformative Critique by
Jacques Derrida. Baltimore: Johns Hopkins University Press
1993

Kant, Imanuel: Von einem neuerdings erhobenen vornehmen

Ton in der Philosophie (1796)

http://www.ikp. un i-bonn.de/Kant//aa08/387. html
Lovlie, Lars/Standish, Paul: Introduction: Bildung and the

idea of a liberal education. In: Journal of the Philosophy
of Education 36(2002), No.3, pp. 317-340

St. Pierre, Elizabeth: Poststructural feminism in education:
An overview. In: Qualitative Studies in Education
13(2000), No.5, pp. 477-515

Zembylas, Michalinos/Fendler, Lynn: Reframing emotion in

education through lenses of parrhesia and care of the
self. In: Studies in Philosophy and Education 26(2007),
No.4, pp. 319-333

Wider das Abstrakt-Richtige in der
Pädagogik

Werner Hüllen

ie Argumentation, der Heinz-Elmar Tenorth
folgt, gleicht in vielem dem Streit des Phil-

antropinismus und Humanismus, den Friedrich

Immanuel Niethammer im Jahre 1808 dargestellt

hatte, wobei die beiden Lager, die gegeneinander

in Stellung gebracht werden, sogar in ihren
Positionen übereinstimmen. Aufklärung oder
Idealismus, Nützlichkeit und Anweisungen für das
praktische Leben oder selbstgenügsame Bildung des

Subjekts und zweckfreies Wissen - so steht es,

neben vielen anderen Losungen, auf den Panieren

von 1808 und 2008. Dass der alte Streit in

zeitgenössischen Vokabeln, aber mit derselben Rhetorik
noch einmal ausgefochten wird, ist im gegebenen
Zeitpunkt gewiss kein Zufall. Zwei Mal wird auf den
Schulreformer Bayerns verwiesen. Indem er das

historische Vorbild nach zweihundert Jahren
konmemoriert, sichert Tenorth seinen Ausführungen zur
Gegenwart einen eigenen Glanz, der zeitgenössischen

Kontroversen nicht von alleine zukommt.
Freilich handelt es sich nicht um eine simple

Wiederholung, und dem Leser, der nur ein déjà vu
feststellte, entginge vieles. Alte und neue Elemente
sind vielmehr klug gemischt. Alt ist die Methode,
umfassende Standpunkte durch einzelne Begriffe
indizieren zu lassen. Sie stiften dann Zusammenhänge

untereinander und stehen in ihrer dichoto-
mischen Anordnung jeweils als Antithese zu einer
These. Deshalb gehören <Bildung> und <Menschheit>

und (Individualität) und <Geist> und <Utopie> und
(zweite Natur jenseits des Alltags) (und anderes), so

unterschiedlich ihre semantischen Zuschreibungen
auch sind, zusammen und bilden gemeinsam die
Antithese zu (Erziehung) und (Gesellschaft) und
(Nützlichkeit) und (Funktionalismus) und (Bildsamkeit)

und (Fortschreibung des Bestehenden) (und
anderes), wovon dasselbe gesagt werden muss.

Zwar wird eine stattliche Reihe von Autoren zu diesen

Begriffen genannt, wollte man aber deren
Differenzierungen alle schlüssig ausführen und bele¬

gen, käme eine Monographie grossen Umfangs zur
Pädagogik der Gegenwart zusammen, der freilich
der Glanz der Niethammerschen Denkschrift abginge.

Panoramatische Monographien sind im Alltag
der Wissenschaft zwar die Regel; das historische
Kostüm der Reihung von dichotomischen Begriffen
besagt aber, dass es sich hier um ein seit zweihundert

Jahren ungelöstes Problem handelt, das nun
endlich auf Klärung drängt. Alt ist auch, die Lösung
der antithetisch entstehenden Probleme in einem

synthetischen Konstrukt zu suchen.
Aber gerade hier beginnen die Unterschiede.

Niethammer misst jede Position an dem, was er als

die Doppelnatur des Menschen bezeichnet. Sie

besteht aus «Geist und Thier, Vernunft und Kunstverstand,

Rationalität und Animalität» (Niethammer
1808, S. 123), wobei die Gemeinsamkeit der Gegensätze

jeweils die Extreme des (reinen Geistes) und
des (reinen Tiers> verhindert. In der gedanklichen
Auseinandersetzung bedeutet dies, dass die Spitzen
von beiden Positionen abgebrochen und dann
Synthesen gebildet werden, die einerseits der
(Gelehrsamkeit) und andererseits dem (Gewerbe und den
Künsten) in der Gesellschaft dienlich sind.
Schulorganisatorisch leitete sich daraus die im Allgemeinen
Normativ festgehaltene Zweipoligkeit des Bayrischen

Schulwesens seit 1808 in gymnasiale und reale

Institute ab, wobei freilich die gymnasialen in der

Bewertung doch die Oberhand behielten, weil die

Mustergültigkeit der antiken Kultur und ihrer Sprachen

die Moderne bei Weitem überträfe. Darüber
brauchte man nicht zu diskutieren. «Dass die ganze
neuere Cultur durch wiedererwecktes Studium der
alten Cultur, begründet ist, wird auch Niemand
läugnen wollen» (ebd., S. 305). Die Synthese ist also
durchaus nicht symmetrisch. Das gesamte Argument

Niethammers setzt freilich die Anerkennung
der beiden Naturen des Menschen und der ihnen
entsprechenden Welten voraus.

Tenorth hält sich dagegen von solch aufrechnenden

Synthesen fern und führt eine dritte Reihe von
stellvertretenden Begriffen ein, die aus der katego-

ZpH Jg. 14(2008), H. 1



rialen Identität der beiden, traditionell und auch

heute noch häufig kategorial getrennt gesehenen
Welten hervorgehen. Zu ihnen gehören: <Literacy>

(kulturelle Basiskompetenzen> mit (kommunikativen

Praktiken), die ein (Aufwachsen in Gesellschaften)

und eine (Konstitution des Subjekts) ermöglichen,

das (Zugang zum AIltag> hat. Die Schule

ermöglicht in einer positiv verstandenen (pädagogischen

Technologie) diesen Vorgang der (Selbstkonstruktion

des Subjekts), aus dem ein <erwartbares
und berechenbares) Verhalten des Einzelnen in der
Kommunikation hervorgehen soll. Selbst wenn es

nicht so klar ausgesprochen wird: Auch diese dritte
Position setzt voraus, dass eine bestimmte Welt als

existent anerkannt wird. Sie ist anders als die alte.
In ihr muss sich das Subjekt als kompetenter und
verlässlicher Teilnehmer an kommunikativen
Zusammenhängen bewähren. Der Mensch ist seiner
Natur nach zum Erwerb dieser allgemeinen
Kommunikationsfähigkeit offenbar geeignet.

Neu in der Auseinandersetzung ist zudem Te-

norths deutlich erklärte Abscheu gegen den stilistischen

Schwulst des Bildungsjargons, der sich historisch

- wie gerade auch bei Niethammer abzulesen

- herausgebildet hat. Die stilistische Nähe pädagogischer

Aussagen zu philosophischen und religiösen
Bekenntnissen denunziert per se eine auf das

Praktische gerichtete Erziehungslehre als nüchtern oder

gar trivial. Diesem Urteil liegt sicher nicht nur die

Empfindlichkeit des modernen Autors zu Grunde,
sondern eher der Ärger über einen Snobismus, der
sich mit den Trivialitäten des Alltags und den
Menschen, die sich damit abplagen, nicht abgeben will.
Daraus folgt, dass Tenorth diesen Schwulst in seiner
Reihe von dritten Begriffen nicht zulassen darf.

Diesem Standpunkt muss man zustimmen. Die

neue Begriffsreihe ist freilich ebenso wenig symmetrisch

zu den beiden alten, wie es die Synthesen von
Niethammer waren. Dieses Mal gewinnen die

aufklärerischen, im weitesten Sinne praktischen
Argumente die Oberhand. Im Gegensatz zu Niethammer
zieht Tenorth keine schulischen Konsequenzen.
Doch lässt sich leicht ausdenken, dass aus seinen

Überlegungen ein einheitliches Schulwesen hervorginge,

in dem freilich Spielräume für die
unterschiedlichen Kommunikationsformen offen blieben.

Beiden Autoren ist der wichtige Umstand

gemeinsam, dass ihre pädagogischen Postulate aus

Voraussetzungen hervorgehen, die selbst nicht
Gegenstand der Pädagogik sind.

Können wir, kann Heinz-Elmar Tenorth damit
zufrieden sein? Ist das Problem nach zweihundert Jahren

endlich gelöst? Haben wir den Schwulst
überwunden, der uns den Blick auf die Wirklichkeit
verstellt hat? (Literacy) (kulturelle Basiskompetenzen>
mit (kommunikativen Praktiken), die ein (Aufwachsen

in Gesellschaften) und eine (Konstitution des

Subjekts) ermöglichen, das (Zugang zum AIltag> hat

- dies sind nur scheinbar direkt zielende Formulierungen.

Sie lassen sehr viel aus. Zu den Basiskompetenzen

gehören so praktische Vorgänge wie Zeitun¬

gen lesen, Mietverträge verstehen, Stromrechnungen

prüfen - aber sie sind auch, wie Tenorth selbst

andeutet, «Markierungen auf einer nach oben
offenen, aber in derselben Dimension definierten
Skala der Formen der Konstruktion des Subjekts in

Gesellschaft». Das kann nur heissen: Sie schliessen

den verständnisvollen Umgang mit anspruchsvollen
Texten der Literatur und der Wissenschaft ein,
obwohl dies im begrifflichen Vokabular nicht gesagt
wird. Galt Ähnliches, wenn auch im umgekehrten
Sinne, nicht auch für das traditionelle Bildungsvokabular?

Tenorths Begriffswörter sind gewiss griffig
und dem heutigen Sprechen angepasst. Sie gehen
aber semantisch bis auf Selbstverständlichkeiten
zurück. (Verhalten in der Welt>, (Aufwachsen in
Gesellschaften) oder (Konstitution des Subjekts) besagen

nichts anderes als (erwachsen werden sowie
lesen und schreiben können). Die alte Rede gehörte
zu den traditionell grossen Formulierungen, die

weit von der Wirklichkeit der meisten Menschen

entfernt waren. Dies verursacht Ärger. Die neue Rede

gehört zwar zu dem, was man kleine Formulierungen

nennen könnte, ist aber - vielleicht doch
auch - ärgerlich, wenn dabei unterschlagen wird,
dass damit unter anderem die Verarbeitung von
Werken Goethes gemeint ist, dessen Name in einer
semantisch extremen Reduktion von Tenorth nicht
als (deutscher Klassiken oder ähnlich qualifizierend
sondern als «Zeichenfolge» charakterisiert wird.
Wieder sind in diesem Sinne die meisten Menschen

nicht betroffen. Bei Niethammer wurden die Händler

und Handwerker in den Schatten und die
philologisch Gelehrten ins Licht gestellt; bei Tenorth
geschieht dasselbe mit den Lesern Goethes und (etwa)
den Benutzern von Telefonbüchern. Mit anderen
Worten: Gewinnen wir pädagogische Erkenntnisse,

wenn wir statt der alten Übertreibungen nunmehr
modern anmutende Untertreibungen formulieren,
die ebenso wenig mit der erfahrbaren Wirklichkeit
und den Problemen der Erziehung zu Recht kommen

werden wie ihre Vorläufer? Beiden Vorgängen
liegt ein verengter Blickwinkel zugrunde, der freilich

an den entgegengesetzten Enden des pädagogischen

Spektrums ansetzt.
Natürlich leugnet niemand, dass es einen

Fortschritt bedeutet, wenn ein bisher ignorierter Sektor
der Gesellschaft nunmehr mit der Aufmerksamkeit
der Pädagogen bedacht wird. Wenn dies jedoch nur
durch einen anderen (nicht durch einen weiteren)
Blickwinkel geschieht, ist die Polemik Tenorths

gegen das dichotomische Denken der Tradition und
besonders gegen ihren Stil kaum zu rechtfertigen.
Eine (kategoriale Identität) da zu postulieren, wo
andere (kategoriale Differenz) sehen, ist eine Frage
der Begriffshierarchie und wird kein Problem lösen.

Natürlich lässt sich im gegebenen Rahmen kein

Gegenentwurf begründen. Persönlich empfehle ich,

die zwar nüchtern formulierten, aber doch ins

Allgemeine ausgreifenden Konzepte der dritten Reihe

mit Hilfe der Praktiken zu konkretisieren, die

unabdingbar sind, sollen diese Konzepte im pädagogi-

ZpHJg. 14 (2008), H. 1



sehen Handeln Wirklichkeit werden. Man müsste
das Abstrakt-Richtige durch Konkret-Richtiges belegen.

Wie griffig werden Tenorths Argumente, wo
er von Stromrechnungen, Ratenverträgen und

Mietverträgen spricht! Warum nicht auf der «nach

oben offenen Skala» fortschreiten? Warum sich

nicht den Problemen stellen, die sich dann in der
Verschiedenheit dieser Gegenstände der Kommunikation

trotz ihrer angenommenen kategorialen
Einheit zeigen werden? Wie sehr würde man Kon-
kretisationen des Verhaltens zur Konstitution des

Subjekts) und zum (Aufwachsen in Gesellschaften)

begrüssen - und sei es, um Möglichkeiten auszu-
schliessen, die niemand in einer demokratischen
Gesellschaft haben will (die aber nach den jetzigen
Formulierungen formal nicht als illegitim auszu-

schliessen sind). Es müssten dann auch (philosophische,

moralische, kulturelle, politische) Standards

formuliert werden, die dem pädagogischen Denken
als vorausgesetzt gegeben werden. Dazu braucht
man in keine Art von Dogmatismus zu verfallen;
man kann Auswahl anbieten. Man muss auch auf
Kritikfähigkeit als Basiskompetenz, die auf Gesellschaft

hin orientiert ist, nicht verzichten. Die Welt,
auf die hin Erziehung gedacht werden muss, kommt
ohne Fähigkeiten im Konkreten nicht aus. Es scheint
aber eine Angst unter den Pädagogen umzugehen,
sich der Wirklichkeit des Konkret-Richtigen zu stellen.

Sie weichen deshalb ins Abstrakt-Richtige aus.

Literatur
Friedrich Immanuel Niethammer: Streit des Philantropinis-

mus und Humanismus. Jena 1808

Bildung und Schulsystem -
Überlegungen im Anschluss an
Heinz-Elmar Tenorth

Franz-Michael Konrad

Der
Beitrag von Heinz-Elmar Tenorth gibt An-

lass zum Nachdenken - und zu einigen
Rückfragen. Ich möchte nur drei derartige

Fragen hier exemplarisch nennen:
Man könnte zum Beispiel in Zweifel geraten, ob

der Bildungsbegriff heute tatsächlich noch in der
«vornehmen», «erhabenen», ja geradezu «quasi-re-
ligiösen» Art in Gebrauch ist, wie das Tenorth glaubt
feststellen zu können. Zum Beweis des Gegenteils
könnte man auf die inzwischen in allen deutschen
Bundesländern in Kraft oder mindestens in Erprobung

befindlichen Bildungs- und Erziehungspläne
für den vorschulischen Bereich verweisen, wo es ja

um ganz Grundlegendes und Elementares geht,
darunter auch um die von Tenorth angemahnten
«Basisqualifikationen». Für diese Bildungs- und
Erziehungspläne ist der Bildungsbegriff zentral, und von
den «Basiskompetenzen des Kindes», die herzustellen

es gelte, handelt etwa der Bayerische Bildungsund

Erziehungsplan ganz explizit (Bayerisches
Staatsministerium 2006, S. 54ff. et passim). Andere
Bildungs- und Erziehungspläne tun dies ebenso.

Man könnte sich des Weiteren daran erinnern,
dass schon vor mehr als zwei Jahrzehnten die
Forderung erhoben worden ist, Bildung konsequent
an die Lebenswelt der jeweils Betroffenen rückzubinden,

Tenorths gleichlautender Vorschlag so neu
also nicht ist. Damals, in den 1980er-Jahren, ist diese

Forderung allerdings im sonderpädagogischen
Kontext erhoben worden (Hiller 1985, 1987) und
deshalb, wenn ich recht sehe, in der allgemeinen
pädagogischen Diskussion nicht wirklich rezipiert,
sondern als mehroder minderausschliessliches Prob¬

lem behinderter und benachteiligter junger
Menschen missverstanden worden. Erst mit PISA ist

deutlich geworden, wie die Probleme des Bildungs-
prekariats in Wirklichkeit Probleme von allgemeiner

Bedeutung sind.

Schliesslich könnte man noch einmal einen Blick
in das Buch des von Tenorth gescholtenen Friedrich
Immanuel Niethammer werfen, um festzustellen,
dass dieser, wenn ich ihn recht lese, die Ausbildung
für den Brotberuf keineswegs aus der Schule
verbannt sehen wollte, um der reinen Geistesbildung
das Wort zu reden. Vielmehr ging es Niethammer,
wie überhaupt den Protagonisten des Neuhumanismus,

um beides, nur eben im Sinne eines Nacheinander:

Erst die allgemeine, dann die specielle
Bildung (vgl. Niethammer 1808).

Alle diese Fragen - und sicher noch einige andere

mehr - könnte man, wie gesagt, an den Text und
seinen Autor richten. Und dennoch wird man, so

scheint mir, der These und dem Anliegen Tenorths
damit nicht wirklich gerecht. Denn tatsächlich findet

sich, gerade im gebildeten Diskurs, durchaus
ein Verständnis von Bildung, das die Tenorthschen

Beobachtungen zu bestätigen vermag, einen
Gebrauch des Bildungsbegriffs, der in einem hohen,
würdevollen, auch quasi-religiösen Ton
daherkommt. Frei nach Nietzsche könnte man von
Bildung im monumentalischen Sinne sprechen. So

schreibt etwa der Altphilologe Manfred Fuhrmann
in einem seiner sehr instruktiven einschlägigen
Beiträge: «Der Verfasser [M. Fuhrmann, FMK] hält
Bildung für eine Form des Bewahrens, wie die Religion
oder die Moral» (Fuhrmann 2002, S. 6). An anderer
Stelle expliziert der nämliche Autor dieses
Bildungsverständnis und entfaltet Inhalte von Bildung, wie

ZpH Jg. 14(2008), H. 1



sie spätestens im 19. Jahrhundert kanonisch geworden

sind und nicht zuletzt im Lehrplan des
humanistischen Gymnasiums Ausdruck gefunden haben
(Fuhrmann 1999/ 2000). Da fühlt man sich fast ein

wenig an die Polemik Friedrich Paulsens erinnert,
der ausgangs des vorvergangenen Jahrhunderts
den Gebildeten «an den Handschuhen, die, wenigstens

am Werktag, ein Anzeichen der Bildung sind»,

glaubte erkennen zu können, denn sie zeigten,
«dass der Träger nicht mit den Händen zugreift.»
«Noch zuverlässiger» seien «weisse Finger und lange

Nägel.» Seine kleine Betrachtung abschliessend
stellte Paulsen damals fest, Bildung sei «so gut wie
bewiesen, wenn er [der Gebildete, FMK] fremde
Sprachen kann, das heisst gebildete Sprachen,
französisch oder italienisch, oder gar lateinisch und
griechisch; wer bloss deutsch kann, hat keinen
Anspruch auf Bildung» (Paulsen 1895, Sp. 415). Also,
wie gesagt, das gibt es auch und ist ebenso Teil des

aktuellen Bildungsdiskurses wie die eben erwähnten

frühpädagogischen Bildungs- und Erziehungspläne.

Wenden wir uns deshalb noch einmal dem

Beitrag Tenorths zu. Interessant ist nämlich, dass der
Text, so möchte ich behaupten, dort endet, wo es

eigentlich spannend wird, bei der Frage, wie es

praktisch gelingen kann, so etwas wie die geforderte
Einheit der Bildung herzustellen. Oder, anders

ausgedrückt, es scheint mir reizvoll, die Tenorth-
schen Überlegungen mit dieser Perspektive weiter
zu denken. In diesem Sinne will ich mich zunächst
mit der behaupteten «deutschen Tradition», in der
der Bildungsbegriff angeblich stehe, beschäftigen,
und zwar ebenfalls aus bildungshistorischer Sicht.

Wie Tenorth das auch getan hat. Und doch in einer
etwas anderen Weise - nämlich: die Geschichte ge-
wissermassen <von vorne> her erzählend.

Zwar ist der Bildungsbegriff als solcher, wie schon

der in diesem Zusammenhang immer wieder zitierte

Freund Lessings, der Popularphilosoph und
Aufklärer Moses Mendelssohn 1784 in der Berlinischen
Zeitschrift bestätigt hat (vgl. Mendelssohn 1784/

1989)1, tatsächlich ein Kind jener «Sattelzeit»
(Koselleck) um 1800 gewesen, der Zeit des Übergangs
der Spätaufklärung in den Neuhumanismus und die
Romantik. Aber die Sache, um die es geht, ist doch

älter, und es scheint mir auch nicht so, dass die
Neuhumanisten als die Erfinder der «binären Schematisierung»

der Bildung zu gelten hätten.
So kennt schon das mittelalterliche Schulwesen

das Oben und Unten der Bildung, und das, was die

puerioblati der Dom- und Klosterschulen in

Auseinandersetzung mit den Freien Künsten an Bildung
erfuhren, hatte nichts mit der Lebenswelt zu tun,
der sie - die Zöglinge dieser ersten, wenn man so

will, höheren Schulen Europas - nicht selten

entstammten. Wir wissen aus der Forschungsliteratur
von dem Verbot, das die Schüler der mittelalterlichen

Lateinschule betraf, selbst ausserhalb der
Schule, auf der Strasse, sich einer anderen Sprache
als des Lateinischen zu bedienen. Dieses erklärungs¬

bedürftige Gebot bezieht seinen Sinn aus dem
Umstand, dass so verhindert werden sollte, dass sich

die Lateinschüler als angehende Gebildete mit den
Gassenbuben einliessen (Kintzinger 2003).

Aber das ist noch nicht der Anfang der Geschichte.

Die eben angesprochenen artes liberales waren
bekanntlich ein Erbe der Antike und standen schon

dort den minder angesehenen artes mechanicae,
den praktischen Künsten gegenüber. Während
diejenigen, die den artes liberales zu obliegen das

Privileg hatten, frei von den Mühen und Lasten des

Alltags, weil freier Abstammung zu sein hatten und

von der Arbeit anderer leben konnten, galt dies
alles für die praktischen Künste, auch artes illiberales

genannt, nicht. Hier ging es in die Niederungen des

Alltags, hier war Zupacken angesagt, hier waren
auch die Unfreien zugelassen (Marrou 1957). Das ist

in der Tat eine binäre Kodierung, mit Folgen für
den Bildungsdiskurs und die Bildungspraxis bis heute.

«Es ist nicht die Hand, die im Mittelpunkt des

gegenwärtigen pädagogischen Interesses steht,
sondern eher das Wort und die Rede. Davon erwarten

wir erzieherische Wirkungen, und darauf setzen
wir vor allem, wenn wir uns auf das Lernen der Kinder

und Heranwachsenden beziehen», hat Klaus

Prange jüngst treffend festgestellt (Prange 2007,
S. 115).

Warum nun dieses Erinnern an längst Vergangenes?

Warum die Sache, die hier zur Debatte steht,
von ihren Anfängen her aufrollen? Nun, zum einen,
um so, gewissermassen nebenbei, die Rede vom
«deutschen Sonderweg», der im 18. Jahrhundert
erstmals betreten und bis heute nicht wieder verlassen

worden sei2, zu problematisieren. Handelt es

sich hier nicht eher um ein gemeinsames abendländisches

Erbe? Zum andern aber, und das ist mir im

Blick auf das, worauf ich hinaus will, sehr viel wichtiger,

um auf diese Weise leichter des Umstands
gewahr zu werden, dass es ausgerechnet die viel
kritisierten Neuhumanisten gewesen sind, die recht
genau um die institutionellen Bedingungen ihres

Bildungsphilosophierens wussten und deshalb - das

jedenfalls möchte ich behaupten - ein Bildungssystem

entworfen haben, welches genau das vermeiden

sollte, was Tenorth beklagt: die binäre Kodierung

der Bildung. Das in Wilhelm von Humboldts
viel zitierter Sentenz, es könne dem Schreiner nur
nutzen, auch Griechisch gelernt zu haben, so wie
der Gelehrte einen Tisch sollte verfertigen können,
anschaulich zum Ausdruck gebrachte Programm
einer «vollständigen allgemeinen Menschenbildung»
war doch nur innerhalb eines ganz bestimmt ver-
fassten Bildungswesens zu realisieren.

Es ist allgemein bekannt, dass Wilhelm von Humboldt

sein nur kurze Zeit währendes Engagement in

Bildungsadministration und Bildungspolitik genützt
hat, um im Sinne dieses Bildungsprogramms ein
horizontal gestuftes System von Schulen zu entwerfen3,

das die Besonderheit besass, so konstruiert zu

sein, dass alle Kinder gemeinsam in dieses eintraten,

um eine mehr oder weniger lange Zeit auf eine

ZpH Jg. 14(2008), H. 1



Weise darin zu verbringen, die allen dieselben

Bildungserfahrungen zu vermitteln geeignet war
(Humboldt 1809/1982; vgl. Benner 1990/1995, S.

175-219). Dieses hatte nicht notwendigerweise in

derselben Schule zu geschehen. Die Einheitsschule
stand nicht zur Diskussion. Auch hatte ein jeder die

Freiheit, je nach Interesse, Bestimmung und Begabung

seinen Bildungsgang zu beenden, um «ins
Leben» überzutreten. Auch Süverns Schulgesetzentwurf,

wenngleich schon von der beginnenden
Restauration beeinflusst, muss hier genannt sein, denn
auch dieser Schulplan konstruiert Bildung nicht
vertikal, sondern in «drei wesentlichen Stufen» (vgl.
Süvern 1817-1819/1973, S. 219).

Die Schulkonzepte der Beiden, Humboldt und
Süvern, haben sich, wie man weiss, nicht realisieren
lassen. Über die Gründe soll hier nicht reflektiert
werden. Entscheidend ist, dass sich die alte
Schulorganisation als stabil erwiesen hat, wenn auch, denken

wir nur daran, wie sich in dieser Zeit das
humanistische Gymnasium aus der Vielzahl höherer Schulen

herausgemendelt hat, in gewandelter Gestalt,
und sich so eine Bildungsorganisation erhalten hat,
von der wir in Deutschland bis heute kaum lassen

können oder wollen.
Das Bemühen Humboldts ist zwar, wie eben

gesagt, seinerzeit nicht von Erfolg gekrönt gewesen.
Aber Humboldt hat, ohne seinen Vorschlag als

Blaupause künftiger Reformen missverstehen zu wollen,
darauf aufmerksam gemacht: Wenn man den Appell

Tenorths, Bildung als Einheit zu begreifen, ernst
nehmen will, einer Bildung die mit dem Erwerb von
Basiskompetenzen beginnt und - für den, der das

möchte - mit der Goethe-Lektüre endet, dann muss

die Frage, wie eine solche Bildung in Institutionen
organisiert sein soll, gestellt werden. Die binäre
Codierung der Bildung kann nur überleben - oder
zumindest leichter überleben -, wenn ihr auf der Ebene

der Bildungsorganisation in derselben Weise ein

Unten und Oben entspricht, wie wir es heute noch
in Hauptschule und Gymnasium vorfinden, wo in

der Bildungsstätte der angeblich praktisch Begabten

die einen Tische verfertigen und in der der

angeblich theoretisch Begabten die anderen
Griechisch lernen.

Anmerkungen
1 Mendelssohn hatte den Begriff der «Bildung» als «noch

neuen Abkömmling» der deutschen Sprache bezeichnet.
Auch bei Mendelssohn findet sich übrigens der Bildungsbegriff

binär schematisiert, insofern als Mendelssohn
«Bildung» in «Kultur», die «mehr auf das Praktische» ge¬

he, und «Aufklärung», die «mehr auf das Theoretische»
sich beziehe, zergliedert.

2 Das ist beispielsweise die These Bollenbecks (1996).
3 Die konkreten reformpolitischen Hintergründe können

hier ausser Betracht bleiben. Es ist jedoch unbestritten,
dass jenseits dieser konkreten zeitgeschichtlich bedingten

Umstände, die zum Humboldtschen Schulplan
geführt haben, ein grundlegender Zusammenhang
zwischen Humboldts Bildungsdenken und dem Wirken
Humboldts als Bildungsplaner besteht.

Literatur
Bayerisches Staatsministerium für Arbeit und Sozialordnung,

Familie und Frauen/Staatsinstitut für Frühpädagogik
München: Der Bayerische Bildungs- und Erziehungsplan
für Kinder in Tageseinrichtungen bis zur Einschulung.
Weinheim/Basel 2006

Benner, Dietrich: Wilhelm von Humboldts Bildungstheorie.
Eine problemgeschichtliche Studie zum Begründungszusammenhang

neuzeitlicher Bildungsreform (1990).
Weinheim/München 1995

Bollenbeck, Georg: Bildung und Kultur. Glanz und Elend ei¬

nes deutschen Bildungsmusters. Frankfurt am Main 1996

Fuhrmann, Manfred: Der europäische Bildungskanon des

bürgerlichen Zeitalters (1999). Frankfurt am Main/Leipzig
2000

Fuhrmann, Manfred: Bildung. Europas kulturelle Identität.
Stuttgart 2002

Hiller, Gotthilf G.: Realitätsnahe Schule. Impulse zur Öffnung
der Schule für Lernbehinderte für eine bessere Vorbereitung

ihrer Schule auf die Lebenswirklichkeit. In:
Zeitschrift für Heilpädagogik 36(1985), Beiheft 12, S. 1-22

Hiller, Gotthilf G.: Allgemeinpädagogik aus sonderpädagogischer

Sicht. In: Zeitschrift für Pädagogik 1987, 21.
Beiheft, S. 239-244

Humboldt, Wilhelm von: Der Königsberger und der Litaui¬
sche Schulplan (1809). In: Wilhelm von Humboldt: Werke
IV: Schriften zur Politik und zum Bildungswesen. Darmstadt

1982, S. 168-195
Kintzinger, Martin: Wissen wird Macht. Bildung im Mittelal¬

ter. Ostfildern 2003

Marrou, Henri-lrénée: Geschichte der Erziehung im klassi¬

schen Altertum. Freiburg/München 1957
Mendelssohn, Moses: Über die Frage: Was heisst aufklären?

(1784) In: Moses Mendelssohn: Schriften über Religion
und Aufklärung. Berlin 1989, S. 459-465

Niethammer, Friedrich Immanuel: Der Streit des Philanthro¬
pinismus und Humanismus in der Theorie des Erziehungs-
Unterrichts unsrer Zeit. Jena 1808

Paulsen, Friedrich: Bildung. In: Wilhelm Rein (Hrsg.): Encyclo-
pädisches Handbuch der Pädagogik. Band 1. Langensalza
1895, Sp. 414-424

Prange, Klaus: Die Hand in der Erziehung. In: Franz-Michael
Konrad/Maximilian Sailer (Hrsg.): Homo Educabilis. Studien

zur Allgemeinen Pädagogik, Pädagogischen Anthropologie

und Bildungsforschung. Münster 2007, S. 115-
126

Süvern, Johann Wilhelm: Promemoria und Entwurf eines all¬

gemeinen Gesetzes über die Verfassung des Schulwesens
im preussischen Staat (1817-1819). In: Berthold Michael/
Heinz Hermann Schepp (Hrsg.): Politik und Schule von
der Französischen Revolution bis zur Gegenwart. Band 1.

Frankfurt am Main 1973, S. 214-226

ZpH Jg. 14(2008), H. 1



Wenn der Wolf im Schafspelz den Sack
schlägt und den Esel meint
Hesnz-Elmar Tenor zwischen Wissenschaft und Politik

Walter Herzog

orum es Tenorth bei seinen Ausführungen

über «Bildungstheorie angesichts
von Basiskompetenzen» geht, wird erst

nach und nach deutlich. Zunächst macht es den
Eindruck, als wolle er sich vom Bildungsbegriff
verabschieden, aber weder von Literacy noch von
Basiskompetenzen ist zu erwarten, dass sie mächtig
genug sind, um ein Wort der deutschen Sprache, das

geradezu ubiquitär in Gebrauch ist, zu ersetzen.
Spätestens im letzten Abschnitt wird denn auch

klar, dass Tenorth nicht im Sinn hat, auf den Begriff
der Bildung zu verzichten. Eher möchte er ihn mit
neuem Inhalt füllen. Denn der hohe Anspruch, der
mit dem Begriff verbunden ist, das elitäre Denken,
das er verkörpert, und die quasi-religiösen Gefühle,
die erweckt, behagen ihm nicht. Ein überheblicher
und entmutigender Ton begleite den Bildungsbegriff,

der sich um gesellschaftliche Brauchbarkeit
und Nützlichkeit futiere und zu einem pädagogischen

Alltag, der nicht von Bildung, sondern von
Erziehung geprägt sei, auf Distanz gehe.

Etwas Neues sagt uns Tenorth damit nicht, worüber

er sich zweifellos im Klaren ist. Seit Nietzsche
sind die Kritiken des deutschen Bildungsdenkens
fast schon Legion. Norbert Elias (1939), Helmuth
Plessner (1959), Rudolf Vierhaus (1972), Aleida
Assmann (1993), Georg Bollenbeck (1994) und viele
andere haben die Geschichte des Bildungsbegriffs in

unterschiedlicher Ausführlichkeit dargestellt und
sind zu einem ähnlichen Verdikt gekommen: Der

Begriff steht für eine Verfallsgeschichte, für Verlust
und Elend. Durchwirkt von überzogenen Erwartungen

auf Geistigkeit, Humanität und Vollkommenheit

ist die Bildungsidee in der modernen, funktional

differenzierten Gesellschaft zum Anachronismus

geworden.
Aber weshalb erinnert uns Tenorth an diese

längst bekannte Tatsache? Es scheint, als ob es ihm

gar nicht um den Bildungsbegriff geht. Denn wo
seine Kritik konkreter wird, da nennt er Namen wie
Benner, Gruschka, Heitger, Heydorn, Ruhloff, Sün-

ker und ein paar weitere. Es sind dies alles

Erziehungswissenschaftler, die am ursprünglichen Gehalt

von Bildung festhalten wollen. Fast alle betreiben
die Disziplin zudem auf eigenwillige Weise, indem
sie der Erkenntnis eine kritische Funktion zuweisen,
die mit der Idee einer Forschungswissenschaft
unvereinbar ist. Im Visier hat Tenorth demnach nicht
den Bildungsbegriff, sondern diesen Typus von
Erziehungswissenschaft, der die Gesellschaft der
Verkehrtheit und Heuchelei bezichtigt. Er vermochte
sich in Deutschland - nach Blankertz, Klafki und

Mollenhauer - in eine zweite Generation hinüber-

zuretten, hat dabei aber nicht an Profil gewonnen.
Über das Problem, ein an sich hoffnungsvolles
Unterfangen wie die Erziehung eines Kindes unter
Bedingungen, die als korrupt, repressiv und beschädigt

taxiert werden, theoretisch begründen und

praktisch anleiten zu können, ist man nicht
hinausgekommen. Die Konstellation forciert heroische

Gesten, die denn auch leicht festzustellen sind - in

Form einer Flucht ins Ästhetische, einer Beschwörung

von Authentizität, einem Gestus der blanken

Negation oder einer Militanz alternativer
Forschungsmethoden (Handlungsforschung, objektive
Hermeneutik und «Kältestudien»). Um nicht gänzlich

dem Pessimismus zu verfallen, klammert man
sich an einen emphatisch-kritischen Bildungsbegriff,

der in die Zukunft projiziert, was in der
Gegenwart nicht für möglich gehalten wird. Hier, so

scheint es, findet Tenorth den exquisiten Ton, den

er zunächst pauschal dem Bildungsbegriff
unterschoben hat.

Wenn sein Anliegen aber nicht der Bildungsbegriff

per se, sondern dessen Verwendung in der
kritischen Erziehungswissenschaft ist, weshalb hat es

sich Tenorth dann nicht einfacher gemacht und

gleich den Esel (die kritische Erziehungswissenschaft)

statt den Sack (den Bildungsbegriff) geschlagen?

Durch seine umwegige Argumentation
bekommt der Bildungsbegriff etwas viel an Kritik ab.

Wer heute abseits des Streits um den disziplinaren
Status der Erziehungswissenschaft von Bildung
spricht, dem stehen nicht mehr Herder, Goethe,
Humboldt und Niethammer vor Augen. Niemand,
der im Alltag beispielsweise von Weiterbildung
spricht, wird sich vornehmen, «so viel Welt wie
möglich zu ergreifen» (Humboldt), sondern er wird
beabsichtigen, sein berufliches Wissen à jourzu halten

oder seinen Horizont zu erweitern. Auch in der

Disziplin, soweit sie über den Status des geistvollen
Räsonierens hinaus gefunden hat, wird Bildung
nicht mehr in erster Linie mit neuhumanistischen

Losungen in Verbindung gebracht. Der Begriff der

Bildungsforschung, wie ihn eine an empirischen
oder historischen Fakten orientierte Erziehungswissenschaft

verwendet, weckt ganz andere Assoziationen.

Bildung hat hier längst schon jenen Gehalt,
den ihr Tenorth zuweisen möchte.

So hat - um ein entlegenes Beispiel zu zitieren -
Dahrendorf bereits vor Jahren empfohlen, Bildung
operational zu definieren und dabei unter anderem

folgende Vorschläge gemacht: «Bildung ist, wenn
man weiss, welches Buch man seiner Schwiegermutter

zum Geburtstag schenkt» (Dahrendorf 1969, S.

194), «Bildung ist, wenn man Spass daran hat, eine

ZpH Jg. 14(2008), H. 1



gute Zeitung von A-Z zu lesen» (ebd., S. 196), und
«Bildung ist, wenn man ohne Reisegesellschaft
durch Frankreich, durch England, Italien oder durch
ein anderes Land fahren kann» (ebd., S. 197).
Dahrendorfs Operationalisierungen des Bildungsbegriffs

unterscheiden sich kaum von Tenorths
Beispielen für kulturelle Basiskompetenzen. Der
«gebildete Mensch» (Dahrendorf) ist der mündige
Mensch, der sich in einer Buchhandlung so weit zu
orientieren vermag, dass er gezielt etwas auswählen

kann, der sich in einer Zeitung so weit zurechtfindet,

dass er sie mit Gewinn lesen kann, und der
sich in einem fremden Land so weit auf sich selber
verlassen kann, dass er keine Begleitung durch
einen Reiseführer braucht. Sich selbstständig in der
Welt zurechtfinden, das ist für eine forschungsori-
entierte Erziehungswissenschaft schon lange das

Kernelement von Bildung.
Tenorth geht allerdings darüber hinaus, was

vermuten lässt, dass wir das Anliegen seines Textes
noch immer nicht begriffen haben. Die funktionale
Bestimmung von Bildung bringt er mit einem
Diskurs in Kontakt, der im Umfeld der PISA-Erhebun-

gen und der Einführung von Bildungsstandards
geführt wird. Hier geht es um Zuordnungen, die in

dezidiertem Gegensatz zum klassischen Bildungsbegriff

Lebenstauglichkeit und gesellschaftliche
Brauchbarkeit zum Massstab erheben. Konzeptuell
steht dafür der Begriff der Kompetenz, der in jüngster

Zeit eine geradezu inflationäre Verbreitung
gefunden hat. Fast alles, was pädagogisch irgendwie
von Bedeutung ist, kommt heute als Kompetenz
daher. Selbst das Gegenteil von Kompetenz
erscheint mittlerweile als Kompetenz: als

Kompetenzvermeidungskompetenz (Marquard) und Kompe-
tenzlosigkeitskompetenz (Mecheril). Sind wir damit
den pompösen Ton, der Tenorth am Bildungsbegriff
stört, losgeworden?

Wenn Kompetenzen wie im Klieme-Bericht definiert

werden, nämlich als «die bei Individuen
verfügbaren oder von ihnen erlernbaren kognitiven
Fähigkeiten und Fertigkeiten, bestimmte Probleme

zu lösen, sowie die damit verbundenen motivatio-
nalen, volitionalen und sozialen Bereitschaften und

Fähigkeiten, die Problemlösungen in variablen
Situationen erfolgreich und verantwortungsvoll nutzen
zu können» (Klieme et al. 2003, S. 72), dann haben

wir die hehren Erwartungen keineswegs hinter uns

gelassen, auch wenn deren Begründung genau
gegenteilig ausfällt wie beim klassischen Bildungsbegriff.

Statt der Abkehr von der Lebenswelt durch
die hohe Kultur das Wort zu reden, schürt der
Kompetenzbegriff die Erwartung, zwischen dem Lernen
in der Schule und dem Leben in der Gesellschaft lasse

sich ein nahtloser Übergang einrichten - Seneca

und anderen zum Trotz, die zwischen Schule und
Gesellschaft eine Differenz sehen, die durch
Pädagogik gerade nicht zu überwinden ist.

An der Differenz ändert auch die Behauptung
nichts, Kompetenzen seien graduierbar, würden
einer Entwicklungslogik folgen und hätten das Po¬

tenzial zu einem Bildungsgang. Die Verpflichtung
der Schule aufs «Unentbehrliche und Notwendige»
(Tenorth 2003, S. 106) sowie die fast schon rituelle
Beschwörung von basalen Kulturwerkzeugen,
Basiskompetenzen, Minimal- und ßas/sstandards,
Sockel- und M/ndestqualifikationen, grundlegendem
Orientierungswissen, Grundkompetenzen,
Grundfähigkeiten und grundlegender Bildung verschieben

lediglich die Emphase, eine Garantie für die

Transferwirkung der Schule bieten sie nicht. Und
auch der «Jargon der Eigentlichkeit» (Adorno) wird
eher bestärkt als überwunden.

Tenorth praktiziert selber, was er kritisiert: binäre

Codierungen. Damit wird aber endlich auch klar,

worum es geht, nämlich um die Unterstützung
einer Politik, die genau darauf setzt: auf Kompetenzmodelle

und Bildungsstandards. Die enge Verbindung,

die Tenorth zwischen dem klassischen Bil-

dungsbegriff und der kritischen Erziehungswissenschaft

herstellt, dient nicht der Kritik der Letzteren,
jedenfalls nicht in erster Linie, sondern erweist sich

als Strategie, um den Gegnern der aktuellen
Schulreform den Wind aus den Segeln zu nehmen. Indem

er sich den Schafspelz des Kritikers der kritischen
Erziehungswissenschaft überzieht, kaschiert Tenorth
die wahre Absicht seines Textes, die politisch ist. Er

suggeriert, wer gegen die kritische Erziehungswissenschaft

sei, müsse all dem zustimmen, was er
gegen diese vorbringt, nämlich Utilitarismus,
Funktionalismus, Systemerhaltung, Technologie, ja selbst

Kritiklosigkeit. Das ist zwar rhetorisch geschickt
gemacht, wissenschaftlich aber nicht haltbar, denn

Gegner der aktuellen Bildungspolitik finden sich

keineswegs nur im Lager der kritischen
Erziehungswissenschaft.

Im politischen Charakter des Textes liegt auch
der Grund, weshalb der kritischen Erziehungswissenschaft

so viel Aufmerksamkeit geschenkt wird,
weit mehr als sie verdient. Wie selbst einer ihrer
Vertreter einräumt, wirkt die Idee einer Bildung,
«die als kritische der Unvernunft in den Verhältnissen

nachspürt, ohne angeben zu können, wie das

durch sie Erkannte aufgehoben werden könnte, für
viele abschreckend» (Gruschka 2001, S. 634). Weder
theoretisch noch empirisch, geschweige denn praktisch

ist die kritische Erziehungswissenschaft von
grosser Relevanz. Wenn sie gegen das «schwarze
Gemälde» (ebd., S. 636), als das ihr die gesellschaftlichen

Verhältnisse erscheinen, nur mehr eine
Bildung setzen kann, die so tut «als ob» (ebd., S. 638),
dann hat sie einen Zustand erreicht, der höchst
erbärmlich ist. Sieht sie sich zudem genötigt, mit
Foucault einzugestehen, dass auch das autonome und
selbstreflexive Subjekt die Spuren von Macht und

Disziplinierung trägt, «die Subversion der Ordnung
[also] ein wesentlicher Teil ihrer Optimierung
geworden ist» (Masschelein 2003, S. 139), dann hat
die kritische Erziehungswissenschaft selbst ihr «letztes

Fundament» (ebd., S. 137), nämlich dasjenige
der Kritik, verloren.

Statt einem Typus von Erziehungswissenschaft,

ZpH Jg. 14(2008), H. 1



der im Begriff ist, sich selber abzuschaffen, so viel
Aufmerksamkeit zu schenken, wäre es verdienstvoller,

einer Disziplin, die die Wende zur
Forschungswissenschaft noch immer nicht vollzogen hat, unter
die Arme zu greifen. Nicht dass Tenorth dies nicht
tun wollte, aber er tut es, indem er die
Erziehungswissenschaft auf ein bildungspolitisches Reformprojekt

verpflichtet, das einem missfallen kann,
auch wenn man nicht dem Lager der kritischen
Erziehungswissenschaft zugehört. Statt die Disziplin
zu stärken, indem sie von jeder Art von politischer
Parteinahme dispensiert wird, schwächt sie Tenorth,
indem er ihr die Zustimmung zu einer Bildungspolitik

abverlangt, die nun wahrlich nicht über jeden
Zweifel erhaben ist.

Literatur
Assmann, Aleida: Arbeit am nationalen Gedächtnis. Eine

kurze Geschichte der deutschen Bildungsidee. Frankfurt
am Main 1993

Bollenbeck, Georg: Bildung und Kultur. Glanz und Elend ei¬

nes deutschen Deutungsmusters. Frankfurt am Main
1994

Dahrendorf, Ralf: Zur Soziokritik des Bildungsbegriffs - Bil¬

dung nach dem Notstand. In: Kurt Aurin (Hrsg.): Bil¬

dungspolitische Probleme in psychologischer Sicht. Frankfurt

am Main 1969, S. 193-200
Elias, Norbert: Über den Prozess der Zivilisation. Soziogene-

tische und psychogenetische Untersuchungen. Basel
1939

Gruschka, Andreas: Bildung: Unvermeidbar und überholt,
ohnmächtig und rettend. In: Zeitschrift für Pädagogik
47(2001), S. 621-639

Klieme, Eckhard et al.: Zur Entwicklung nationaler Bildungs¬
standards. Eine Expertise. Bonn 2003

Masschelein, Jan: Trivialisierung von Kritik. Kritische Erzie¬

hungswissenschaft weiterdenken. In: Dietrich Benner/Mi-
chele Borrelli/Frieda Heyting/Christopher Winch (Hrsg.):
Kritik in der Pädagogik. Versuche über das Kritische in

Erziehung und Erziehungswissenschaft. 46. Beiheft der
Zeitschrift für Pädagogik. Weinheim 2003, S. 124-141

Plessner, Helmuth: Die verspätete Nation. Über die politische
Verführbarkeit bürgerlichen Geistes. Stuttgart 1959

Tenorth, Heinz-Elmar: Bildungsziele, Bildungsstandards und
Kompetenzmodelle. Kritik und Begründungsversuche.
In: Detlef Diskowski/Eva Hammes-Di Bernardo (Hrsg.):
Lernkulturen und Bildungsstandards. Kindergarten und
Schule zwischen Vielfalt und Verbindlichkeit. Baltmannsweiler

2003, S. 105-115
Vierhaus, Rudolf: Bildung. In: Otto BrunnerAA/erner Conze/

Reinhart Koselleck (Hrsg.): Geschichtliche Grundbegriffe.
Band 1. Stuttgart 1972, S. 508-551

ZpH Jg. 14(2008), H. 1


	Diskussion : Bildungstheorie angesichts von Basiskompetenzen

