
Zeitschrift: Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pädagogische Hochschule Zürich

Band: 13 (2007)

Heft: 2

Artikel: Autobiographie als kulturgeschichtliche Quelle : die pragmatische
Selbstinterpretation des Pragmatismus James Hayden Tufts (1862-
1942)

Autor: Tröhler, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901802

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901802
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Autobiographie als
kulturgeschichtliche Quelle.
Die pragmatische Selbstinterpretation des Pragmatisten James Hayden Tufts (1862-1942)

(Red.) Hinter Ego-Dokumenten stecken nicht
nur Beschreibungen des eigenen Lebens,

sondern immer auch bestimmte Deutungsmuster,

die sie prägen. Diese Muster sind

entweder berufs- bzw. disziplinentypisch
und/oder national unterscheidbar. Es handelt

sich also um distinkte kulturelle Muster,

so dass Autobiographien ungeachtet ihres

individuellen Charakters viel über die dominante

Kultur der Protagonisten aussagen.
Das wird im Folgenden am Beispiel von
James Hayden Tufts' unvollendeter Autobiographie

deutlich.

Daniel Tröhler

James
Hayden Tufts gehört nicht zu den «Klassi¬

kern» des Pragmatismus, obwohl es ihm zu
verdanken ist, dass John Dewey und George

Herbert Mead 1894 an die University of Chicago kamen
und sie am Lake Michigan ein gesellschaftliches,
politisches und intellektuelles Umfeld vorfanden, das

der Entwicklung des Pragmatismus mindestens
förderlich war; allzu oft vergisst man, dass Tufts
zusammen mit Dewey die zweimal herausgegebenen
Ethics (1908; 1932) schrieb und er 1920 Deweys
Lehrstuhl an der Columbia University vertrat, als

dieser sein letztes Jahr im fernen Osten verbrachte.
Folgt man allerdings nicht dem historiographischen
Muster von Klassikersammlungen oder der klassischen

Ideengeschichte, sondern wendet Kontextoder

Netzwerkanalysen an, so wird Tufts zum
unverzichtbaren Akteur für die Rekonstruktion des

Chicagoer Pragmatismus; und wie alle Nicht-Klassiker

ist er in gewisser Hinsicht für seine Zeit
repräsentativer als die Berühmtheiten. Seine Autobiographie,

die er im Alter von über 75 Jahren begann
und deren Konzept sowie einige Kapitel unredi-
giert überliefert sind, zeigt in nuce, was pragmatisches

Denken auszeichnet und durch welche
Lebensauffassung bzw. mentalen Charakteristika es

geprägt ist. Das vorliegende Dokument, es handelt
sich um das von Tufts erstellte Konzept seiner
Autobiographie mit einigen wenigen handschriftlichen
Ergänzungen seiner Frau, wird in diesem
Zusammenhang zu einer genuin kulturgeschichtlichen
Quelle, die - gemessen an der Kürze - fast zahllose.

teilweise überraschende Informationen verbirgt.
Das Dokument liegt, wie die weiteren Fragmente
der Autobiographie, in der Regenstein Library

der University of Chicago. Es handelt sich um den
Plan einer Autobiographie, einer dreizehn Kapitel
umfassenden Lebensbeschreibung unter dem Motto

«And gladly did I learn» (vgl. seitliche Handschrift
auf dem Bild Seite 120).

Biographische Eckdaten

James
Hayden Tufts hat - ähnlich wie die ande¬

ren Pragmatisten - keine aussergewöhnliche
Lebensgeschichte. Er wird als Sohn des Theologen

James Tufts (1812-1901) am 9. Juli 1862 in Mon-
son, Massachusetts geboren. John Dewey kam 1859

in Vermont auf die Welt, George Herbert Mead
1863 ebenfalls in Massachusetts; alle kamen sie aus
New England und stammten aus religiösen Familien.

1880 begann Tufts am Amherst College mit
seinem Studium, wo er durch Charles Edward Garman,
der in Yale Theologie studiert hatte, mit der
Philosophie in Berührung kam. Der Eindruck Garmans
kann als beträchtlich eingeschätzt werden, gab
doch Tufts 1906, ein Jahr vor Garmans Tod, die
Festschrift Studies in Philosophy and Psychology by
Former Students of Charles Edward Garman heraus.

Nach seinem Abschluss wechselte Tufts 1887 nach

Yale, um an der Divinity School Theologie zu studieren.

Dort besuchte er Vorlesungen beim Theologen,
kongregationalistischen Pfarrer, Philosophen und
Psychologen George Trumbull Ladd (1842-1921),
bei dem anglikanischen Pfarrer, Soziologen und
politischen Ökonomen Graham Sumner (1840-1910),
einem radikalen Vertreter des ökonomischen
Liberalismus, der als amerikanisches Gegenstück zum
Briten Herbert Spencer gilt, und bei dem Philologen
William Rainey Harper (1856-1906). Harper hatte in

Yale studiert und über den Vergleich der Präpositionen

in Latein, Griechisch, Sanskrit und Gotisch
promoviert und dann in Chicago am Theologischen
Seminar der Baptisten als Hebräisch-Professor gewirkt,
bis er 1886 als Professor für semitische Sprachen
nach Yale berufen wurde. Fünf Jahre später (1891)
wurde Harper von John D. Rockefeiler zum ersten
Präsidenten der University of Chicago ernannt.

Zu diesem Zeitpunkt hatte James Hayden Tufts
sein Studium beendet und war 1889 von John

Dewey als Lehrkraft an die University of Michigan in

Ann Arbor geholt worden (vgl. Brief von John De-

ZpH Jg. 13 (2007), H. 2 119



r< AjLh.li

I I learn some rudiments

~Z$~"
m,,.

a,from my father;
£;, i~D i

b. from the farm; c. from the town fblk. CL-'"

m^ VI

I enter coll ge at the moment of an educational beginning or
reform. I learn from
a, this new "system" of responsibility; b, "Trom faculty and

from certaing subjects; c, from fellow students; ci, from
religious atmosphere anu current discussions ; e, from

footballI enter graduate work at Yale cOia later in Germany. I learn
a, from history of Christian!ty; b, from Harper's presentation

of Old lest, analysis à "higher criticism; c, from
W.G.Sumner and anfthropology; later from "erman uniVjf.banc
travel ^ 'W ^ClVvV'/ ' /

I learn thé"Spirit of "the West at MichiganT^î learn from
the atmosphere of a state univ. under happy auspices ,of
a, brilliant young faculty members; b, wholesome relations
among students ana between students & faculty; c, genuine
democratic spirit.

I begin a new course to learn from a new univ, ce a great city.
a, the new features in the administration of higher ed;

as l) program of day's work; 2) division into junior &
senior colleges plus grad's;

b, uriiv extension; c, summer quarter; d, univ press & jour¬
nals;

I learn from faculty discussions of ed'l principles; Eastern
vs. Western as to a, admission by exam or by certif; b,
classics vs. science as basis of ed; co-education vs."co¬
ordinate" instruction;

I learn from elder scholars and friends: Chamberlin, Couiter,
Michelson, Small, Henderson, Von Hoist, Dewey* Zeublin.

-y6
L^\ C

(Uithi

as dean of sr colleges;b,I seek to learn administration,
as observing Harper; c, Judson.

I study the City, a, at Hull House; b, in Com. on Labor Leg.
c, in City Club Housing Com; a, in Com. on Social Leg;

I study Labor Relations in the Men's Clothing industry as Arbit.
"citizenship in industry"

I study"Issues of the War" as Regional Director

I study administration in an advanced course: a, the problems
confronting Pres. Burton; c, my own convictions as to the A.
college as vs. the German univ. plan. The one adapetd to
promote interfusion between professional and other classes; •

the uerman system emphasizes separation of professional from
other groups, and may be better for pure research.

I move West to California and
the making.

igain see a new university in

k. '-»a«
<

[Handschrift oben]
This was plan of Autobiography (1940) of which James

finished 2 chapters I, II, to send in as Sample in Content

I I learn some rudiments
a, from my father; b, from the farm; c, from the town
folk

II I enter college at the moment of an educational be¬

ginning or reform. I learn from
a, this «new» system» of responsibility; b, from faculty
and from certain subjects; c, from fellow students; d,

from religious atmosphere and current discussions; e,

from football
III I enter graduate work at Yale and later in Germany. I

learn a, from history of Christianity; b, from Harper's
presentation of the Old Test, analysis & higher
criticism; c. from W. G. Sumner and anthropology; later
from German univ. and travel - Evolution* of a Genetic

method.
IV I learn the spirit of the West at Michigan. I learn from

the atmosphere of a state univ. under happy auspices,
of a, brilliant young faculty members; b, wholesome
relations among students and between students &

faculty; c, genuine democratic spirit.
V I begin a new course to learn from a new univ. & a

great city.
a, the new features in the administration of higher ed.

as 1) program of day's work; 2) division into junior &

senior colleges plus grad's
b, univ. extension; c, summer quarter; d, univ. press &

journals

THE UNIVERSITY OF CHICAGO UBRAM^
FOR RESEARCH «DUCATlONAWSt»'

VI I learn from faculty discussions of ed'l principles: Eas¬

tern vs. Western as to a, admission by exam or by certify

b, classics vs. science as basis of ed; co-education
vs. «coordinate instruction»;

I learn from elder scholars and friends: Chamberlin,
Coulter, Michelson, Small, Henderson, Von Hoist,

Dewey, Zeublin.
I seek to learn administration, a, as dean of sr colleges;

b, as observing Harper; c, Judson.
I study the City, a, at Hull House; b, in Com. on Labor

Leg; c, in City Club Housing Com; d, in Com. On
Social Leg;
I study Labor Relations in the Men's Clothing industry

as Arbit. «citizenship in industry»
I study «Issues of the War» as Regional Director
I study administration in an advanced course: a, the
problems confronting Pres. Burton; c, my own convictions

as to the A. college as vs. the German univ.plan.
The one adapted to promote interfusion between
professional and other classes; the German system
emphasizes separation of professional from other
groups, and may be better for pure research.
I move West to California and again see a new
university in the making.

VII

VIII

IX

XI

XII

XIII

[Handschrift seitlich]
James and I talked over this plan. So he called (his choice)

and gladly did I learn. I did not go over his first rough
drafts of this material which he worked at at various
times.

120 ZpHJg. 13 (2007), H. 2



wey an James Hayden Tufts vom 20. Juni 1889), wo
er Philosophie und Psychologie lehrte. Während
eines Sommeraufenthalts in Massachusetts kam er
mit Harper zusammen, der ihm den Plan der neuen
Universität in Chicago erläuterte und Tufts einlud,
als Lehrkraft (Instructor) Teil der Fakultät zu werden

- was aber eine Dissertation zur Voraussetzung
hatte. Tufts kündigte seine Stelle in Ann Arbor
1890, heiratete Cynthia Hobart Whitaker (1860-
1920) und ging mit ihr 1891 nach Deutschland, um
in Berlin und Freiburg über Kant zu forschen. 1892

promovierte er in Freiburg beim Kantianer Alois
Riehl über Kants Teleologie. Die Dissertation
erschien noch im selben Jahr unter dem Titel The

Sources and Development of Kant's Teleology im

Universitätsverlag der neu gegründeten Universität
Chicago und umfasste 48 Seiten.

Tufts Weggang aus Ann Arbor wurde von John

Dewey mit der Anstellung George Herbert Meads

kompensiert, der sich in eben jener Zeit mit
Promotionsabsichten in Deutschland aufhielt. George
Herberts Vater Hiram Mead war kongregationalisti-
scher Pfarrer und Professor für Homiletik und

Pastoraltheologie am Theologischen Seminar des

Oberlln College in Ohio, wo sein Sohn eine innige
Freundschaft mit Henry Northrup Castle, dem Sohn

eines protestantischen Missionars auf Hawaii,
schloss und 1891 während seines Aufenthaltes in

Deutschland dessen Schwester Helen Kingsbury
Castle (*1860) heiratete. Ein Jahr nach Meads Umzug

nach Ann Arbor reiste auch Tufts zurück und

war unter anderem mit der Besetzung des

Philosophie-Lehrstuhls an der Universität beschäftigt. Harper

wollte die Leitung des Philosophie-Departments
durch einen Star besetzt sehen, wobei William
James ihm Charles Sanders Peirce (1839-1914) empfahl;

eine Empfehlung, die aber aufgrund eines

Gutachtens, das Peirces Charakter in Frage stellte,
folgenlos blieb (Menand 2001, S. 285ff.) und den

Weg für Dewey und Mead nach Chicago ebnen sollte.

Das Trio Dewey - Mead - Tufts bildete den
akademischen Nukleus des Chicagoer Pragmatismus,
der auch zu familialen Verflechtungen führte: Der
Sohn der Familie Mead, der Arzt Henry Castle
Albert Mead (*1892), heiratete 1919 die Tochter von
James Hayden und Cynthia Tufts, die Psychiaterin
Irene Tufts, die soeben aus Europa zurückgekehrt
war, wo sie im Krieg als Krankenschwester gedient
hatte (*1894).

1900 wurde Tufts zum Professor ernannt und
nach Deweys Weggang nach New York (1904) wurde

er zu dessen Nachfolger als Departementsleiter,
dann auch Dekan, 1924-1926 Vize-Präsident und
kurze Zeit (1925-1926) acting president der Universität.

1906 und 1914 war er gewählter Präsident der
Western Philosophy Association, wobei er 1914
zusätzlich noch als Präsident der American Philosophical

Association verpflichtet war. 1916 setzte er sich

vehement für die Verleihung des Ehrendoktorats
an Jane Addams ein, was aber vom Board of Trustees

verhindert wurde. Nach dem Tod seiner ersten

Frau 1920 heiratete er 1923 die siebzehn Jahre

jüngere Matilde Castro (*1879), die in Chicago am

Departement studiert und promoviert hatte und
danach Professorin für Philosophie und Pädagogik an
verschiedenen Colleges war; sie ist es, die auf dem

abgebildeten Entwurf der Autobiographie die
handschriftlichen Notizen beifügte. 1930, nach

Tufts Pensionierung, zogen sie nach Kalifornien, wo
er gelegentlich an der University of California in

Berkeley lehrte und weiter publizierte und wo er
1934 die Pacific Philosophical Association präsidierte.

Er starb in Berkeley am 5. August 1942. Eine
annotierte Bibliographie seines umfassenden Werkes
ist in Campbell 1992 (S. 349-427) greifbar.

Die Erzählung einer Autobiographie aus der
Sicht des Pragmatismus

er geplante Titel, der von Tufts zweiter Frau

Matilde Tufts Castro nach dem Tod von Tufts
auf der linken Seite der Disposition («Plan

of Autobiography») vermerkt wurde, führt in médias

res des Pragmatismus, weil er Lernen als menschliches

Privileg interpretiert und das heute immer
wieder als neu kolportierte lifelong learning
vorwegnimmt: «And gladly did I learn». Leben ist

intelligenter Umgang mit und in der Umwelt, verstanden

als Lernprozess, und keine dramatische
Geschichte von Anfechtung und Standhalten, von
Eingebung und Glück, und schon gar kein Bekenntnis.
Von den geplanten dreizehn Kapiteln der
Lebensgeschichte werden die ersten acht auf Lernerfahrungen

fokussiert - da war Tufts immerhin schon

um die 40 Jahre alt - die nächsten vier werden als

«study» eingeführt, und erst nach seinem Rücktritt
im Alter von 68 Jahren wird er zum Beobachter in

Kalifornien («see a new university in the making»,
vgl. Tufts Stichwort zum 13. Kapitel).

Die Kapitel, die dem «study», also der Forschung
gewidmet sind, machen besonders sichtbar, wie sich

eine pragmatische Lebensgeschichte erzählt (vgl.
Tufts Stichworte zu den Kapiteln 9-12). Die
Forschung fokussiert auch für einen Philosophen nicht
Texte oder grosse Helden, auch nicht Kant, über
den Tufts promovierte hatte, sondern die unmittelbare

Umgebung, das heisst die Stadt Chicago mit
ihren Problemen. Entsprechend wird Tufts Konflikt
mit Ernest DeWitt Burton, dem dritten Präsidenten
(1923-1925) der University of Chicago, notiert, in
welchem es um die Zukunft der amerikanischen

Colleges ging bzw. um die Frage, ob sich die höhere
Bildung der USA dem deutschen Universitätssystem

anpassen oder einen eigenen Weg einschlagen soll.

Tufts Plädoyer für das amerikanische System ist
bezeichnend, weil dieses die gewünschte «interfusion
between professional and other classes» bewirke,
also einer Demokratie dient, ganz im Gegenteil zur
deutschen Universität, die möglicherweise «reine»
Forschung hervorbringe, aber eine unerwünschte
«Separation of professional from other groups» zur
Folge habe (vgl. Tufts Stichworte zum 12. Kapitel).

ZpH Jg. 13 (2007), H. 2



eu

Das Ideal ist gerade nicht der weltfremde «Gelehrte»,

sondern der sozial engagierte Hochschullehrer,
der sich mit den ihn umgebenden Realitäten be-
fasst. Entsprechend sind die Forschungsgegenstände

Jane Addams' Hull House, an dem sich Tufts
beteiligte, oder die Arbeitsbedingungen der
Menschen, die Tufts durch sein Engagement in der
Commission of Labor Legislation kennenlernte. Er

erforschte im Zusammenhang mit seiner Arbeit in der
Kommission für Housing Condition auch die
Wohnbedingungen Chicagos und brachte seine Kenntnisse

als Vorsitzender des Illinois Committee on Social

Legislation ein - Tätigkeiten, die ihm viel Wissen
über die politische, soziale und ökonomische Realität

brachten (vgl. Tufts Stichworte zum 9. Kapitel).
Sein Engagement und seine Kenntnisse führten dazu,

dass er Vorsitzender eines Schlichtungsgremiums

im Konflikt zwischen den gewerkschaftlich
organisierten Textilarbeitern und der Textilfirma Hart,
Schaffner & Marx, einer der grössten Arbeitgeber
Chicagos mit gut 40'000 Angestellten, wurde, was
ihm neue Einsichten brachte, die er theoretisch
verarbeitete (The Real Business of Living, 1918).

Demokratie, soziale Interaktion und Realität sind

nicht nur die Grundpfeiler von Tufts Tätigkeit als

Akademiker, sondern bestimmen weitgehend seine

Lebensgeschichte. Im ersten Kapitel werden der Vater

(nicht die Mutter, Mary Elizabeth Warren, 1823-
1910), die Farm sowie die dörfliche Bevölkerung als

Lehrinstanzen bezeichnet (vgl. Tufts Stichworte
zum 1. Kapitel), während im zweiten Kapitel die
schulische Karriere genannt wird - allerdings
bereits auf Co//ege-Stufe. Die Auslassung der Mutter
sowie das Übergehen der Primarschule könnte
erstaunen, erscheint aber als sinnvoll, wenn bedacht
wird, dass Tufts die grammar school seines Vaters
besuchte, die Lernerfahrungen also auf den Vater
als Lehrer zurückführt. Tufts Vater war ursprünglich
Pfarrer, musste aber aufgrund eines Kehlkopfleidens

vom Predigen absehen, lebte deswegen auf
einer Farm und hatte eine grammar school gegründet.

Kein pädagogischer Bezug und keine mythischen

Bildungserfahrungen werden präsentiert,
sondern Lernerfahrungen, die in Wissen und
Gewohnheiten (habits) münden. Die fünf genannten
Lerngelegenheiten des Amherst Colleges'1 sind die
Dozierenden und Lehrfächer, die Kollegen, die
religiöse Atmosphäre, Football sowie das <neue
System). Damit ist die College-Reform bezeichnet, die
nach dem Civil War einsetzte und anstelle eines
vorstrukturierten Lehrgangs ein breites curriculares

Angebot vorsah, das stark den liberal arts verpflichtet

war und so den Studierenden Wahlpflicht und -

recht und damit Verantwortung übertrug; in einem
Jahr konnte beispielsweise Soziologe studiert werden,

in einem anderen Naturwissenschaften etc.2

(vgl. Tufts Stichworte zum 2. Kapitel).
Amherst war in dieser Hinsicht progressiv und

interpretierte die Wahlfreiheit der Studierenden im

Sinne eines Gewinns individueller Selbstverantwortung

und sozialer Kooperation, also gemäss eines

republikanischen Verständnisses von Demokratie:
«The great increase of elective studies was only
one of a series or succession of changes gradually
introduced under this administration, all tending
towards a larger liberty among the students, a happier

relation and heartier cooperation between
them and the faculty, and a larger measure of self-

government and self-education in every department

of the college» (Tyler 1895, S. 236).

Freiheit, Kooperation, self-government, Freunde,
Football und die religiöse Atmosphäre waren nach
Tufts die wahren Lehrmeister in Amherst, wo er
1887, im Alter von 25 Jahren, graduierte (vgl. Tufts
Stichworte zum 2. Kapitel) und in die Divinity School
in Yale ging, um Theologie zu studieren. Dass er
nicht ins liberale Harvard ging, sondern in die curri-
culare <Reaktion>, liegt vermutlich im Umstand
begründet, dass schon sein Vater in Yale studiert hatte.3

Der Hinweis auf William Rainey Harpers
Vorlesungen über die philologische Interpretation («higher

criticism») des Alten Testaments sind wenig
überraschend; dass Tufts sich an Sumner erinnert,
verweist zunächst auf dessen unglaubliche Popularität

unter den Studierenden (Vesey 1965, S. 157),

dann aber auch auf seine anthropologischen
Rekonstruktionen, die vermutlich im Zusammenhang
mit den nachträglich von Hand in die Disposition
eingefügten und nur schwer lesbaren Hinweisen
auf die Begegnung mit der Evolutionstheorie und
der «Genetic method» stehen (vgl. Tufts Stichworte
zum 3. Kapitel).

Die Lernerfahrungen des Deutschland-Aufenthalts,

Studium und Reisen, werden speziell erwähnt
(und chronologisch vorgezogen, denn zwischenzeitlich

war Tufts in Ann Arbor im Departement von
Dewey). Diese Reise ist eines der Kapitel, die Tufts
in den 1930er-Jahren tatsächlich geschrieben hat
und die ihm offenbar vor Augen führten, wie kulturell

unterschiedlich die USA und Deutschland gerade

in religiöser Hinsicht waren. Eine Anekdote
erzählt die Geschichte seiner Immatrikulation in Berlin,

als er ein Formular auszufüllen hatte und sich

vor ein Dilemma gestellt sah: «I didn't think <Con-

gregationalist> would mean much in Deutschland.

Fortunately a friendly German solved the difficulty
by two questions and a syllogism. <Are you Jewish?)
<No.> <Are you Roman Catholic?) <No>. <Then you
must be evangelical), for these are the only possibilities»

(UCH, Special Collections, The James H. Tufts

Papers, Box 3, Folder 13, p. 5).

Diese Passage verweist in ihrem humorvollen
und selbst-ironischen Stil auf humane Lernerfahrungen,

die akademisches Studium nicht ausschlössen,

wie Tufts 1892 veröffentliche Dissertation zeigt,
die Voraussetzung für seine Berufung nach Chicago
unter Harper war. Diese Einladung hatte Harper
ausgesprochen, als Tufts noch bei Dewey in Ann
Arbor war und den «spirit of the West at Michigan»
als Lerninstanz bezeichnet, also eine kulturelle
Atmosphäre, zu der sich ein «democratic spirit» gesellt
sowie Freundschaftsbeziehungen zu Studierenden

122 ZpH Jg. 13 (2007), H. 2



und Fakultätsmitgliedern (vgl. Tufts Stichworte zum
4. Kapitel). Ähnlich werden die Lernerfahrungen im

Umgang mit den Kollegen in Chicago beschrieben;
erwähnt werden im Vermerk zum 7. Kapitel der
Geologe Thomas Chrowder Chamberlin (1843-1928),
der Botaniker John Merle Coulter (1851-1928), der
Physiker Albert A. Michelson (1852-1931), die beiden

baptistischen Theologen und frühen Soziologen

Albion W. Small (1854-1926) und Charles R.

Henderson (1848-1915), der Publizist und Historiker
Hermann Eduard von Holst (1841-1904), John
Dewey und der erste männliche Bewohner von Hull
House, der Soziologe und Publizist Charles Zeublin
(1886-1924). Dass mit John Dewey nur ein Philosoph

als wichtig erachtet wird, ist für europäische
Wahrnehmung vielleicht befremdlich, aber für den
Pragmatismus bezeichnend, ebenso sein
unverkrampfter Umgang mit dem Studium administrativer

Abläufe der Universität (vgl. Tufts Stichworte
zum 5. und 8. Kapitel): Weder gibt er an, dieselben
einfach zu können, noch werden sie auf irgendeine
Weise entwürdigt. Es handelt sich vielmehr um
Tätigkeiten, die Tufts durch Beobachtung der beiden
Universitätspräsidenten William Rainey Harper
(Präsidium: 1891-1906) und Harry Pratt Judson (Präsidium:

1907-1923) erlernt und als Dekan einübt.

Autobiographie als kulturelles Muster

Tufts
Autobiographie ist nicht nur ein individu¬

elles Zeugnis, sondern Ausdruck des Pragmatismus

als kulturelle Haltung. Die Hinweise
auf den notwendigen Austausch zwischen den sozialen

Klassen und Gruppen, insbesondere auch
zwischen Akademikern und Nicht-Akademikern, drückt
eine Ansicht aus, die alle Pragmatisten teilen und
die in Deweys The Public and its Problems (1927/

1954) vielleicht am deutlichsten begründet wird;
aber schon Jane Addams' frühe Schriften verweisen
auf das Desiderat bzw. Ideal des ununterbrochenen
sozialen Austauschs. Tufts grosses Engagement in

den diversen sozialen Klubs konkurriert mit jenem
George Herbert Meads, und selbst Dewey betätigte
sich in einschlägigen Einrichtungen wie dem Hull
House. Die Offenheit gegenüber anderen akademischen

Disziplinen ist im Pragmatismus ebenso notorisch

wie die Skepsis gegenüber einer <reinen>

Wissenschaft bzw. Philosophie. Alles Wissen, das

irgendwie nützt, die Umwelt zu verstehen und sie zu

verändern, ist <gut>, gleich welcher Disziplin es

entstammt. Wissen ist das Resultat von Erfahrungen
und Lernprozessen, es muss untereinander
ausgetauscht und kann verbessert werden. Es ist Instrument

im Bestreben, diese Welt mithilfe einer
informierten Gesellschaft bzw. Öffentlichkeit <besser> zu
machen.

Wie affin diese Deutungsmuster zueinander sind,
erhellt sich methodisch am Besten aus dem
Vergleich mit Autobiographien, die deutsche
Wissenschafter in der Zeit der Weimarer Republik in der
vom Felix Meiner Verlag in Leipzig herausgegebe¬

nen Reihe Die Wissenschaft der Gegenwart in
Selbstdarstellungen geschrieben haben; der
Doppelband über die Pädagogik erschien 1926

herausgegeben von Erich Flahn (Hahn 1926/1927). Hahn
hatte ein Konzept unter dem Titel Über Persönlichkeit

und Autobiographie verfasst und zahlreiche
Exponenten der Pädagogik aufgefordert, ihr Leben
und Werk darzustellen. Der Einladung leisteten unter

anderen Georg Kerschensteiner, Rudolf Lehman,
Paul Oesterreich, Wilhelm Reich, August Lay, Ludwig

Gurlitt oder Ernst von Sallwürk Folge.
Hahn skizzierte im Vorwort das Muster einer

richtigen Autobiographie; das Vorbild sind Augustinus'

Confessiones, die nicht einfach Lebensgeschichte,

sondern «pädagogische Tat» seien; ein Muster,
das sich dann bei Rousseau, Goethe, Nietzsche oder
Tolstoi wiederfinde (Hahn 1926, S. XXIf.).
Autobiographisches Schreiben beschreibt das «unablässige
Ringen» von Ich und Welt mit einem «pädagogischen

Sinn» (S. XVIf.). Weil aber mit jeder «pädagogischen

Tat» sich «unweigerlich ein Opfer am eigenem

Leben» verbinde, ist sie nur als «Akt in seinem
tiefsten Ernste und seiner letzten Nachdrücklichkeit

und zum Opfer und Verzicht der eigenen
Person» zu verstehen (S. XXIIf.). Erste Vorbilder dieses

pädagogischen Opfermenschen sind Sokrates und
dann Jesus, der mit dem Abendmahl der Welt das

Sakrament der Erlösung gestiftet habe. An ihm zeige

sich «die vornehmste Gestalt des pädagogischen
Willens» (S. XXIII).

Die Biographien folgen diesem Modell mehr
oder weniger. Rudolf Lehmann (1855-1927)
beschreibt die besondere Schwierigkeit für Pädagogen,

eine Lebensgeschichte zu schreiben, weil es

immer darum gehe, «wie pädagogische Gesinnung
entsteht» (Lehmann 1926, S. 97) und Paul Oestreich
(1878-1959) versteht das Leben als Kampf im
Leben, «um ihrer Selbsterhaltung als Ideenträger
willen» (Oestreich 1926, S. 139). Wilhelm Rein (1847-
1929) deutet sein Leben als Kampf in der Überwindung

der akademischen Marginalisierung der
Pädagogik «als Dienst der Pädagogik», weil er «seinem
Volke an dieser Stelle am besten dienen» zu können

glaubte (Rein 1926, S. 180), und Ludwig Gurlitt
(1855-1931) verweist auf den «Zorn über meine
durch die Schulerziehung geschädigte Natur..., der
mich zum Erziehungsreformer gemacht hat. Erst

nachdem ich alle Menschenfurcht abgelegt und ein

ruhiges Selbstverstrauen errungen hatte, erst von
da an fühlte ich mich zum Erzieher berufen» (Gurlitt

1927, S. 27). Persönliches Schicksal und das Ringen

um das pädagogische Werk, Kampf und
Erlösung, bilden für die Autoren eine logische Einheit
wie das Leben, Leiden und Sterben Jesu.

Die Erlösungsrhetorik als charakteristischer Teil

des autobiographischen Musters ist dem Pragmatismus

fremd, wiewohl er selber protestantisch
geprägt ist, allerdings durch den transformierten
Calvinismus, der eine transzendente Zwei-Reiche-Lehre

zugunsten einer irdisch-demokratischen Erlösung
ablehnt (Tröhler 2006). Es gibt kein Leiden auf dem

ZpH Jg. 13 (2007), H. 2 123



c
eu

E

o

Weg zur Erlösung, sondern Leben und Lernen;
Akademiker können auch nicht alles, Vieles gilt es zu
lernen, in der Mannigfaltigkeit zu erforschen, im

gegenseitigen Kontakt auszutauschen. Bildung ist

kein Zustand, sondern eine sozial engagierte
wissenschaftliche Neugierde und damit verbunden eine

soziale Verpflichtung, die jede soziale Trennung
ablehnen muss. Sie spielt sich nicht in der Anfechtung

und im «Innern» ab, sondern im sozialen
Austausch, sie ist nicht Mythos, sondern Engagement,
das die eigene Lernerfahrung wiederum steigert.
«And gladly did I learn» ist nicht das Glück des
Einwohners der Insel der Glückseligen, der für sein
Glück zuerst hart leiden musste und nur durch sein
<Werk> gerechtfertigt wurde, sondern das irdische
Glück der sozial engagierten Neugier, die in der
Wissenschaft und der Philosophie ein neues Instrument

gefunden hat und dem Glauben verpflichtet
ist, dass Wissen und Austausch von Wissen die virtuelle

Demokratie, die stark den idealen Vorstellungen

der Kongregation verpflichtet ist, real werden
lassen.

Anmerkungen
1 Amherst wurde 1821 vor allem auch auf Initiative von

Noah Webster, einem der Unterzeichner der Declaration
of Independence und dem wohl erfolgreichsten
Schulbuchautor der USA (The American Spellingbook) mit
dem Zweck gegründet, mittellosen jungen Männern das
Studium der Theologie zu ermöglichen; 1826 graduierte
auch der erste Schwarze, Eduard Jones, während Frauen
erst 1975 zugelassen wurden.

2 Führender Propagandist dieses Elective Systems war
Charles William Eliot (Eliot 1885/1898), Präsident der
Harvard Universität, der jedoch auf zum Teil bitteren Widerstand

stiess. Dieser wurde durch die beiden Präsidenten
aus Yale und Princeton, Noah Porter und James McCosh,
angeführt, die für ein einheitliches Curriculum plädierten

und vor den negativen Folgen eines <verzettelten>
Studiums warnten (Porter 1871; McCosh 1885). Amhersts
Präsident Julius Hawley Seelye (1824-1895) gehörte zu
den Befürwortern des liberalen Systems.

3 Der Nachfolger von McCosh als Präsident von Yale, Fran¬

cis L. Patton, war ein orthodoxer Calvinist und führte ein
flexibles Curriculum erst kurz vor der Jahrhundertwende
ein, als Tufts schon lange in Chicago war.

Quellen
Tufts, James Hayden: [Outline of an Autobiography], Univer¬

sity of Chicago, Regenstein Library, Special Collections,
The James H. Tufts Papers, Box 3, Folder 1

Tufts, James Hayden: Germany. University of Chicago, Re¬

genstein Library, Special Collections, The James H. Tufts
Papers, Box 3, Folder 13

Literatur
Campbell, James: Selected Writings of James Hayden Tufts.

Charbondale and Edwardsville: Southern Illinois University
Press 1992

McCosh, James: The New Departure in College Education,
Being a Reply to President Elliot's Defense of It in New
York. New York: Scribner's Sons 1885

Dewey, John: The Public and its Problems (1927). Ohio Uni¬

versity Press 1954
Eliot, Charles William (1885): Liberty in Education. In: Char¬

les William Eliot: Educational Reform: Essays and Addresses.

New York: The Century Co. 1898, S. 125-148
Gurlitt, Ludwig: [Autobiographie]. In: Erich Hahn (Hrsg.): Die

Pädagogik in Selbstdarstellungen. Band 2. Leipzig 1927,
S. 27-67

Hahn, Erich (Hrsg.): Die Pädagogik in Selbstdarstellungen. 2

Bände. Leipzig 1926, 1927

Hahn, Erich: Über Persönlichkeit und Autobiographie. In:
Erich Hahn (Hrsg.): Die Pädagogik in Selbstdarstellungen.
Band 1. Leipzig 1926, S. VII-XXIV

Lehmann, Rudolf: [Autobiographie], In: Erich Hahn (Hrsg.):
Die Pädagogik in Selbstdarstellungen. Band 1. Leipzig
1926, S. 97-138

Menand, Louis: The Metaphysical Club. A Story of Ideas in
America. New York: Farrar, Straus&Giroux, 2001.

Oestreich, Paul: [Autobiographie]. In: Erich Hahn (Hrsg.): Die

Pädagogik in Selbstdarstellungen. Band 1. Leipzig 1926,
S. 139-177

Porter, Noah: Inaugural Address. In: Noah Porter: Addresses
at the Inauguration of Professor Noah Porter as President
of Yale. New York: s.n., S. 44-46

Rein, Wilhelm: [Autobiographie]: In: Erich Hahn (Hrsg.): Die
Pädagogik in Selbstdarstellungen. Band 1: Leipzig 1926,
S. 179-224

Tröhler, Daniel: Das (Königreich Gottes auf Erden> und der
frühe Chicagoer Pragmatismus. In: Michèle Hofmann/De-
nise Jacottet/Fritz Osterwalder (Hrsg.): Pädagogische
Modernisierung. Säkularität und Sakralität in der modernen
Pädagogik. Bern 2006, S. 123-143

Tyler, William Seymour: A History of Amherst College during
the Administration of Its First Five Presidents. New York:
F. H. Hitchock 1895

Vesey, Laurence R.: The Emergence of the American Univer¬

sity. Chicago: Chicago University Press 1965

124 ZpH Jg. 13 (2007), H. 2


	Autobiographie als kulturgeschichtliche Quelle : die pragmatische Selbstinterpretation des Pragmatismus James Hayden Tufts (1862-1942)

