
Zeitschrift: Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pädagogische Hochschule Zürich

Band: 13 (2007)

Heft: 2

Artikel: Dewey, Darwin und die menschliche Seele : Rezeption der
Evolutionstheorie im frühen amerikanischen Pragmatismus

Autor: Geiss, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901799

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901799
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dewey, Darwin und die
menschliche Seele.

Rezeptionen der Evolutionstheorie im frühen amerikanischen Pragmatismus

(Red.) Immer wieder wird der amerikanische

Pragmatismus mit der Evolutionstheorie in

Verbindung gebracht. Der folgende Aufsatz
untersucht für den jungen John Dewey,
inwiefern diese Abhängigkeit historisch
tatsächlich auffindbar ist.

Michael Geiss

Dass
die Evolutionstheorie von konstitutiver

Bedeutung für den amerikanischen
Pragmatismus sei, ist wahrscheinlich eine der am

häufigsten aufgestellten, aber am wenigsten
untersuchten Thesen in der Pragmatismusforschung. Dies

trifft sowohl für die Bostoner Ausprägung des

Pragmatismus zu als auch für diejenige Bewegung, die
1904 von William James als Chicago School bezeichnet

wurde (James 1904). Zu gut eignet sich der
Umstand, dass John Dewey zufälligerweise in dem Jahr

geboren wurde, in dem auch die Origin of Species

(1859) erstmalig erschien, als Auftakt einer grossen
Erzählung. Die Geschichte kann dann mit Deweys

genau fünfzig Jahre später erschienenem Essay The

Influence of Darwin on Philosophy (1909) an ihrem

Anfang wieder anknüpfen und zu einem guten Ende

geführt werden. Gut erscheint dieses Ende, weil
die Rezeption Darwins nicht etwa für Deweys
Abgleiten in die Niederungen des Sozialdarwinismus,
sondern für seine wissenschaftsoffene Haltung
steht, die eine Philosophie bzw. Pädagogik hervorbringt,

welche den Herausforderungen der Gegenwart

gewachsen ist.

Bereits für Philip Wiener, der 1949 die bis heute

einzige umfassende Untersuchung der Rezeption
der Evolutionstheorie im frühen Bostoner Pragmatismus

vorgelegt hat,1 stellt Darwin den zentralen
Vertreter eines empirischen und undogmatischen
Wissenschaftsverständnisses dar. Pragmatismus und
Darwinismus sind für ihn zentrale Speerspitzen im

Kampf gegen eine als konservativ bezeichnete
Natürliche Theologie. Der Verdienst der Gründerväter
des Pragmatismus habe darin bestanden, dass sie

die verbreitete Konfusion wissenschaftlicher und

ethisch-religiöser Erwägungen hinterfragt und
überwunden hätten (Wiener 1949, S. 1 ff.). John

Dewey steuert zu Wieners Arbeit noch zu Lebzeiten
ein Vorwort bei (Dewey 1949), so dass in der Folge

ZpH Jg. 13 (2007), H. 2

der Zusammenhang von Chicago School und Bostoner

Pragmatismus durch eine gemeinsame Rezeption

der Evolutionstheorie gesichert scheint.
Dass mit der Rezeption der Evolutionstheorie in

der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts in den USA

aber keineswegs eine Abkehr von religiösen
Vorstellungen verknüpft sein muss, lässt sich etwa an
einer Rezension des deutschstämmigen Verlegers
und Publizisten Paul Carus (1852-1919) zeigen, der
im Monist und im Open Court Texte Deweys herausgab,

Charles S. Peirce publizistisch und finanziell
unterstützte und sich ausgesucht kritisch mit William

James' Wahrheitsbegriff auseinandersetzte
(Henderson 1993, S. 125ff.). Carus äussert sich in
einer Besprechung der gerade erschienenen kleinen
Abhandlung The Evolution of Immortality. Suggestions

of an Individual Immortality Based Upon Our
Organic and Life History (1887) enttäuscht, dass der
Verfasser Chester Twitchell Stockwell (1841-1911)
nicht konsequenter seinem eigentlichen Anliegen
gefolgt sei. Der Autor habe zwar durchaus erkannt,
dass nur die Evolutionstheorie das Mysterium des

Todes und der Unsterblichkeit aufklären könne. Das

Phänomen der Evolution zeige, dass wir ständig
wiedergeboren werden, obwohl unsere Körper
immerfort sterben. Carus äussert eine dunkle Ahnung,
dass sich auch der Glauben an die Unsterblichkeit
evolutionär begründen lasse: «The continuity of life
in this world is so plainly demonstrated, the immanence

of immortality is so clearly proved, that we
should say the author of these passages must have

shaken off all antiquated ideas of transcendent
immortality as taught by the old dualistic philosophies
and theologies» (Carus 1887, S. 728; vgl. auch Carus

1891). Doch letztlich, so Carus kritisch, sitze Stockwell

dennoch den alten Dualismen auf und vertrete
keinen echten Monismus.

Angesichts neuerer Forschungsergebnisse zu den

protestantischen Kontexten des frühen Pragmatismus

(Kuklick 1985; Rockefeiler 1991; Tröhler 2006)

muss auch deren Rezeption der Evolutionstheorie
anders in den Blick genommen werden.2 Die
sogenannten Pragmatisten stammen anders als Carus

allesamt nicht aus lutherischen, sondern aus
unitarischen3 und kongregationalistischen Elternhäusern.

Für die amerikanischen Lutheraner lässt sich

allgemein sagen, dass sie sich in der zweiten Hälfte
des 19. Jahrhunderts zumeist wenig um die
Herausforderung der Kirchen durch die neuen wissen-

65



schaftlichen Erkenntnisse kümmerten (Ahlstrom
2004, S. 774f.).

Im Zentrum der folgenden Ausführungen wird
die Frage stehen, welche Bedeutung die Evolutionstheorie

für John Dewey hatte, als er noch in Ann
Arbor, Michigan tätig war. Durch die Konzentration
auf die frühen Jahre fokussiert die Untersuchung
vor allem auf die Funktion der Evolutionstheorie
vor dem gesicherten akademischen Erfolg des jungen

Philosophen, wodurch rückblickende Verortun-
gen, wie Deweys Artikel von 1909, kein unangemessen

starkes Gewicht erhalten. Dabei kommen
vor allem auch weniger prominente Dokumente
wie Rezensionen und kleine Artikel in lokalen
Veröffentlichungsorganen in den Blick.

Im Vorfeld gilt es aber zu klären, wie sich die
Rezeption der Evolutionstheorie im amerikanischen
Protestantismus in der zweiten Hälfte des 19.

Jahrhunderts darstellte, um vor diesem Hintergrund
auch die frühe Rezeption Deweys zu gewichten.
Zum Schluss lässt sich dann zeigen, dass sich John

Deweys Rezeption der Evolutionstheorie in den
Jahren in Ann Arbor immer mehr dem annäherte,
was Paul Carus in seiner Buchbesprechung von
Stockwell forderte: Mit Darwin die menschliche
Seele zu retten.

1) Die Rezeption Darwins im amerikanischen
Protestantismus

Bis
in die 1970er-Jahre war die Erforschung

der protestantischen Rezeption der
Evolutionstheorie stark von der Vorstellung eines

Krieges zwischen Wissenschaft und Religion
geprägt. James R. Moore kritisiert diese militärische
Metaphorik in seiner 1979 erschienenen Studie der
Post-Darwinian Controversies als wenig hilfreich für
die Historiographie. Zwar finde die Warfare-Metapher

in den Diskussionen nach 1859 selbst häufig
Anwendung, dies sei aber noch lange kein Grund,
sie auch in der Forschung zu verwenden. Auch für
Moore bleibt aber eine Spannung zwischen dem
religiösen und wissenschaftlichen Weltbild bestehen,
die er vor allem anhand persönlicher Krisen einiger
Rezipienten Darwins nachzeichnet (Moore 1979, S.

13f.). Ronald Numbers spitzt die Entspannung des

Verhältnisses von Religion und Wissenschaft sogar
noch zu und zeigt auf, dass auch die von Moore
thematisierten persönlichen Krisen in den Quellen
so nicht aufzuzeigen sind (Numbers 1998, S. 42f.).
Diese neo-harmonistische Lesart ist wiederum
bereits Ende der 1980er-Jahre kritisiert worden:
Gemäss David Hollinger dürfe die in bestimmten Quellen

selbst vorfindliche harmonistische Position nicht
einfach unreflektiert in die Geschichtsschreibung
übernommen werden (Hollinger 1989, S. 116f.).

Jon H. Roberts versucht in seiner gross angelegten

Studie Darwinism and the Divine in America
(1988), in der er auf breiter Quellenbasis sowohl die

Rezeption von Pfarrern und Theologen als auch von
publizierenden Laien untersucht, beide Fallstricke

zu vermeiden und somit weder den harmonisti-
schen noch den konfliktistischen Selbstbeschreibungen

der Rezipienten zu verfallen. Auf die Frage,
wie Religion und Wissenschaft sich im Zuge der
Auseinandersetzung mit der Darwinschen
Evolutionstheorie verhalten hätten, antwort Roberts
lakonisch: «Indeed, for much of modern history, proponents

of the Christian world view regarded the
scientific enterprise as an ally in defending their faith.
To suggest, however, that this implies that tension
between science and theology was nonexistent is to
substitute one fiction for another» (Roberts 1988,
S. xv).

Roberts unterscheidet vor allem zwei
Rezeptionsphasen. Die erste Phase reicht von 1859, dem
Ersterscheinen der Origin of Species, bis 1875. Im

Sinne der Natürlichen Theologie werde in diesem
Zeitraum von einer als geordnet vorgefundenen
Welt auf einen Schöpfer geschlossen, der für die
Ordnung verantwortlich gemacht wird. Eine Trennung

von religiöser und wissenschaftlicher
Weltanschauung ist somit - auch für naturwissenschaftlich
Tätige - noch gar nicht vollzogen. Dies drückt sich

auch in einer nicht etablierten institutionellen Trennung

aus. Viele Wissenschafter sind zugleich Pfarrer
und viele fromme Christen interessieren sich auch

für die Naturwissenschaften und sehen Forschung
als eine Möglichkeit, Gott zu begegnen (ebd., S. 9).

Da Wissenschaft und Religion vor Darwin für die
Protagonisten nicht als gegensätzlich zu begreifen
waren, erfolgte die Kritik Darwins in den ersten 25

Jahren vor allem auch mit naturwissenschaftlichen
Argumenten. Die religiösen bzw. theologischen
Implikationen der Evolutionstheorie spielten hingegen

kaum eine Rolle für die Ablehnung Darwins
(ebd., S. 32).

In der Zeit zwischen 1865 und 1875 gewinnt, so

Roberts, Darwins Evolutionstheorie zwar noch nicht
bei der breiteren Bevölkerung an Akzeptanz, wird
aber von immer mehr Naturwissenschaftern positiv
aufgenommen. Diese zunehmende wissenschaftliche

Akzeptanz bringt die Kritiker der Darwinschen
Evolutionstheorie in der Folge dazu, in ihrer Kritik
entweder nun auch auf die theologischen Implikationen

zu verweisen oder die eigene religiöse Position

zugunsten der Evolutionstheorie zu reformulieren.

Am Ende des 19. Jahrhunderts steht nur noch
eine Minderheit der protestantischen Intellektuellen

evolutionstheoretischen Konzepten ablehnend
gegenüber. Die grundsätzlich offene Haltung
gegenüberwissenschaftlichen Argumentationsformen
bereits vor 1859 führte vielmehr dazu, ein neues
religiöses Verständnis zu formulieren, das einerseits
offen gegenüber wissenschaftlichen Erkenntnissen

blieb, andererseits Darwin aber nicht darwinistisch

interpretierte, sondern ihn theistisch und immanen-
tistisch reformulierte und Gott zugleich -
paradoxerweise - personal dachte (ebd., S. 140ff.).

ZpH Jg. 13 (2007), H. 2



2) Deweys Rezeption in Ann Arbor

Deweys
Darwinbild lässt sich am besten nach¬

zeichnen, wenn es mit der Darwinrezeption
im frühen Bostoner Pragmatismus kontrastiert

wird: In einem unveröffentlichten Manuskript
von 1869 erklärt Charles Sanders Peirce den Anhängern

von Herbert Spencer, warum Darwin in den
Naturwissenschaften wesentlich grössere Aufmerksamkeit

erfahre als Spencer, obwohl letzterer doch
die umfassendere Theorie habe: «They cannot
understand that it is not the sublimity of Darwin's
theories which makes him admired by men of science,
but that it is rather his minute, systematic, extensive,

and strict scientific researches which have given
his theories a more favorable reception - theories
which in themselves would barely command scientific

respect» (Peirce 1869, S. 314). Ähnlich äussern
sich William James und Chauncey Wright (James

1868a, S. 229; James 1868b, S. 235; James 1875, S.

298; Wright 1865/2000, S. 54).
Das Ideal des akribischen Forschers ist in John

Deweys Rezeption der Evolutionstheorie ebenfalls
präsent, aber zunächst nicht - wie bei den Bostoner
Pragmatisten - als Selbstzuschreibung. In einer kleinen

Publikation für das ortsansässige Universitätsblatt

von 1885 polemisiert Dewey gegen den
Versuch, der religiösen Erfahrung mithilfe von
wissenschaftlichen Verfahren auf den Grund zu gehen.
Man sei davon ausgegangen, dass es ausreiche,
psychologische Forschung zu betreiben, genau zu
beobachten, umfassend zu sammeln, abzuwägen und

gründlich zu sichten sowie sorgfältig und umfassend

zu generalisieren, um die ganze Frage des

spirituellen Daseins für jetzt und später so zu
beantworten, wie Darwin und andere die Frage des
Lebens beantwortet hätten. Dies sei aber nicht möglich:

«Once for all, it should be said that it is absolutely

impossible for science to settle any religious
question» (Dewey 1885, S. 13).

Dewey gebraucht hier dasselbe Bild wie die
Bostoner Pragmatisten, wenn er Darwin als Paradebeispiel

eines akkuraten Forschers aufbaut. In der Me-

taphorik hätte man sich wahrscheinlich verstanden,
nur dass Dewey nicht die wissenschaftliche
Forschung vor den Ansprüchen der Religion schützt,
sondern genau umgekehrt verfährt. Noch deutlicher

wird Deweys Anliegen in einem Essay, den er
ein Jahr zuvor nicht in einem Universitätsblatt,
sondern im Hauptorgan der ortsansässigen Students'
Christian Association veröffentlicht. Niemals zuvor,
so Dewey, sei die Anhäufung von Fakten so wie
heute als ein Zweck in sich selbst betrachtet worden.

Tausende verbrächten ihre Zeit und Kraft
damit, die genauen Daten der Natur und der Geschichte

zu untersuchen. Er habe zwar prinzipiell nichts
dagegen einzuwenden; nicht einverstanden zeigt
sich Dewey jedoch damit, dass aufgrund der
wachsenden Bedeutung der Wissenschaften alle anderen
Fragen aussen vor blieben. Die wissenschaftlich
gewonnenen Fakten müssten nämlich erst noch mit

der ganzen Natur des Menschen in Zusammenhang
gebracht werden: «All knowledge is one. It is all of
God, the universe, say rather, of God; and if any set
of facts are regarded as something in themselves,
out of all relation to God and God's creatures, it is

no knowledge» (Dewey 1884, S. 62).
So ist es auch nicht verwunderlich, dass Dewey

Darwin teleologisch interpretiert. In einem Aufsatz
von 1886 für die Bibliotheca Sacra argumentiert
Dewey, dass die Behauptung der Darwinisten, das

Zweckhafte in der Natur sei nur ein Produkt von
Zufällen, falsch sei. Vielmehr müsse Darwin so verstanden

werden, dass natürliche Selektion nicht die
Zwecke in der Natur in Frage stelle, sondern
vielmehr diese zu einem allgemeinen Gesetz des

Universums mache. Die Natur sei in dieser Vorstellung
teleologisch «all the way through» (Dewey 1886a,
S. 103).

Bruce Kuklick hat in seiner Studie Churchmen
and Philosophers Deweys Zeit in Ann Arbor im Kontext

der Andover Liberais verortet. Diese formulierten

im letzten Viertel des 19. Jahrhunderts eine
Theologie der Erfahrung, die sich affirmativ gegenüber

den neuen Wissenschaften verhält, die
menschliche Seite Jesu hervorhebt und den Wandel
mehr betont als ewige Wahrheiten. Die Bibel wird
in diesem Zusammenhang nicht mehr wörtlich
verstanden, bleibt aber das zentrale Dokument. Das
Gottesverständnis bleibt immanent und zugleich -
paradoxerweise - personal. Die neue Theologie
stellt somit laut Kuklick weniger ein konsistentes
Programm dar, als vielmehr eine Kritik der
herkömmlichen Theologie mit der Tendenz, die Grenze
zwischen dem Säkularen und dem Sakralen aufzulösen

(vgl. Kuklick 1985, S. 216ff.). Dewey veröffentlichte

nicht nur einige Texte in den zentralen Organen

der Andover Liberais, sondern betätigte sich

auch aktiv in der lokalen kongregationalistischen
Kirche und der ortsansässigen Students' Christian
Association. Seine dort gehaltenen Vorträge setzen
sich mit der Frage der Kultivierung der religiösen
Gefühle, der Bibelkritik, den neuen Wissenschaften
oder einem historischen Verständnis des Christentums

auseinander, was es tatsächlich als sinnvoll
erscheinen lässt, Dewey im Zusammenhang der neuen

Theologie zu verorten.4
Deweys spätere Rezeption der Evolutionstheorie

in Ann Arbor kann als Versuch gelesen werden, die

Vorstellung eines immanenten und dennoch personalen

Gottes wissenschaftlich zu reformulieren. In

einer Rezension betont er etwa, dass die Wege des

Menschen auch die Wege Gottes seien. Alle
Persönlichkeit, so Dewey, sei unendlich, sie sei zugleich
Mittel und Zweck, Prozess und Resultat, Evolution
und Ziel des Universums. Der Mensch sei die Krone
und die Herrlichkeit des Universums und alle Dinge
arbeiteten zusammen für die höchsten geistigen
Eigenschaften des Menschen (Dewey 1886b, S. 96).

Voraussetzung dafür sei die Evolution des

Nervensystems, das erst das jetzige menschliche Bewusst-
sein ermögliche (Dewey 1886c, S. 132).

ZpH Jg. 13 (2007), H. 2



Trotzdem können für Dewey Fragen der Hand-

lungsführung nicht evolutionär, also nicht von den
Naturwissenschaften beantwortet werden. Anders
als noch ein Jahr zuvor im Aufsatz für die Bibliothe-
ca Sacra, sieht Dewey in Ethics and Physical Science

(1887) nun keine Zwecke mehr in der Natur. Die

physikalische Welt habe kein Ziel, die Natur kein
Ideal. Der evolutionäre Prozess sei vom Kampf ums
Überleben und vom Wettstreit gekennzeichnet, das

ethische Ideal müsse aber auf Harmonie zielen. Aus
der Natur könne also kein Ideal abgelesen werden,
die physikalische und die ethische Welt widersprächen

sich sogar (Dewey 1887, S. 213ff.). Dewey
begreift sich selbst nicht als Teil der «scientific men»,
sondern versucht die Fragen der Lebensführung vor
deren Zugriff zu schützen (ebd., S. 209).

Über die Jahre in Ann Arbor ist aber in Deweys
Texten eine Entwicklung von einer Verteidigung
des Religiösen vor der wissenschaftlichen Relativierung

hin zu einer Überhöhung der Wissenschaft als

einer religiösen Praxis, die auch für ethische Fragen

von Bedeutung ist, festzustellen. In einem 1892

gehaltenen Vortrag zum Verhältnis von Christentum
und Demokratie vor der Students' Christian Asso-

ciation bezeichnet Dewey die Wissenschaft als

historisch gesehen neuen Weg der christlichen
Offenbarung. Die neuen Wissenschaften seien neben
Christentum und Demokratie nur ein weiterer
Aspekt der Vereinigung aller Menschen durch die
Realisierung der Wahrheit des Lebens (Dewey 1893, S.

8f.). Dewey sieht keinen besseren Platz für die
Verwirklichung des Kingdom of God on Earth als die

University of Michigan. Doch, unterstreicht Dewey
seinen optimistischen Zukunftsentwurf, seine
Studenten sollten auch an Lots Frau denken, die sich

auf der Flucht von Sodom und Gomorrha umdrehte
und zur Säule erstarrte (ebd., S. 10).

3) Die Unsterblichkeit der Seele

Anders
als die jungen Pragmatisten in Boston

war Dewey nicht naturwissenschaftlich
ausgebildet (vgl. Wilson 1990). Dewey greift

die gesellschaftliche Anerkennung, die eine
wissenschaftliche Haltung Ende des 19. Jahrhunderts ge-
niesst, auf, versucht aber dieser eine wissenschaftsoffene

Alternative entgegenzuhalten, die viel stärker

in der eigenen religiösen Herkunft verankert
ist. Seine fehlende naturwissenschaftliche Grundbildung

und die lokale Anbindung an protestantische
Einrichtungen, wie die kongregationalistische
Kirche und die Students' Christian Association, lässt

die Sprache der neuen Theologie attraktiv erscheinen,

das eigene, nunmehr auch akademische
Dasein zu rechtfertigen. Stimmt diese Interpretation,
überrascht es, dass David Hollinger Dewey nicht wie
Kuklick als Vollender der neuen Theologie
beschreibt, sondern als einen der Hauptrepräsentanten

und wichtigsten Prediger des Intellectual Gospel,

in dem die Wissenschaft als ein Tempel erscheine

und das Forschen als Gebet verstanden werde

(Hollinger 1989, S. 125). Hollinger zitiert dazu
zunächst eine Passage aus einem Vortrag, den Dewey
1894, kurz bevor er nach Chicago ging, vor der
Students' Christian Association gehalten hat. Dewey
ruft zum Schluss dieses Vortrags die jungen Protestanten

auf, ihren Glauben angesichts der neuen
wissenschaftlichen Erkenntnisse und Forschungsmethoden

zu reformulieren, so dass dieser effizienter
mitarbeiten könne an der Errichtung des Königreichs

Gottes auf Erden (Dewey 1894, S. 105).
Es scheint so, als ob Dewey angesichts des eigenen

akademischen Erfolgs nicht mehr vor dem
Versprechen des intellektuellen Evangeliums
zurückschrecken muss, obwohl ihm die eigentlich
naturwissenschaftliche Ausbildung fehlt. Er nutzt diese

Sprache vielmehr, um sie nicht nur auf die
naturwissenschaftlichen Forschungsstätten anzuwenden,
sondern eine wissenschaftliche Haltung auch für
die Erlösung der Gesellschaft unabdingbar zu
machen. Anders als die frühen Bostoner Pragmatisten
zieht er aber nun keine klare Grenze zwischen
religiös-ethischen Spekulationen und wissenschaftlichen

Verfahren mehr. In den erhaltenen Schriften
Deweys findet sich zwar im Untersuchungszeitraum
keine derart radikale Rezeption der Evolutionstheorie

wie in der eingangs dargestellten Buchbesprechung

Paul Carus'. Eine solche Lesart der Evolution
ist Dewey aber zumindest nicht unbekannt: In

einem Fragment eines Briefes an seine Frau Alice

Chipman Dewey, die zu dem Zeitpunkt in Europa
weilt, beschreibt er ein irritierendes Gespräch mit
der Vizepräsidentin der Students' Christian Association,

in dem diese auf eigentümliche Weise die
Unsterblichkeit der Seele begründet habe: «a girl, the
vice-pres. of the S.C.A., said to me that it seemed to
her the chief argument for immortality was the fact
that it seemed as if so many people by heredity &

environment had to be bad now, & there must be a

chance for everybod salvation-a self-realization-
for everybody!" (Dewey an Alice Chipman Dewey,
4. Juni 1894). Dies sei aber eine totale Verkehrung
des eigentlichen Zusammenhangs. Wie sich der
Zusammenhang stattdessen darstelle, wird von Dewey
in dem Brief nicht mehr erläutert.

In einer Rede zum Verhältnis der Philosophie zur
Theologie vor der Ministerial Band der Students'
Christian Association äussert sich Dewey aber ebenfalls

zum Problem der Unsterblichkeit. Im Anschluss

an sein Referat werden aus dem Publikum Fragen
gestellt. Da die Diskussion nicht stenographiert
wurde, veröffentlicht das Monthly Bulletin 1893 eine

Zusammenfassung. Deweys Äusserungen lassen

die Vermutung zu, dass er Paul Carus zumindest
nicht widersprochen hätte. Auf die Frage «What
about immortality?» antwortet er: «In one sense no
man ever fully lives while he is alive. He is hemmed
in by local bearings. Death is the condition of the
removal of local and temporal bearings. After death

any man's thought has its full force. This is what
Jesus meant in saying that it was better that he should

go away» (Dewey 1893, S. 367).

ZpH Jg. 13 (2007), H. 2



Anmerkungen
1 Natürlich gibt es aber diverse Studien, die sich mehr oder

weniger stark mit den evolutionstheoretischen Implikationen

des Pragmatismus auseinandersetzen, so auch

jüngst Johannes Bellmann in seiner Habilitation zu den
naturalistischen Kontexten von Deweys Pädagogik
(Bellmann 2007). Anders als die vorliegende Darstellung sucht
Bellmann nach einem Schlüssel zu einem (systematischen)
Gesamtverständnis des Werkes Deweys. Bei einer stärkeren

Berücksichtigung der lokalen Kontexte, also in
diesem Fall der religiös-kulturellen Betätigungsfelder der
Protagonisten, sowie den Quellen niederer Provenienz ist
es m.E. fruchtbarer, vor allem die synchronen und diachro-
nen Brüche in den jeweiligen Rezeptionen zu betonen.

2 Spätestens mit Kuklicks Studie Churchmen and Philoso¬

phers. From Jonathan Edwards to John Dewey von 1985
findet die Erforschung der protestantischen Kontexte
des Pragmatismus auch historiographisch reflektiert
statt. In Paul K. Conkins Untersuchung Puritans and Prag-
matists. Eight Eminent American Thinkers (1968), die
ebenfalls mit Edwards beginnt und bei Dewey endet,
war historiographische Reflexion hingegen noch explizit
ausgeschlossen worden (Conkin 1968/1976, S. v).

3 Für William James' Familie fällt die genaue Einordnung
schwer: Sein gutbegüterter Vater Henry hatte sich im Zuge

des Second Great Awakening im ersten Drittel des 19.

Jahrhunderts endgültig vom traditionelleren Calvinismus
seines eigenen Vaters verabschiedet und landete nach
einer Odyssee durch die verschiedenen protestantischen
Kirchen zuletzt bei den Texten des schwedischen Mystikers

Swedenborg, der auch für Benjamin Peirce, Charles
Sanders Peirces Vater, eine Rolle spielte (Menand 2002, S.

82).
4 James A. Good hat gegen Kuklick betont, dass Dewey

nur relativ wenige Artikel im Andover Review oder der
Bibliotheca Sacra veröffentlichte, sowie nur wenig Zeit
mit dem Lesen des Andover Review verbracht habe
(Good 2006, S. 131) und dieser Zusammenhang
dementsprechend nicht überbewertet werden dürfe. Dem ist
insofern zuzustimmen, als Dewey zwar die Sprache der
neuen Theologie übernimmt, dies aber in einem spezifischen

lokalen Kontext, der durch die ortsansässige
Kirchengemeinde und die Students' Christian Association
bestimmt ist. Ihn wie Kuklick als Vollender der liberalen
Theologie Andovers aufzubauen, scheint auch mir
überzogen.

Quellen
Carus, Paul: Evolution and Immortality. In: The Open Court

1(1887), S. 726-729
Carus, Paul: Evolution and Immortality. In: The Open Court

5(1891), S. 3044-3045
Dewey, John: The Early Works. Jo Ann Boydston/Fredson Bo¬

wers (Hrsg.). Carbondale: Southern Illinois University
Press 1967-1972 [=EW]

Dewey, John: The Middle Works. Jo Ann Boydston (Hrsg.).
Carbondale: Southern Illinois University Press 1976-1983
[=MW]

Dewey, John: The Later Works. Anne S. Sharpe et al (Hrsg.).
Carbondale: Southern Illinois University Press 1981-1990
[=LW]

Dewey, John: The Obligation to Knowledge of God (1884).
In: EW 1, S. 61-63

Dewey, John: The Revival of the Soul (1885). In: LW 17, S.

10-14
Dewey, John (1886a): Soul and Body (1886). In: EW 1, S. 93-115
Dewey, John (1886b): Review: Science and the Idea of God

by John Fiske (1886). In: LW 17, S. 93-97
Dewey, John (1886c): The Psychological Standpoint (1886).

In: EW 1, S. 122-143
Dewey, John: Ethics and Physical Science (1887). In: EW 1, S.

205-226
Dewey, John: Christianity and Democracy (1893). In: EW 4, S.

3-10
Dewey, John: Reconstruction (1894). In: EW 4, S. 96-105
Dewey, John: The Influence of Darwin on Philosophy (1909).

In: MW 4, S. 3-14

Dewey, John: Foreword. In: Philip Wiener: Evolution and the
Founders of Pragmatism. Cambridge: Harvard University
Press 1949, S. xiii-xiv

James, William: The Works of William James. Frederick H.

Burkhardt et al (Hrsg.). Cambridge: Harvard University
Press 1975-1988 [=Works]

James, William (1868a): Review: Variation of Animals and
Plants under Domestication by Charles Darwin (1868). In:
Works 17, S. 229-235

James, William (1868b): Review: Variation of Animals and
Plants under Domestication by Charles Darwin (1868). In:
Works 17, S. 235-239

James, William: Review: Grundzüge der physiologischen Psy¬

chologie by Wilhelm Wundt (1875). In: Works 17, S. 296-
303

James, William: The Chicago School. In: Psychological Bulle¬

tin 1(1904), S. 1-5
Peirce, Charles S.: Writings of Charles S. Peirce. A Chronological

Edition. Max H. Fisch et al. (Hrsg.). Bloomington:
Indiana University Press 1982ff. [=CE]

Peirce, Charles S.: Lowell Lecture XI (1866). In: CE 1, S. 490-
504

Peirce, Charles S.: Lecture I. Early Nominalism and Realism
(1869). CE 2, S. 310-317

Stockwell, Chester T.: The Evolution of Immortality. Suggestions

of an Individual Immortality Based upon Our Organic

and Life History (1887). Boston: James H. West 1906

Wright, Chauncey (1865/2000): The Philosophy of Herbert
Spencer (1865). In: Frank X. Ryan (Hrsg.): The Evolutionary

Philosophy of Chauncey Wright. Band 1: Philosophical
discussions. Bristol: Thoemmes 2000, S. 43-96

Literatur
Ahlstrom, Sidney E.: A Religious History of the American

People (1972). New Haven: Image Books 2004
Bellmann, Johannes: John Deweys naturalistische Pädagogik.

Argumentationskontexte, Traditionslinien. Paderborn

2007
Conkin, Paul Keith: Puritans and Pragmatists. Eight Eminent

American Thinkers (1968). New York: Midland Book
1976

Good, James A.: A Search for Unity in Diversity. The <Perma-
nent Hegelian Deposit» in the Philosophy of John Dewey.
Lanham: Lexington Books 2006

Henderson, Harold: Catalyst for Controversy. Paul Carus of
Open Court. Carbondale: Southern Illinois University
Press 1993

Hollinger, David A.: Justification by Verification: The Scienti¬
fic Challenge to the Moral Authority of Christianity in
Modern America. In: Michael J. Lacey (Hrsg.): Religion
and Twentieth-century American Intellectual Life.
Cambridge: Cambridge University Press 1989, S. 116-135

Kuklick, Bruce: Churchmen and Philosophers from Jonathan
Edwards to John Dewey. New Haven: Yale University
Press 1985

Menand, Louis: The Metaphysical Club. A Story of Ideas in
America. New York: Farrar, Straus and Giroux 2002

Moore, James R.: The Post-Darwinian Controversies. A Study
of the Protestant Struggle to Come to Terms with Darwin
in Great Britain and America 1870-1900. Cambridge:
Cambridge University Press 1979

Numbers, Ronald L.: Darwinism Comes to America.
Cambridge: Harvard University Press 1998

Roberts, Jon H.: Darwinism and the Divine in America. Pro¬

testant Intellectuals and Organic Evolution, 1859-1900.
Madison: University of Wisconsin 1988

Rockefeller, Stephen C.: John Dewey. Religious Faith and
Democratic Humanism. New York: Columbia University Press

1991

Tröhler, Daniel: The <Kingdom of God on Earth» and Early
Chicago Pragmatism. In: Educational Theory 56(2006),
H1, S. 89-105

Wiener, Philip: Evolution and the Founders of Pragmatism.
Cambridge: Harvard University Press 1949

Wilson, Daniel: Science, Community, and the Transformation
of American Philosophy, 1860-1930. Chicago: University
of Chicago Press 1990

ZpH Jg. 13 (2007), H. 2


	Dewey, Darwin und die menschliche Seele : Rezeption der Evolutionstheorie im frühen amerikanischen Pragmatismus

