Zeitschrift: Zeitschrift fur padagogische Historiographie
Herausgeber: Padagogische Hochschule Zlrich

Band: 13 (2007)

Heft: 2

Artikel: Dewey, Darwin und die menschliche Seele : Rezeption der
Evolutionstheorie im frihen amerikanischen Pragmatismus

Autor: Geiss, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-901799

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-901799
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dewey, Darwin und die
menschliche Seele.

Rezeptionen der Evolutionstheorie im frithen amerikanischen Pragmatismus

(Red.) Immer wieder wird der amerikanische
Pragmatismus mit der Evolutionstheorie in
Verbindung gebracht. Der folgende Aufsatz
untersucht fiir den jungen John Dewey, in-
wiefern diese Abhangigkeit historisch tat-
sédchlich auffindbar ist.

® Michael Geiss

ass die Evolutionstheorie von konstitutiver
. Bedeutung fur den amerikanischen Prag-
=s® matismus sei, ist wahrscheinlich eine der am
haufigsten aufgestellten, aber am wenigsten unter-
suchten Thesen in der Pragmatismusforschung. Dies
trifft sowohl fur die Bostoner Auspragung des Prag-
matismus zu als auch far diejenige Bewegung, die
1904 von William James als Chicago School bezeich-
net wurde (James 1904). Zu gut eignet sich der Um-
stand, dass John Dewey zufalligerweise in dem Jahr
geboren wurde, in dem auch die Origin of Species
(1859) erstmalig erschien, als Auftakt einer grossen
Erzéhlung. Die Geschichte kann dann mit Deweys
genau fiinfzig Jahre spater erschienenem Essay The
Influence of Darwin on Philosophy (1909) an ihrem
Anfang wieder anknupfen und zu einem guten En-
de gefuhrt werden. Gut erscheint dieses Ende, weil
die Rezeption Darwins nicht etwa fur Deweys Ab-
gleiten in die Niederungen des Sozialdarwinismus,
sondern fir seine wissenschaftsoffene Haltung
steht, die eine Philosophie bzw. Pddagogik hervor-
bringt, welche den Herausforderungen der Gegen-
wart gewachsen ist.

Bereits fur Philip Wiener, der 1949 die bis heute
einzige umfassende Untersuchung der Rezeption
der Evolutionstheorie im frihen Bostoner Pragma-
tismus vorgelegt hat," stellt Darwin den zentralen
Vertreter eines empirischen und undogmatischen
Wissenschaftsverstandnisses dar. Pragmatismus und
Darwinismus sind fur ihn zentrale Speerspitzen im
Kampf gegen eine als konservativ bezeichnete Na-
turliche Theologie. Der Verdienst der Grandervater
des Pragmatismus habe darin bestanden, dass sie
die verbreitete Konfusion wissenschaftlicher und
ethisch-religioser Erwagungen hinterfragt und
Uberwunden hatten (Wiener 1949, S. 1ff.). John De-
wey steuert zu Wieners Arbeit noch zu Lebzeiten
ein Vorwort bei (Dewey 1949), so dass in der Folge

ZpH Jg. 13 (2007), H. 2

der Zusammenhang von Chicago School/ und Bosto-
ner Pragmatismus durch eine gemeinsame Rezepti-
on der Evolutionstheorie gesichert scheint.

Dass mit der Rezeption der Evolutionstheorie in
der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts in den USA
aber keineswegs eine Abkehr von religi¢ésen Vor-
stellungen verknUpft sein muss, lasst sich etwa an
einer Rezension des deutschstammigen Verlegers
und Publizisten Paul Carus (1852-1919) zeigen, der
im Monist und im Open Court Texte Deweys heraus-
gab, Charles S. Peirce publizistisch und finanziell
unterstltzte und sich ausgesucht kritisch mit Wil-
liam James’ Wahrheitsbegriff auseinandersetzte
(Henderson 1993, S. 125ff.). Carus aussert sich in ei-
ner Besprechung der gerade erschienenen kleinen
Abhandlung The Evolution of Immortality. Sugges-
tions of an Individual Immortality Based Upon Our
Organic and Life History (1887) enttauscht, dass der
Verfasser Chester Twitchell Stockwell (1841-1911)
nicht konsequenter seinem eigentlichen Anliegen
gefolgt sei. Der Autor habe zwar durchaus erkannt,
dass nur die Evolutionstheorie das Mysterium des
Todes und der Unsterblichkeit aufklaren kénne. Das
Phanomen der Evolution zeige, dass wir standig
wiedergeboren werden, obwohl unsere Kérper im-
merfort sterben. Carus dussert eine dunkle Ahnung,
dass sich auch der Glauben an die Unsterblichkeit
evolutionar begriinden lasse: «The continuity of life
in this world is so plainly demonstrated, the imma-
nence of immortality is so clearly proved, that we
should say the author of these passages must have
shaken off all antiquated ideas of transcendent im-
mortality as taught by the old dualistic philosophies
and theologies» (Carus 1887, S. 728; vgl. auch Carus
1891). Doch letztlich, so Carus kritisch, sitze Stock-
well dennoch den alten Dualismen auf und vertrete
keinen echten Monismus.

Angesichts neuerer Forschungsergebnisse zu den
protestantischen Kontexten des frithen Pragmatis-
mus (Kuklick 1985; Rockefeller 1991; Trohler 2006)
muss auch deren Rezeption der Evolutionstheorie
anders in den Blick genommen werden.? Die soge-
nannten Pragmatisten stammen anders als Carus
allesamt nicht aus lutherischen, sondern aus unita-
rischen® und kongregationalistischen Elternhau-
sern. Fur die amerikanischen Lutheraner lasst sich
allgemein sagen, dass sie sich in der zweiten Halfte
des 19. Jahrhunderts zumeist wenig um die Heraus-
forderung der Kirchen durch die neuen wissen-

65



66

schaftlichen Erkenntnisse kimmerten (Ahlstrom
2004, S. 774f.).

Im Zentrum der folgenden Ausfuhrungen wird
die Frage stehen, welche Bedeutung die Evolutions-
theorie fur John Dewey hatte, als er noch in Ann
Arbor, Michigan tatig war. Durch die Konzentration
auf die friihen Jahre fokussiert die Untersuchung
vor allem auf die Funktion der Evolutionstheorie
vor dem gesicherten akademischen Erfolg des jun-
gen Philosophen, wodurch riickblickende Verortun-
gen, wie Deweys Artikel von 1909, kein unange-
messen starkes Gewicht erhalten. Dabei kommen
vor allem auch weniger prominente Dokumente
wie Rezensionen und kleine Artikel in lokalen Ver-
offentlichungsorganen in den Blick.

Im Vorfeld gilt es aber zu klaren, wie sich die Re-
zeption der Evolutionstheorie im amerikanischen
Protestantismus in der zweiten Halfte des 19. Jahr-
hunderts darstellte, um vor diesem Hintergrund
auch die frihe Rezeption Deweys zu gewichten.
Zum Schluss lasst sich dann zeigen, dass sich John
Deweys Rezeption der Evolutionstheorie in den
Jahren in Ann Arbor immer mehr dem annéherte,
was Paul Carus in seiner Buchbesprechung von
Stockwell forderte: Mit Darwin die menschliche
Seele zu retten.

1) Die Rezeption Darwins im amerikanischen
Protestantismus

der protestantischen Rezeption der Evoluti-
onstheorie stark von der Vorstellung eines
Krieges zwischen Wissenschaft und Religion ge-
pragt. James R. Moore kritisiert diese militarische
Metaphorik in seiner 1979 erschienenen Studie der
Post-Darwinian Controversies als wenig hilfreich fur
die Historiographie. Zwar finde die Warfare-Meta-
pher in den Diskussionen nach 1859 selbst haufig
Anwendung, dies sei aber noch lange kein Grund,
sie auch in der Forschung zu verwenden. Auch far
Moore bleibt aber eine Spannung zwischen dem re-
ligiosen und wissenschaftlichen Weltbild bestehen,
die er vor allem anhand persénlicher Krisen einiger
Rezipienten Darwins nachzeichnet (Moore 1979, S.
13f.). Ronald Numbers spitzt die Entspannung des
Verhaltnisses von Religion und Wissenschaft sogar
noch zu und zeigt auf, dass auch die von Moore
thematisierten personlichen Krisen in den Quellen
so nicht aufzuzeigen sind (Numbers 1998, S. 42f.).
Diese neo-harmonistische Lesart ist wiederum be-
reits Ende der 1980er-Jahre kritisiert worden: Ge-
mass David Hollinger darfe die in bestimmten Quel-
len selbst vorfindliche harmonistische Position nicht
einfach unreflektiert in die Geschichtsschreibung
Ubernommen werden (Hollinger 1989, S. 116f.).
Jon H. Roberts versucht in seiner gross angeleg-
ten Studie Darwinism and the Divine in America
(1988), in der er auf breiter Quellenbasis sowohl die
Rezeption von Pfarrern und Theologen als auch von
publizierenden Laien untersucht, beide Fallstricke

B is in die 1970er-Jahre war die Erforschung

zu vermeiden und somit weder den harmonisti-
schen noch den konfliktistischen Selbstbeschreibun-
gen der Rezipienten zu verfallen. Auf die Frage,
wie Religion und Wissenschaft sich im Zuge der
Auseinandersetzung mit der Darwinschen Evoluti-
onstheorie verhalten hatten, antwort Roberts lako-
nisch: «Indeed, for much of modern history, propo-
nents of the Christian world view regarded the sci-
entific enterprise as an ally in defending their faith.
To suggest, however, that this implies that tension
between science and theology was nonexistent is to
substitute one fiction for another» (Roberts 1988,
S. xv).

Roberts unterscheidet vor allem zwei Rezepti-
onsphasen. Die erste Phase reicht von 1859, dem
Ersterscheinen der Origin of Species, bis 1875. Im
Sinne der Nattrlichen Theologie werde in diesem
Zeitraum von einer als geordnet vorgefundenen
Welt auf einen Schopfer geschlossen, der fir die
Ordnung verantwortlich gemacht wird. Eine Tren-
nung von religiéser und wissenschaftlicher Weltan-
schauung ist somit — auch far naturwissenschaftlich
Tatige — noch gar nicht vollzogen. Dies druckt sich
auch in einer nicht etablierten institutionellen Tren-
nung aus. Viele Wissenschafter sind zugleich Pfarrer
und viele fromme Christen interessieren sich auch
fur die Naturwissenschaften und sehen Forschung
als eine Moglichkeit, Gott zu begegnen (ebd., S. 9).
Da Wissenschaft und Religion vor Darwin fur die
Protagonisten nicht als gegenséatzlich zu begreifen
waren, erfolgte die Kritik Darwins in den ersten 25
Jahren vor allem auch mit naturwissenschaftlichen
Argumenten. Die religiésen bzw. theologischen Im-
plikationen der Evolutionstheorie spielten hinge-
gen kaum eine Rolle fur die Ablehnung Darwins
(ebd., S. 32).

In der Zeit zwischen 1865 und 1875 gewinnt, so
Roberts, Darwins Evolutionstheorie zwar noch nicht
bei der breiteren Bevélkerung an Akzeptanz, wird
aber von immer mehr Naturwissenschaftern positiv
aufgenommen. Diese zunehmende wissenschaftli-
che Akzeptanz bringt die Kritiker der Darwinschen
Evolutionstheorie in der Folge dazu, in ihrer Kritik
entweder nun auch auf die theologischen Implika-
tionen zu verweisen oder die eigene religitse Posi-
tion zugunsten der Evolutionstheorie zu reformu-
lieren. Am Ende des 19. Jahrhunderts steht nur noch
eine Minderheit der protestantischen Intellektuel-
len evolutionstheoretischen Konzepten ablehnend
gegeniber. Die grundsatzlich offene Haltung ge-
genlber wissenschaftlichen Argumentationsformen
bereits vor 1859 fuhrte vielmehr dazu, ein neues re-
ligioses Verstandnis zu formulieren, das einerseits
offen gegenlber wissenschaftlichen Erkenntnissen
blieb, andererseits Darwin aber nicht darwinistisch
interpretierte, sondern ihn theistisch und immanen-
tistisch reformulierte und Gott zugleich - parado-
xerweise — personal dachte (ebd., S. 140ff.).

ZpH Jg. 13 (2007), H. 2



2) Deweys Rezeption in Ann Arbor

eweys Darwinbild lasst sich am besten nach-
zeichnen, wenn es mit der Darwinrezeption
im frihen Bostoner Pragmatismus kontras-
tiert wird: In einem unveroffentlichten Manuskript
von 1869 erklart Charles Sanders Peirce den Anhéan-
gern von Herbert Spencer, warum Darwin in den
Naturwissenschaften wesentlich gréssere Aufmerk-
samkeit erfahre als Spencer, obwohl letzterer doch
die umfassendere Theorie habe: «They cannot un-
derstand that it is not the sublimity of Darwin’s the-
ories which makes him admired by men of science,
but that it is rather his minute, systematic, extensi-
ve, and strict scientific researches which have given
his theories a more favorable reception — theories
which in themselves would barely command scienti-
fic respect» (Peirce 1869, S. 314). Ahnlich dussern
sich William James und Chauncey Wright (James
1868a, S. 229; James 1868b, S. 235; James 1875, S.
298; Wright 1865/2000, S. 54).

Das Ideal des akribischen Forschers ist in John
Deweys Rezeption der Evolutionstheorie ebenfalls
prasent, aber zunéachst nicht — wie bei den Bostoner
Pragmatisten — als Selbstzuschreibung. In einer klei-
nen Publikation fur das ortsansassige Universitéts-
blatt von 1885 polemisiert Dewey gegen den Ver-
such, der religiosen Erfahrung mithilfe von wissen-
schaftlichen Verfahren auf den Grund zu gehen.
Man sei davon ausgegangen, dass es ausreiche, psy-
chologische Forschung zu betreiben, genau zu beo-
bachten, umfassend zu sammein, abzuwéagen und
grundlich zu sichten sowie sorgfaltig und umfas-
send zu generalisieren, um die ganze Frage des spi-
rituellen Daseins fur jetzt und spater so zu beant-
worten, wie Darwin und andere die Frage des Le-
bens beantwortet hatten. Dies sei aber nicht mog-
lich: «Once for all, it should be said that it is absolu-
tely impossible for science to settle any religious
question» (Dewey 1885, S. 13).

Dewey gebraucht hier dasselbe Bild wie die Bos-
toner Pragmatisten, wenn er Darwin als Paradebei-
spiel eines akkuraten Forschers aufbaut. In der Me-
taphorik hatte man sich wahrscheinlich verstanden,
nur dass Dewey nicht die wissenschaftliche For-
schung vor den Ansprichen der Religion schitzt,
sondern genau umgekehrt verfahrt. Noch deutli-
cher wird Deweys Anliegen in einem Essay, den er
ein Jahr zuvor nicht in einem Universitatsblatt, son-
dern im Hauptorgan der ortsansdssigen Students’
Christian Association verdffentlicht. Niemals zuvor,
so Dewey, sei die Anhaufung von Fakten so wie
heute als ein Zweck in sich selbst betrachtet wor-
den. Tausende verbrachten ihre Zeit und Kraft da-
mit, die genauen Daten der Natur und der Geschich-
te zu untersuchen. Er habe zwar prinzipiell nichts
dagegen einzuwenden; nicht einverstanden zeigt
sich Dewey jedoch damit, dass aufgrund der wach-
senden Bedeutung der Wissenschaften alle anderen
Fragen aussen vor blieben. Die wissenschaftlich ge-
wonnenen Fakten mussten namlich erst noch mit

ZpH Jg. 13 (2007), H. 2

der ganzen Natur des Menschen in Zusammenhang
gebracht werden: «All knowledge is one. It is all of
God, the universe, say rather, of God; and if any set
of facts are regarded as something in themselves,
out of all relation to God and God’s creatures, it is
no knowledge» (Dewey 1884, S. 62).

So ist es auch nicht verwunderlich, dass Dewey
Darwin teleologisch interpretiert. In einem Aufsatz
von 1886 fur die Bibliotheca Sacra argumentiert De-
wey, dass die Behauptung der Darwinisten, das
Zweckhafte in der Natur sei nur ein Produkt von Zu-
fallen, falsch sei. Vielmehr miisse Darwin so verstan-
den werden, dass naturliche Selektion nicht die
Zwecke in der Natur in Frage stelle, sondern viel-
mehr diese zu einem allgemeinen Gesetz des Uni-
versums mache. Die Natur sei in dieser Vorstellung
teleologisch «all the way through» (Dewey 1886a,
S. 103).

Bruce Kuklick hat in seiner Studie Churchmen
and Philosophers Deweys Zeit in Ann Arbor im Kon-
text der Andover Liberals verortet. Diese formulier-
ten im letzten Viertel des 19. Jahrhunderts eine
Theologie der Erfahrung, die sich affirmativ gegen-
Uber den neuen Wissenschaften verhélt, die
menschliche Seite Jesu hervorhebt und den Wandel
mehr betont als ewige Wahrheiten. Die Bibel wird
in diesem Zusammenhang nicht mehr wértlich ver-
standen, bleibt aber das zentrale Dokument. Das
Gottesverstandnis bleibt immanent und zugleich -
paradoxerweise — personal. Die neue Theologie
stellt somit laut Kuklick weniger ein konsistentes
Programm dar, als vielmehr eine Kritik der her-
kémmlichen Theologie mit der Tendenz, die Grenze
zwischen dem Sakularen und dem Sakralen aufzu-
I6sen (vgl. Kuklick 1985, S. 216ff.). Dewey verdffent-
lichte nicht nur einige Texte in den zentralen Orga-
nen der Andover Liberals, sondern betatigte sich
auch aktiv in der lokalen kongregationalistischen
Kirche und der ortsansassigen Students’ Christian
Association. Seine dort gehaltenen Vortrage setzen
sich mit der Frage der Kultivierung der religiésen
Geflhle, der Bibelkritik, den neuen Wissenschaften
oder einem historischen Verstandnis des Christen-
tums auseinander, was es tatsachlich als sinnvoll er-
scheinen lasst, Dewey im Zusammenhang der neu-
en Theologie zu verorten.*

Deweys spatere Rezeption der Evolutionstheorie
in Ann Arbor kann als Versuch gelesen werden, die
Vorstellung eines immanenten und dennoch perso-
nalen Gottes wissenschaftlich zu reformulieren. In
einer Rezension betont er etwa, dass die Wege des
Menschen auch die Wege Gottes seien. Alle Persén-
lichkeit, so Dewey, sei unendlich, sie sei zugleich
Mittel und Zweck, Prozess und Resultat, Evolution
und Ziel des Universums. Der Mensch sei die Krone
und die Herrlichkeit des Universums und alle Dinge
arbeiteten zusammen fur die héchsten geistigen Ei-
genschaften des Menschen (Dewey 1886b, S. 96).
Voraussetzung dafir sei die Evolution des Nerven-
systems, das erst das jetzige menschliche Bewusst-
sein ermogliche (Dewey 1886¢, S. 132).

67



68

Trotzdem konnen fur Dewey Fragen der Hand-
lungsfuihrung nicht evolutionar, also nicht von den
Naturwissenschaften beantwortet werden. Anders
als noch ein Jahr zuvor im Aufsatz fur die Bibliothe-
ca Sacra, sieht Dewey in Ethics and Physical Science
(1887) nun keine Zwecke mehr in der Natur. Die
physikalische Welt habe kein Ziel, die Natur kein
Ideal. Der evolutionare Prozess sei vom Kampf ums
Uberleben und vom Wettstreit gekennzeichnet, das
ethische Ideal musse aber auf Harmonie zielen. Aus
der Natur kénne also kein Ideal abgelesen werden,
die physikalische und die ethische Welt widerspra-
chen sich sogar (Dewey 1887, S. 213ff.). Dewey be-
greift sich selbst nicht als Teil der «scientific men»,
sondern versucht die Fragen der Lebensfiihrung vor
deren Zugriff zu schitzen (ebd., S. 209).

Uber die Jahre in Ann Arbor ist aber in Deweys
Texten eine Entwicklung von einer Verteidigung
des Religiésen vor der wissenschaftlichen Relativie-
rung hin zu einer Uberhéhung der Wissenschaft als
einer religiésen Praxis, die auch fur ethische Fragen
von Bedeutung ist, festzustellen. In einem 1892 ge-
haltenen Vortrag zum Verhaltnis von Christentum
und Demokratie vor der Students’ Christian Asso-
ciation bezeichnet Dewey die Wissenschaft als his-
torisch gesehen neuen Weg der christlichen Offen-
barung. Die neuen Wissenschaften seien neben
Christentum und Demokratie nur ein weiterer As-
pekt der Vereinigung aller Menschen durch die Re-
alisierung der Wahrheit des Lebens (Dewey 1893, S.
8f.). Dewey sieht keinen besseren Platz fur die Ver-
wirklichung des Kingdom of God on Earth als die
University of Michigan. Doch, unterstreicht Dewey
seinen optimistischen Zukunftsentwurf, seine Stu-
denten sollten auch an Lots Frau denken, die sich
auf der Flucht von Sodom und Gomorrha umdrehte
und zur Saule erstarrte (ebd., S. 10).

3) Die Unsterblichkeit der Seele

nders als die jungen Pragmatisten in Boston
Awar Dewey nicht naturwissenschaftlich aus-

gebildet (vgl. Wilson 1990). Dewey greift
die gesellschaftliche Anerkennung, die eine wissen-
schaftliche Haltung Ende des 19. Jahrhunderts ge-
niesst, auf, versucht aber dieser eine wissenschafts-
offene Alternative entgegenzuhalten, die viel star-
ker in der eigenen religiosen Herkunft verankert
ist. Seine fehlende naturwissenschaftliche Grundbil-
dung und die lokale Anbindung an protestantische
Einrichtungen, wie die kongregationalistische Kir-
che und die Students’ Christian Association, lasst
die Sprache der neuen Theologie attraktiv erschei-
nen, das eigene, nunmehr auch akademische Da-
sein zu rechtfertigen. Stimmt diese Interpretation,
Uberrascht es, dass David Hollinger Dewey nicht wie
Kuklick als Vollender der neuen Theologie be-
schreibt, sondern als einen der Hauptreprasentan-
ten und wichtigsten Prediger des Intellectual Gos-
pel, in dem die Wissenschaft als ein Tempel erschei-
ne und das Forschen als Gebet verstanden werde

(Hollinger 1989, S. 125). Hollinger zitiert dazu zu-
nachst eine Passage aus einem Vortrag, den Dewey
1894, kurz bevor er nach Chicago ging, vor der Stu-
dents’ Christian Association gehalten hat. Dewey
ruft zum Schluss dieses Vortrags die jungen Protes-
tanten auf, ihren Glauben angesichts der neuen
wissenschaftlichen Erkenntnisse und Forschungsme-
thoden zu reformulieren, so dass dieser effizienter
mitarbeiten kénne an der Errichtung des Koénig-
reichs Gottes auf Erden (Dewey 1894, S. 105).

Es scheint so, als ob Dewey angesichts des eige-
nen akademischen Erfolgs nicht mehr vor dem Ver-
sprechen des intellektuellen Evangeliums zurtck-
schrecken muss, obwohl ihm die eigentlich natur-
wissenschaftliche Ausbildung fehlt. Er nutzt diese
Sprache vielmehr, um sie nicht nur auf die naturwis-
senschaftlichen Forschungsstatten anzuwenden,
sondern eine wissenschaftliche Haltung auch far
die Erlésung der Gesellschaft unabdingbar zu ma-
chen. Anders als die frihen Bostoner Pragmatisten
zieht er aber nun keine klare Grenze zwischen reli-
giods-ethischen Spekulationen und wissenschaftli-
chen Verfahren mehr. In den erhaltenen Schriften
Deweys findet sich zwar im Untersuchungszeitraum
keine derart radikale Rezeption der Evolutionsthe-
orie wie in der eingangs dargestellten Buchbespre-
chung Paul Carus’. Eine solche Lesart der Evolution
ist Dewey aber zumindest nicht unbekannt: In ei-
nem Fragment eines Briefes an seine Frau Alice
Chipman Dewey, die zu dem Zeitpunkt in Europa
weilt, beschreibt er ein irritierendes Gesprach mit
der Vizeprasidentin der Students’ Christian Associa-
tion, in dem diese auf eigentimliche Weise die Un-
sterblichkeit der Seele begriindet habe: «a girl, the
vice-pres. of the S.C.A,, said to me that it seemed to
her the chief argument for immortality was the fact
that it seemed as if so many people by heredity &
environment had to be bad now, & there must be a
chance for everybod salvation--a self-realization—
for everybody!” (Dewey an Alice Chipman Dewey,
4. Juni 1894). Dies sei aber eine totale Verkehrung
des eigentlichen Zusammenhangs. Wie sich der Zu-
sammenhang stattdessen darstelle, wird von Dewey
in dem Brief nicht mehr erlautert.

In einer Rede zum Verhaltnis der Philosophie zur
Theologie vor der Ministerial Band der Students’
Christian Association aussert sich Dewey aber eben-
falls zum Problem der Unsterblichkeit. Im Anschluss
an sein Referat werden aus dem Publikum Fragen
gestellt. Da die Diskussion nicht stenographiert
wurde, veroffentlicht das Monthly Bulletin 1893 ei-
ne Zusammenfassung. Deweys Ausserungen lassen
die Vermutung zu, dass er Paul Carus zumindest
nicht widersprochen hatte. Auf die Frage «What
about immortality?» antwortet er: «In one sense no
man ever fully lives while he is alive. He is hemmed
in by local bearings. Death is the condition of the
removal of local and temporal bearings. After death
any man'’s thought has its full force. This is what Je-
sus meant in saying that it was better that he should
go away» (Dewey 1893, S. 367).

ZpH Jg. 13 (2007), H. 2



Anmerkungen

1 Naturlich gibt es aber diverse Studien, die sich mehr oder
weniger stark mit den evolutionstheoretischen Implikati-
onen des Pragmatismus auseinandersetzen, so auch
jungst Johannes Bellmann in seiner Habilitation zu den
naturalistischen Kontexten von Deweys Padagogik (Bell-
mann 2007). Anders als die vorliegende Darstellung sucht
Bellmann nach einem Schlussel zu einem (systematischen)
Gesamtverstandnis des Werkes Deweys. Bei einer starke-
ren Berucksichtigung der lokalen Kontexte, also in die-
sem Fall der religios-kulturellen Betatigungsfelder der
Protagonisten, sowie den Quellen niederer Provenienz ist
es m.E. fruchtbarer, vor allem die synchronen und diachro-
nen Bruche in den jeweiligen Rezeptionen zu betonen.

2 Spatestens mit Kuklicks Studie Churchmen and Philoso-
phers. From Jonathan Edwards to John Dewey von 1985
findet die Erforschung der protestantischen Kontexte
des Pragmatismus auch historiographisch reflektiert
statt. In Paul K. Conkins Untersuchung Puritans and Prag-
matists. Eight Eminent American Thinkers (1968), die
ebenfalls mit Edwards beginnt und bei Dewey endet,
war historiographische Reflexion hingegen noch explizit
ausgeschlossen worden (Conkin 1968/1976, S. v).

3 Fur William James’ Familie fallt die genaue Einordnung
schwer: Sein gutbeguterter Vater Henry hatte sich im Zu-
ge des Second Great Awakening im ersten Drittel des 19.
Jahrhunderts endgultig vom traditionelleren Calvinismus
seines eigenen Vaters verabschiedet und landete nach
einer Odyssee durch die verschiedenen protestantischen
Kirchen zuletzt bei den Texten des schwedischen Mysti-
kers Swedenborg, der auch fur Benjamin Peirce, Charles
Sanders Peirces Vater, eine Rolle spielte (Menand 2002, S.
82).

4 James A. Good hat gegen Kuklick betont, dass Dewey
nur relativ wenige Artikel im Andover Review oder der
Bibliotheca Sacra veroffentlichte, sowie nur wenig Zeit
mit dem Lesen des Andover Review verbracht habe
(Good 2006, S. 131) und dieser Zusammenhang dement-
sprechend nicht Gberbewertet werden dirfe. Dem ist in-
sofern zuzustimmen, als Dewey zwar die Sprache der
neuen Theologie Gbernimmt, dies aber in einem spezifi-
schen lokalen Kontext, der durch die ortsansassige Kir-
chengemeinde und die Students’ Christian Association
bestimmt ist. Ihn wie Kuklick als Vollender der liberalen
Theologie Andovers aufzubauen, scheint auch mir tber-
zogen.

Quellen

Carus, Paul: Evolution and Immortality. In: The Open Court
1(1887), S. 726-729

Carus, Paul: Evolution and Immortality. In: The Open Court
5(1891), S. 3044-3045

Dewey, John: The Early Works. Jo Ann Boydston/Fredson Bo-
wers (Hrsg.). Carbondale: Southern lllinois University
Press 1967-1972 [=EW]

Dewey, John: The Middle Works. Jo Ann Boydston (Hrsg.).
Carbondale: Southern Illinois University Press 1976-1983
[=MW]

Dewey, John: The Later Works. Anne S. Sharpe et al (Hrsg.).
Carbondale: Southern lllinois University Press 1981-1990
[=LW]

Dewey, John: The Obligation to Knowledge of God (1884).
In:EW 1, S.61-63

Dewey, John: The Revival of the Soul (1885). In: LW 17, S.
10-14

Dewey, John (1886a): Soul and Body (1886). In: EW 1, S. 93-115

Dewey, John (1886b): Review: Science and the Idea of God
by John Fiske (1886). In: LW 17, S. 93-97

Dewey, John (1886c¢): The Psychological Standpoint (1886).
In: EW 1, S. 122-143

Dewey, John: Ethics and Physical Science (1887). In: EW 1, S.
205-226

Dewey, John: Christianity and Democracy (1893). In: EW 4, S.
3-10

Dewey, John: Reconstruction (1894). In: EW 4, S. 96-105

Dewey, John: The Influence of Darwin on Philosophy (1909).
In: MW 4, S. 3-14

ZpH Jg. 13 (2007), H. 2

Dewey, John: Foreword. In: Philip Wiener: Evolution and the
Founders of Pragmatism. Cambridge: Harvard University
Press 1949, S. xiii—xiv

James, William: The Works of William James. Frederick H.
Burkhardt et al (Hrsg.). Cambridge: Harvard University
Press 1975-1988 [=Works]

James, William (1868a): Review: Variation of Animals and
Plants under Domestication by Charles Darwin (1868). In:
Works 17, S. 229-235

James, William (1868b): Review: Variation of Animals and
Plants under Domestication by Charles Darwin (1868). In:
Works 17, S. 235-239

James, William: Review: Grundzlge der physiologischen Psy-
chologie by Wilhelm Wundt (1875). In: Works 17, S. 296—
303

James, William: The Chicago School. In: Psychological Bulle-
tin 1(1904), S. 1-5

Peirce, Charles S.: Writings of Charles S. Peirce. A Chronolo-
gical Edition. Max H. Fisch et al. (Hrsg.). Bloomington:
Indiana University Press 1982ff. [=CE]

Peirce, Charles S.: Lowell Lecture Xl (1866). In: CE 1, S. 490-
504

Peirce, Charles S.: Lecture I. Early Nominalism and Realism
(1869). CE 2, S. 310-317

Stockwell, Chester T.: The Evolution of Immortality. Sugges-
tions of an Individual Immortality Based upon Our Orga-
nic and Life History (1887). Boston: James H. West 1906

Wright, Chauncey (1865/2000): The Philosophy of Herbert
Spencer (1865). In: Frank X. Ryan (Hrsg.): The Evolutiona-
ry Philosophy of Chauncey Wright. Band 1: Philosophical
discussions. Bristol: Thoemmes 2000, S. 43-96

Literatur

Ahlstrom, Sidney E.: A Religious History of the American
People (1972). New Haven: Image Books 2004

Bellmann, Johannes: John Deweys naturalistische Padago-
gik. Argumentationskontexte, Traditionslinien. Pader-
born 2007

Conkin, Paul Keith: Puritans and Pragmatists. Eight Eminent
American Thinkers (1968). New York: Midland Book
1976

Good, James A.: A Search for Unity in Diversity. The Perma-
nent Hegelian Deposit> in the Philosophy of John Dewey.
Lanham: Lexington Books 2006

Henderson, Harold: Catalyst for Controversy. Paul Carus of
Open Court. Carbondale: Southern lllinois University
Press 1993

Hollinger, David A.: Justification by Verification: The Scienti-
fic Challenge to the Moral Authority of Christianity in
Modern America. In: Michael J. Lacey (Hrsg.): Religion
and Twentieth-century American Intellectual Life. Cam-
bridge: Cambridge University Press 1989, S. 116-135

Kuklick, Bruce: Churchmen and Philosophers from Jonathan
Edwards to John Dewey. New Haven: Yale University
Press 1985

Menand, Louis: The Metaphysical Club. A Story of Ideas in
America. New York: Farrar, Straus and Giroux 2002

Moore, James R.: The Post-Darwinian Controversies. A Study
of the Protestant Struggle to Come to Terms with Darwin
in Great Britain and America 1870-1900. Cambridge:
Cambridge University Press 1979

Numbers, Ronald L.: Darwinism Comes to America. Cam-
bridge: Harvard University Press 1998

Roberts, Jon H.: Darwinism and the Divine in America. Pro-
testant Intellectuals and Organic Evolution, 1859-1900.
Madison: University of Wisconsin 1988

Rockefeller, Stephen C.: John Dewey. Religious Faith and De-
mocratic Humanism. New York: Columbia University Press
1991

Trohler, Daniel: The «Kingdom of God on Earth> and Early
Chicago Pragmatism. In: Educational Theory 56(2006),
H1, S. 89-105

Wiener, Philip: Evolution and the Founders of Pragmatism.
Cambridge: Harvard University Press 1949

Wilson, Daniel: Science, Community, and the Transformation
of American Philosophy, 1860-1930. Chicago: University
of Chicago Press 1990

69



	Dewey, Darwin und die menschliche Seele : Rezeption der Evolutionstheorie im frühen amerikanischen Pragmatismus

