
Zeitschrift: Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pädagogische Hochschule Zürich

Band: 12 (2006)

Heft: 1

Artikel: Kind oder Curriculum? : Zur Entstehung eines Grundproblems der
"modernen" Erziehung

Autor: Oelkers, Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901846

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901846
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kind oder Curriculum?
Zur Entstehung eines Grundproblems der «modernen» Erziehung

(Red.) Pädagogische Praxis war schon immer

Objekt reformerischer Bemühungen, deren

Ausrichtungen und Vehemenz jeweils
unterschiedliche Konjunkturen hatten. Jürgen
Oelkers formuliert im Folgenden die These,

dass die moderne Erziehung von zwei
unterschiedlichen Reformambitionen geprägt ist,
nämlich auf der einen Seite von einer
Kindzentrierung und auf der anderen Seite von
einer Leistungsorientierung. Beide Bestreben

seien nicht aufeinander reduzierbar,
aber auch nicht vermeidbar: Moderne Erziehung

resultiert, mit anderen Worten, aus der

Spannung dieser reformerischen Absichten.
Die These wird nachfolgend von verschiedenen

internationalen Exponenten der
Erziehungswissenschaft kommentiert.

Jürgen Oelkers

Der
Präsident der Columbia University, Nicho¬

las Murray Butler, hat 1898 in einem Essay

den Term «new education» neu verwendet
und nachhaltig bekannt gemacht. Von «neuer
Erziehung» ist schon zuvor verschiedentlich die Rede

gewesen, aber der Begriff wird erst durch den Kontext

der Schulreformdiskussion im letzten Jahrzehnt
des 19. Jahrhunderts zentral. «Neu» wäre eine
Erziehung, die sichtbar mit den tradierten Formen
des Lehrens und Lernens brechen würde. Gemeint
waren die Methoden des Primarschulunterrichts,
die den Schüler passiv Messen und rote learning
abverlangten. Der Wandel wurde dort gesehen, wo
das aktive Lernen der Schüler in den Mittelpunkt
gestellt wurde.

In diesem Rahmen hatte John Dewey 1902

(Dewey 2002, S. 83ff.) darauf verwiesen, dass es keinen

Gegensatz zwischen «Kind» oder «Curriculum»
geben könne, weil das «oder» - also der explizite
Dualismus t philosophisch irreführend sei. Aber genau
wegen dieses Dualismus entwickelte die «neue
Erziehung» ihre schöpferische und polemische Kraft
(Oelkers 2005). Die neue Erziehung war gegen die
alte Schule eingestellt und der Gegensatz war ein
harter Dualismus, der die gesamte Rhetorik
bestimmte und Tiefenschichten pädagogischer
Überzeugungen tangierte. Der Konflikt zwischen der

Kindorientierung und der Lehrplanorientierung
dauert an und ist grundlegend bis in die heutigen
Diskussionen hinein. Wer etwa für «Standards»

argumentiert, scheint automatisch gegen das «Kind»

zu votieren (Noddings 2003).
Das Aufkommen und die Dramatik des Problems

lässt sich am Werk von Nicholas Butler aufzeigen,
das heute zu Unrecht wenig beachtet wird.1 Butler
gründete und entwickelte das Teachers College der
Columbia University,2 war über dreissig Jahre lang
Herausgeber der ersten Zeitschrift der «new education»,

nämlich der seit 1891 erscheinenden Educational

Review, und wurde 1901 Präsident der
Columbia University, die zum Zentrum der progressiven

Bewegung in den Vereinigten Staaten werden
sollte. Präsident Butler, obwohl Republikaner,
berief John Dewey und verlagerte sowohl die Kapazität

als auch das Potential der progressiven Pädagogik

von Chicago nach New York (Martin 2002, S.

223ff.).3
Diese Aktivitäten haben eine Vorgeschichte, die

für die Entwicklung des didaktischen Ideals der
Kindzentrierung beachtet werden muss. Butler war
seit 1886 Präsident der Industrial Education Association,

einer Vereinigung von New Yorker Pädagogen
und Unternehmern, aus der das Teachers College
hervorgehen sollte. Wesentliche Konzepte der
«neuen Erziehung» wie die Projektmethode, die
Produktorientierung oder das induktive Lernen
durch Handeln stammten aus der Industrie und
ihrer Erziehungspraxis, die gegenüber den schulischen

Methoden des Lernens als dynamisch und
fortschrittlich angesehen wurde. Die Schule war
Objekt der Kritik, weil sie nicht effizient schien und

vor allem nicht lernorientiert arbeite.4 Eine
Kernfrage war auch die Erneuerung der Curricula hin zu
verwertbarem Wissen (Butler 1894).

Entsprechend den Erfahrungen in Industrie und
Berufsbildung fragte Nicholas Murray Butler 1898,

wo denn die «neue Erziehung» bleibe, wenn starre,
autoritäre Methoden, die nicht je neu entwickelt
und den Lernenden angepasst werden müssen,
einen uninspirierten Unterricht in langweiligen Klassen

bestimmten. Eine wirklich «neue Erziehung»
könne es erst dann geben, wenn der Maschinenstil
des normalen Unterrichts überwunden sei (Butler
1898, S. 76f.). Für die Verbesserung des Unterrichts
sei keine Verstärkung der alten Methoden nötig,
die sämtlich unwissenschaftlich seien, sondern ein
grundlegend neues Verständnis von Lernen (Flagg
Young 1903, S. 145).

Für Butler (1907, S. 79ff.) war selbstverständlich,
dass diese «neue Erziehung» die Bedingung sei für
die Weiterentwicklung der amerikanischen Demokratie,

wobei auch die öffentliche Meinung und so

der fortlaufende Prozess der kritischen Diskussion
verschiedener Positionen, Kulturen und Ansichten
als Faktor der Erziehung verstanden wurden. Vor
allem diese Fundierung in Demokratie und Öffent-

32 ZpHJg. 12(2006), H. 1



lichkeit unterscheidet amerikanische von europäischen

Positionen der Erziehungstheorie. Die

Kindzentrierung ist demgegenüber keine amerikanische
Besonderheit. Theorien, die sich gegen starre
Methoden und die Lehrplanzentrierung des Unterrichts

richteten, sind in der kontinentaleuropäischen

Pädagogik des 19. Jahrhunderts an vielen
Stellen nachweisbar, oft mit Lehrkräften als Autoren

(Oelkers 1989/2005, Kap. 2.1.).
Die Kindzentrierung hat zwei historische

Bedingungsfaktoren, die Kindergartenbewegung und so

die Praxis frühkindlicher Erziehung auf der einen,
die Entwicklung der Kinderpsychologie auf der
anderen Seite. Die rasche Gründung von Kindergärten
nach Fröbels Tod (1852) schaffte eine eigene Profession

für die vorschulische Erziehung, die kritisch
gegenüber dem gängigen Unterricht eingestellt war
und die vom spielerischen Lernen ausging. Das

«aktive» Kind ist so zunächst das Kindergartenkind. Die

wesentlich von William Preyer und Bernard Perez

begründete Kinderpsychologie bestätigte die
Sichtweise des aktiv lernenden, sich selbst organisierenden

Kindes, das in der Erziehung intelligent behandelt

werden muss.

Die amerikanische progressive Erziehung
koppelte diese Sichtweise mit der Demokratisierung
der Schule. Die demokratische Haltung, schrieb Ella

Flagg Young 1916 in ihrer Rezension von John De-

weys Buch Democracy and Education, sei integraler
Teil der Erziehung, nicht aufgesetzte Lernziele,
denen keine Praxis entspräche. Deweys Ideen seien in

seiner Schule in Chicago ausprobiert worden, und

es gäbe genügend Evidenzen, dass sie in der Praxis

auch erfolgreich waren. Denn was hätten die
zahlreichen Besucher dieser Schule, die knapp acht Jahre

Bestand hatte, gesehen? «Instead of straight
rows of children's heads they found children moving

physically as if outside of school; instead of raising

their hands, or making other physical signs to
indicate a desire to answer a question, children

spoke out and expressed themselves as if in good
society outside of school. The teachers of the classes

were not skilful in questioning that brought the
desired answer speedily. They seemed to the visitors

to be wasting time. Sometimes they were. All were
breaking away from habits of long standing, and

were seeking that better way, of which they had

caught more than a glimpse. Visitors as a rule had

not intended to devote time to seeing children in

school acting as they would in society. Their ideals

of order by which the school was to be estimated
contained no elements corresponding to this»

(Flagg Young 1916, S. 5).

Die Theorie zu diesen Beobachtungen entwickelte

Ella Flagg Young 1906 in ihrer Schrift Ethics in
School. Grundlegend für die Erziehung und ihren
Verlauf sind nicht abstrakte Werte und Normen,
sondern die sozialen Beziehungen der Schüler

untereinander sowie die zwischen Lehrern und Schülern

(Flagg Young 1906, S. 22ff.). Die moralischen

Erfahrungen von Kindern und Jugendlichen führen

zu Gewohnheiten, die den Idealen der Erwachsenen

mehr oder weniger nahe kommen (ebd., S. 28).

Autorität kann nicht verordnet werden, sondern
setzt den Willen und die Entwicklung des Kindes

voraus (ebd., S. 29), Kinder aber sind immer Teil
sozialer Gruppen und Wirklichkeiten und müssen

herausfinden, wie Wunsch und Wirklichkeit in
Einklang zu bringen sind (ebd., S. 30).

Es gibt keinen magischen Kanal, mit dem Erziehung

den Kindern unabhängig von deren Willen
und Erfahrungen Moral «beibringen» könnte.
Demgegenüber sind viele metaphysische Theorien der
Erziehung davon überzeugt, es nicht mit willentlichen

Akten verschiedener Personen zu tun zu
haben, die sich auf eine fragile soziale Wechselwirkung

einstellen müssen, sondern mit der Realisierung

einer «Idee» oder eines übergeordneten
«Ziels» (ebd.). Aber Kinder reagieren sichtbar, wenn
sie Zweifel haben, ob eine Regel oder eine soziale
Gewohnheit (custom) vernünftig ist (ebd., S. 31). Sie

lernen und arbeiten intelligent, sie stimmen nicht
immer mit der Lehrkraft überein und wollen in

dem, was sie tun, verstanden werden (ebd., S. 35).

Wer Kinder einfach zur Imitation oder Übernahme

anhält, verletzt ihre Intelligenz. Sie übernehmen
nicht einfach, was sie sehen und hören, sondern

prüfen es aufgrund ihrer eigenen Erfahrungen, die
nicht erst in der Schule pädagogisch relevant sind.

Das Verständnis des sozialisierten Kindes, das die
Schule nicht als «tabula rasa»5 betritt, geht wesentlich

zurück auf Charles Cooleys (1902, 1909)6 Theorie

der «Primärgruppe», die später William Thomas

weiter entwickeln sollte. «Primärgruppen» sind alle

Gruppen oder sozialen Beziehungen, in und mit
denen das kleine Kind seine grundlegenden Erfahrungen

gewinnt. Aus diesen ersten und nahen

Erfahrungen wird später die Weltsicht des Erwachsenen

aufgebaut, der nicht erst in der Schule lernt,
sondern von Anfang an auf seine sozialen Umwelten
eingestellt ist. Schulische Bildung ist daher kein

qualitativer Sprung. Cooley hat auch die Idee des

«social seif» weiter entwickelt, mit der die cartesi-
sche Kluft zwischen Innenwelt und Aussenwelt
überwunden werden sollte. Kinder sind nicht, wie
bei Rousseau, zuerst Natur und dann Gesellschaft,
sie sind immer schon, und zwar aktiv lernend, auf
«Gesellschaft» eingestellt, versteht man darunter
ihre primären sozialen Beziehungen. Daher lernen
sie auch Demokratie in ihrer primären Kultur, und
dies praktisch und nicht mit Hilfe abstrakter
Belehrungen (Cooley 1918).

Das hat Folgen für die Theorie: «All principles by
themselves are abstract», schreibt John Dewey
(1991, S. 7) in Experience and Education. «They
become concrete only in the consequences which
result from their application». Prinzipien der pädagogischen

Reform, wie sie seit dem letzten Drittel des

19. Jahrhunderts diskutiert werden, sind sehr
fundamental und sehr weitreichend. Aber wer sie richtig

verstehen will, kann nicht von «Entweder:Oder-

Philosophien» ausgehen, also sich auf die eine Seite

ZpH Jg. 12 (2006), H. 1



gegen die andere stellen. Alles kommt darauf an,
wie diese Prinzipien in der Praxis der Erziehung, in

Schulen, Familien und anderen sozialen Feldern,
interpretiert werden. Man muss herausfinden, wie sie

konkret die Erfahrung bestimmen oder nicht
bestimmen. Die «neue» Erziehung ist so nicht einfach

aufgrund ihrer Selbstbehauptungen die bessere. Sie

muss sich bewähren, und zwar von ihren
Konsequenzen aus.

Experience and Education erschien 1938. Dewey
hatte sich Ende des Jahres 1936 mit einem provozierenden

Buch des Präsidenten der University of
Chicago, Robert Mayard Hutchins,7 auseinander
gesetzt,8 in dem die progressive education, der Dewey
zugerechnet wurde und wird, auf das heftigste
attackiert worden war. Flutchins' The Higher Learning
in America (1936) markiert in zentralen Positionen
das Gegenteil des Programms der amerikanischen

Reformpädagogik. Flutchins begründete neu, was
in der angelsächsischen Welt liberal education
genannt wird, eine Bildung, die frei ist von praktischen

Bezügen. Grundlegend, so Flutchins, sei nicht
das Verhältnis von Lernen und Flandeln und so die
Probe des Abstrakten in der Erfahrung, sondern der
Kanon der Flöheren Bildung, der in einem verbindlichen

Set an Grossen Büchern überliefert werde.
Bildung sei so weder instrumentell noch funktional

zu begreifen, vielmehr müsse bei jedem
Bildungsgang die intellektuelle Tradition vorausgesetzt

werden, an der sich jeder Lernende abzuarbeiten

habe. Im März 1937 bezeichnete Flutchins das

Ziel einer solchen Bildung mit «intellectual discipline»,

zu unterscheiden von dem reformpädagogischen

Ziel der «Entwicklung der Persönlichkeit».9

Bildung müsse im Blick auf die abverlangten
Niveaus disziplinieren, und das sei nur möglich mit
einer verbindlichen intellektuellen Überlieferung,
über die nicht subjektiv entschieden werden könne
und die nicht zur Disposition stehe. Dabei müsse in

der Flöheren Bildung auf praktische Bezüge
verzichtet werden. Alltägliche Erfahrung und intellektuelle

Bildung seien getrennte Grössen. Man könne
also nicht die Erfahrung und schon gar nicht die
praktischen Konsequenzen einer Theorie zum Massstab

der Bildung erheben. Sie kann in diesem Sinne

nur sich selbst genügen.
Die Diskussion über liberal education als akademische

Alternative zur Reformpädagogik dauerte
bis nach dem Zweiten Weltkrieg an und ist bis heute

virulent (Oelkers 2004a). Hutchins war der
eigentliche Gegenspieler Deweys in der amerikanischen

Diskussion über die Zukunft der Bildung, wobei

Hutchins die beiden zentralen Themen im Spätwerk

Deweys, nämlich Freiheit und Demokratie, mit
seiner eigenen Bildungstheorie zu besetzen
versuchte (Hutchins 1943; Hutchins 1953). Freiheit sei

nicht einfach gegeben, sondern müsse intelligent
genutzt werden, und Demokratie sei nicht einfach
ein Problem der Partizipation und des Austausches
zwischen verschiedenen Gruppen der Gesellschaft,
sondern des Bildungsniveaus ihrer Mitglieder, das

sich material entscheide, in der Auseinandersetzung
mit dem Gegenstand.

Bildung (education), schrieb Hutchins 1953, habe

zu tun mit der Entwicklung der intellektuellen Kräfte

des Menschen. Aber diese sei mehr als das
experimentelle Lernen der Naturwissenschaften. Verglichen

mit Kultur, Geschichte, Kunst und Philosophie
seien die Daten der empirischen Forschung nur von
begrenztem Nutzen, was auch damit zusammen
hänge, dass sie «wertfrei» verstanden werden (Hutchins

1953, S. 70f.). Eine liberale Bildung sei eine

Grundlage für das gute Leben und so für das Leben
in der Demokratie, das Verstehen und Urteilskraft
voraussetzt, also nicht durch ständiges Experimentieren

erreicht werden kann (ebd., S. 72f.).
Andererseits gibt es für die zweckfreie Bildung

keine obere Grenze, «because there cannot be too
many people with understanding and judgement»
(ebd., S. 73). Und: es handelt sich um eine lebenslange

Aufgabe, die nicht mit dem Ende der Kindheit

getan ist. Dieser Einwand richtet sich gegen die
kindzentrierte Pädagogik, die vor allem in den

zwanziger Jahren weltweit grossen öffentlichen
Einfluss hatte. Manchmal, so Hutchins, denken wir
Erziehung, als sei sie eine Art Kinderkrankheit, eine

einmalige Angelegenheit wie Mumps, Masern,
Keuchhusten oder Windpocken, die genügend
Abwehr aufbauen, um nicht wiederholt werden zu
müssen. «If a person has had education in
childhood, he need not, in fact he cannot, have it again.
But the pedagogical principle that the most important

things can be learned only in mature life is

supported by a sound philosophy in general. Men are
rational animals. They achieve their terrestrial felicity

by the use of reason. And this means that they
have to use it for their entire lives. To say that they
should learn only in childhood would mean that
they were human only in childhood» (ebd., S. 75).

Es ist sicher übertrieben, das «irdische Glück»
allein vom Gebrauch des Verstandes abhängig zu
machen. Aber es ist richtig, wenn Hutchins darauf
verweist, dass eine Republik nur durch den Gebrauch
der Intelligenz aufrecht erhalten werden kann und
in diesem Sinne als eine «Republik des Lernens»
verstanden werden muss (ebd., S. 75f.). Der Dissens

liegt nicht hier, sondern in der Bestimmung dessen,

was Bildung sein soll oder nur sein kann. «In the
West this education has gone by the name of liberal
education. It has consisted of the liberal arts, the
arts of reading, writing, listening, speaking, and
figuring, and of the intellectual and artistic tradition
we inherit» (ebd., S. 80).

Erziehung besteht nicht einfach im entdeckenden

Lernen, sie ist nicht leicht und verlangt
Anstrengungen, die mit der kulturellen Tradition
gegeben sind. Die Idee, dass Erziehung «leicht» sein

soll, da alle Aktivitäten als Erziehung gelten, ist ein
schwer wiegendes Missverständnis, zu dem vor
allem die Philosophie John Deweys oder, was seine

Anhänger davon übernommen haben, beigetragen
hat (ebd., S. 86). Aber das war nicht das Problem,

ZpH Jg. 12(2006), H. 1



vielmehr wollte die pragmatistische Pädagogik und
mit ihr Dewey eine demokratische Erziehungstheorie

entwickeln, die vom Bildungsideal der Eliten
Abstand nimmt. Hutchins versucht, das klassische

Elitenkonzept - «the best education for the best»

(ebd., S. 80) - zu demokratisieren, und zwar mit
folgendem rhetorischen Argument: «Liberal education
was the education of rulers. It was the education of
those who had leisure. Democracy and industry, far
from making liberal education irrelevant, make it
indispensable and possible for all the people.
Democracy makes every man a ruler, for the heart of
democracy is universal suffrage. If liberal education
is the education that rulers ought to have, and this
I say, has never been denied, then every ruler, that
is every citizen, should have a liberal education»
(ebd., S. 84).10

Gegen diese Auffassung ist schon vor Deweys
Democracy and Education argumentiert worden.
Dabei spielte nicht nur der Verdacht feudaler Theorien,

die sich lediglich auf Eliten konzentrieren würden,

eine Rolle, sondern zugleich das Verhältnis von
Bildung und öffentlicher Meinung, also dem
Grundmedium der Demokratie. Nicholas Murray Butler
hatte 1899 skizziert, was Education of Public Opinion

genannt wurde (Butler 1899/1907).11 Butler
argumentiert hier, dass die Bildung der öffentlichen
Meinung ein Produkt der Industriegesellschaft sei,

mit dem völlig neuartige Steuerungsprobleme
verbunden seien, die etwa die antike Demokratie nicht
annähernd kannte: «Public opinion is not very old.
It is the child of the art of printing, of modern
education, of modern means of communication, of
modern democracy. Printing and education made it
possible. Steam and electricity have developed it
enormously. Democracy has caused it to grow
through exercises. As democratic tendencies and
habits have spread, as the circle of human information

und human interest has widened, as the means
of communication between man and man and
between man and the world about him have expanded

and multiplied, the complexity of public
opinion has greatly increased; and while the difficulty
of arousing it has diminished, the difficulty of directing

it has increased many fold» (Butler 1899/1907, S.

45f.; Hervorhebungen JO).

Die Gefahr der modernen Massenkommunikation

besteht darin, dass der Einzelne sich gar nicht
ein eigenes Urteil bildet, sondern auf Stereotypen
und Anhängerschaften reagiert (ebd., S. 52ff.). «We
believe first and defend our beliefs afterwards»
(ebd., S. 53). Zudem wird die öffentliche Meinung
auch nicht ständig «grösser» oder «rationaler»,
eher scharen Meinungsführer Truppen hinter ihren
Fahnen, die möglichst blind folgen sollen (ebd., S.

55).

Das Argument, wonach der öffentlichen Bildung
angesichts der politischen Steuerungen durch
Massenmedien keine oder nur eine geringe Bedeutung
für die Demokratie zukomme, ist später von dem

englischen Politologen Graham Wallas entwickelt

worden.12 Der ehemalige Lehrer Wallas glaubte
nicht an die befreiende Macht der Erziehung. Politische

Bildung war für ihn Rhetorik. Meinungen werden

durch Schlagzeilen gemacht (Wallas 1938, S.

104ff.), politische Meinungen basieren auf irrationalen

Steuerungen (ebd., S. 10Off.) und am Ende

siegt nicht die Vernunft, sondern die bessere

Suggestion (ebd., S. 112).

Aber genau aus diesem Grunde, könnte man
schliessen, kommt der Erziehung zur Demokratie
grösste Bedeutung zu, wie Nicholas Butler bereits
1896 dargelegt hatte (Butler 1896/1907). Politische

Erziehung müsse mehr sein als nur Unterricht in

Regierungskunde, mehr auch als Patriotismus in der
Schule oder der morgendliche Fahnenappell, nämlich

die Vorbereitung intelligenter Bürger auf die
Geschäfte des Gemeinwesens. Und das wird
verstanden als Gegensatz zum europäischen Ideal der
Kultivierung: «The public education of a great
democratic people has other aims to fulfil than the
extension of scientific knowledge or the development

of literary culture. It must prepare for intelligent

citizenship» (Butler 1896/1907, S. 92).

Das sei schwer zu erreichen, aber müsse dennoch
und zwar um der Prinzipien willen, auf die die
Demokratie beruht, immer wieder angestrebt werden,
und zwar auch, wie es schon 1896 hiess, gegen die
vorherrschenden Trends der Politikverdrossenheit
in Teilen der Bevölkerung (ebd., S. 93). Glaubwürdigkeit

erreicht die demokratische Erziehung auch

nur dann, wenn die Fehler und Schwächen in der
Praxis der Demokratie thematisiert werden und
nicht lediglich die brillanten Entwürfe (ebd., S. 98f.).
Daher schliesst Butler: «The difficulties of democracy

are the opportunities of education» (ebd., S.

100), dies verstanden als Lebensprinzip und nicht
lediglich als Maxime schulischen Unterrichts.

Innerhalb des Pragmatismus wird Demokratie als

Rahmen nicht nur der Pädagogik, sondern der Moral

überhaupt verstanden, die nicht einfach als

«praktische Vernunft» unabhängig von der Verfassung

der Gesellschaft anzusehen ist. Nur wo die

Verfassung politische Freiheit garantiert, können
sich demokratische Überzeugungen entwickeln
(Tufts 1917, S. 111), aber solche Überzeugungen
sind nicht einfach feste Gewohnheiten, sondern
unaufhörliche Anpassungen dieser Gewohnheiten im

Rahmen öffentlicher Auseinandersetzungen.
Demokratie muss fortlaufend gewonnen werden und
stellt keinen Automatismus dar. Entscheidend sind

überzeugende Problemlösungen, also nicht lediglich

Rituale und Symbole der Demokratie, sondern
ihre Praxis, die tatsächlich so etwas abverlangt wie
«intelligent citizenship».

Die Grundidee, auch ethische Fragen auf intelligente

Problemlösungen zu beziehen, geht auf
Konzepte zurück, die John Dewey zusammen mit James

Tufts13 in ihrem gemeinsamen Buch Ethics entwickelt

hatten. Hier wird vor allem die Frage diskutiert,

wie ein Kriterium für Moralität entwickelt
werden könne. Der Vorschlag geht dahin, morali-

ZpHJg. 12 (2006), H. 1



sehe Entwicklung mit Wachstum (growth) und
Intelligenz in Verbindung zu bringen, und dies
sowohl in historischer als auch in psychologischer
Hinsicht. Moral ist ein Prozess, der nicht auf einem
bestimmten Prinzip basiert, sondern bessere oder
schlechtere Lösungen moralischer Probleme hervorbringt,

mit denen sich stärkere oder schwächere

Konsequenzen verbinden. Moral ist keine Instanz,
auf die man sich unabhängig von der Erfahrung
berufen könnte (Dewey/Tufts 1908).

James Tufts hat dann 1917 in seinem Buch über
die Herkunft und die Aufgaben der amerikanischen
Demokratie darauf verwiesen, dass intelligente
Anpassung mit Freiheit und Bildung zu tun hat, was
auch heissen muss, Freiheit von Angst. Demokratische

Bildung setzt nicht nur Egalitätsprinzipien
durch, etwa im Bereich der Koedukation, und
demokratische Bildung ist nicht allein durch das
Postulat der Chancengleichheit fassbar. Vielmehr: «In a

still larger sense education is necessary for freedom;
only recently has this come to be realized. With the
rapid growth of natural science and of invention it
has become evident that freedom from disease,

freedom from poverty, freedom from fears of many
kinds all depend upon education» (Tufts 1917, S.

178).
Das hat alles auch seine andre Seite: Gerade die

amerikanische Pädagogik hat den Konflikt
zwischen Freiheit und Egalität, der jeder Demokratie
innewohnt (Butler 1899/1907, S. 57), nie wirklich
aufgelöst. Und allzu oft war die «neue Erziehung»
jeweils nur eine rhetorische Figur, die auf ein
Wundermittel verwies, das es nie gab (Perkinson 1995).

Die hohen Erwartungen der freien und gleichen
Erziehung wurden oft unterlaufen oder nicht erfüllt,
und der Grundkonflikt, was als «Bildung» zu gelten
hat und was nicht, ist ungelöst.

Insofern ist die Frage «Kind oder Curriculum»
nicht dadurch aufzulösen, dass das «oder» negiert
wird.

Die Erziehungstheorie wird sich anstrengen müssen,

hinter den Gegensatz von «Kind» oder
«Curriculum» zu gelangen. Sie kann nicht einfach neu
anfangen. Der Dualismus beherrscht die öffentliche
Rhetorik und prägt die pädagogischen Lager. Dabei

liegt das «und» schon aus ganz trivialen Gründen
nahe. Ohne Kinder wären Curricula Papier und ohne

Curricula wüssten Schulen nicht, was sie

unterrichten sollen. Aber das «oder» bestimmt die
Rhetorik der Schulkritik, die historische Identität
pädagogischer Richtungen und die intellektuellen
Kampfplätze, wenn über Erziehung öffentlich
gestritten wird. In der Diskussion zwischen Hutchins
und Dewey ist letztlich nur der Gegensatz befestigt
worden, was die Entwicklung der Bildung eher
behindert als befördert hat. Man steht immer noch in

Lagern, als habe gerade erst die progressive
Pädagogik begonnen, und der Konflikt ist grundlegender,

als es die wenigen Versuche (wie Eagan 2003)

zu seiner Auflösung deutlich machen.
«Kind oder Curriculum» ist mehr als nur ein Ge¬

gensatz. Dahinter verbergen sich zwei fundamentale

Paradigmen der Erziehung (Oelkers 2004b), die
nicht aufeinander reduziert, aber auch nicht
vermieden werden können. Das eine Paradigma geht
davon aus, dass sich die Natur des Kindes entwickelt
und dass die Entwicklung unterstützt werden muss,
das andere Paradigma sieht Bildung als kulturelle
Autorität, die Ansprüche stellt und die es nicht
gleichgültig lässt, woran gelernt wird. «Konstruktion»

oder «Instruktion» sind zwei neue Formeln für
ein ungelöstes Problem, das weniger von Daten als

von tief sitzenden Überzeugungen geprägt wird.
Die Geschichte der Pädagogik lässt die Wahl

offen. Man kann sich auf die kindzentrierte Linie von
Rousseau bis Piaget berufen, aber auch die
Instruktionslinie, die von Herbart bis Diane Ravitch reicht.
Die eine gilt bis heute als «progressiv», die andere
als «konservativ», wobei beide Labels als Zuschrei-

bungen zuverlässig abrufbar sind. Progressive
Theorien erscheinen sympathischer, weil sie mit der
Rhetorik und Ästhetik des Kindes verbunden sind.

Konservative Theorien erscheinen realistischer, weil
sie mit Notwendigkeiten argumentieren und die
Macht des Faktischen auf ihrer Seite wissen. Leider
erlaubt diese Situation keinen Swing, weil beide
Lager Bekenntnisse verlangen. Auch Deweys Hoffnung

von 1938, die praktischen Konsequenzen mögen

entscheiden, ist wenig weiterführend, denn
nicht die Praxis ist für das Problem vorrangig,
sondern die Rhetorik.

The English version of this article can be downloaded

under:

http://ihbf.phzh.ch>Publikationen>Zeitschrift für
pädagogische Historiographie>lnhalt 1/06

1 Zeitgenössisch war das ganz anders, wie etwa die Biblio¬

graphie von Thomas (1934) zeigt.
2 Butler war von 1887 bis 1891 der erste Präsident des New

York College for the Training of Teachers, aus dem das
1893 gegründete Teachers College der Columbia University

hervorgehen sollte. Das Konzept hat Butler (1889)
selbst entwickelt.

3 Nicholas Murray Butler (1862-1947) studierte nach sei¬

nem Doktorat 1884 an der Columbia University in Paris
und Berlin. Vom Herbst 1885 an war er im Departement
of Philosophy des Columbia College tätig, aus dem 1896
die Columbia University hervorgehen sollte. Butler war
ihr Präsident von 1901 bis 1945. Er erhielt 1931, zusammen

mit Jane Addams, den Friedensnobelpreis. Butler
war von 1925 bis 1945 Präsident der Carnegie Endowment

for International Peace. Er begründete das Konzept
der Friedenserziehung.

4 Das war ein stehender Verdacht (vgl. etwa Eliot 1909).
5 «The tabula rasa doctrine of perception» spielt bei der

Entwicklung der pragmatistischen Erziehungstheorie eine

zentrale Rolle. George Herbert Mead ersetzte diese
sensualistische Doktrin durch eine Theorie der symbolischen

Sozialisation, die auf Wechselwirkung basiert (Oelkers

2005).
6 Charles Horton Cooley (1864-1929) studierte an der Uni¬

versity of Michigan und machte dort 1897 seinen Ph.D.
Von 1893/1894 sind notebooks erhalten, die die
Vorlesungen von John Dewey aufzeichneten. Dewey war im
Juni 1886 zunächst als Assistenzprofessor für Philosophie
an die University of Michigan berufen worden. Cooley
lehrte seit 1892 im Department of Sociology der University

of Michigan.

ZpH Jg. 12(2006), H. 1



7 Robert Maynard Hutchins (1899-1977), Absolvent der
Yale-University, lehrte von 1925 an zwei Jahre an der
Yale Law School, bevor er dort Dekan wurde. 1929 wurde
er der fünfte Präsident der University of Chicago, eine
Position, die er bis 1945 innehatte. Von 1945 bis 1949 war
er Kanzler (chancellor) der University of Chicago. Von
1943 bis 1974 an war er Chairman of the Board der
Encyclopedia Britannica. 1954 wurde er Präsident des Fund
for the Republic, von 1969 war Hutchins Chairman of the
Board des Center for the Study of Democratic Institutions
in Santa Barbara. Hutchins war ein rigoroser Verfechter
der akademischen Freiheit, in den fünfziger Jahren
verweigerte er den Loyalitätseid der Fakultäten.

8 John Dewey: Rationality in Education. In: The Social Fron¬

tier Vol. Ill, No. 21 (December 1936), S. 71-73. John
Dewey: President Hutchins' Proposals to Remake Higher
Education. In: The Social Frontier Vol. Ill, No. 22 (January
1937), S. 103-104. Robert Maynard Hutchins: Grammar,
Rhetoric, and Mr. Dewey. In: the Social Frontier Vol. Ill,
No. 23 (February 1937), S. 137-139. John Dewey: Was
President Hutchins Serious? In: The Social Frontier Vol. Ill,
No. 24 (March 1937), S. 167-169.

9 Diskussion mit William A. Neilson (Präsident des Smith
College) am 7. März 1937 im New York Times Magazine
(S. 1-2, S. 25).

10 «If industry is to give everybody leisure, and if leisure, as

history suggests, tends to be degrading and dangerous
unless it is intelligently used, then everybody should have
the education that fits him to use his leisure intelligently,
that is, liberal education. If leisure makes liberal education

possible, and if industry is to give everybody leisure,
then industry makes liberal education possible for
everybody» (Hutchins 1953, S. 84).

11 Das Elitenthema wird berührt und positiv gewendet, al¬

lerdings bezogen auf Leistungs- und nicht auf Bildungseliten

(ebd., S. 56f.).
12 Graham Wallas (1858-1932) wurde 1914 Professor für

politische Wissenschaften an der London School of
Economics. Er war Mitbegründer der Fabian Society und ein

enger Freund von George Bernard Shaw. Wenig bekannt
ist, dass Wallas von 1871 an als Schullehrer tätig war. Er

schrieb einen der berühmten Fabian Essays in Socialism

von 1889, verliess die Fabian Society aber 1904. Seine
These ist für den Disput zwischen John Dewey und Walter

Lippman über den Strukturwandel der Öffentlichkeit
(Koller 2004) grundlegend.

13 James Hayden Tufts (1862-1942) war nach einem Studi¬

um am Amherst College seit 1884 Leiter der neu gegründeten

Staples High School in Westport, Connecticut. Ein

Jahr später kehrte er als Mathematiklehrer nach Amherst
zurück. Er blieb dort für zwei Jahre und studierte von
1887 an in Yale. Zuvor hatte er in der Concord School in
Philosophy (einer Sommerschule in Connecticut) William
Torrey Harris gehört. In Yale wurde Tufts beeinflusst unter

anderem von George Trumbull Ladd. Im Herbst 1889

wurde Tufts Deweys Assistent in Philosophie an der
University of Michigan. Von 1891 an studierte Tufts zwei Jahre

lang in Deutschland, zunächst in Berlin und dann in

Freiburg. Hier promovierte er bei Alois Riehl mit einer
Arbeit zum Thema The Sources and Development of
Kant's Teleology, die 1892 veröffentlicht wurde. Seit
Herbst 1892 war er an der University of Chicago tätig. Als
John Dewey und George Herbert Mead 1894 ebenfalls
nach Chicago kamen, bildeten die drei den Nukleus der
Chicago School des Pragmatismus. Tufts wurde 1904 Leiter

des Departments für Philosophie, nachdem Dewey
zur Columbia University gewechselt war. In diesem Amt
blieb Tufts bis 1930. Er zog sich nach einem heftigen
Konflikt mit dem neuen Präsidenten der Universität von
Chicago, Robert Maynard Hutchins, zurück. Tufts hat
sich, wie Mead und Dewey, intensiv mit pädagogischen
Fragen auseinander gesetzt, ohne bislang entsprechend
gewürdigt worden zu sein. Die Grundidee der moralischen

Evolution geht zurück auf einen Artikel, den Tufts
(1906) zwei Jahre vor der Ethik veröffentlicht hat. Die
einschlägigen Arbeiten zur Ethik sind gesammelt in Tufts
(1992).

Quellen
Butler, Nicholas Murray: Education. The Training of the Tea¬

cher. In: The Century Volume 38, Issue 6 (October 1889),
S. 915-920

Butler, Nicholas Murray: The Reform of Secondary Educati¬

on. In: The Century Vol. 48, Issue 2 (June 1894), S. 314-
316

Butler, Nicholas Murray: The Meaning of Education. Contri¬
butions to the Philosophy of Education. New York: Charles

Scribner's Sons 1898
Butler, Nicholas Murray: Democracy and Education. An

Address Delivered Before the National Educational
Association at Buffalo, New York, July 7, 1896. In: Nicholas
Murray Butler: True and False Democracy. New York:
Charles Scribner's Sons 1907, S. 77-101

Butler, Nicholas Murray: Education of Public Opinion. An
Address Delivered Before the University of Michigan on
Commencement Day, June 22, 1899. In: Nicholas Murray
Butler: True and False Democracy. New York: Charles
Scribner's Sons 1907, S. 41-75

Cooley, Charles Horton: Human Nature and the Social Order.
New York: Charles Scribner's Sons 1902

Cooley, Charles Horton: Social Organization: A Study of the
Larger Mind. New York: Charles Scribner's Sons 1909

Cooley, Charles Horton: A Primary Culture for Democracy. In:

Publications of the American Sociological Society
13(1918), S. 1-10

Dewey, John: The Child and the Curriculum. Chicago: The

University of Chicago Press 1902

Dewey, John: The Middle Works 1899-1924, Vol. 6: How We
Think and Selected Essays 1910-1911. Carbondale/Ed-
wardsville: Southern Illinois University Press 1985

Dewey, John: The Later Works, 1925-1953. Vol. 13: 1938-
1939. Carbondale/Edwardsville: Southern Illinois University

Press 1991

Dewey, John: Pädagogische Aufsätze und Abhandlungen
(1900-1944). Rebekka Horlacher/Jürgen Oelkers (Hrsg.).
Zürich 2002

Dewey, John/Tufts, James Hayden: Ethics. New York: Henry
Holt 1908

Eliot, Charles W.: Education for Efficiency and The New Defi¬

nition of the Cultivated Man. Boston/New York/Chicago/
Cambridge: Houghton Mifflin Company/The Riverside
Press 1909

Flagg Young, Ella: Scientific Method in Education. In: The
University of Chicago: Investigations Representing the
Departments. Part II: Philosophy of Education. Chicago:
The University of Chicago Press 1903, S. 141-155

Flagg Young, Ella: Ethics in School. Chicago: The University
of Chicago Press 1906

Flagg Young, Ella: Democracy and Education. In: Journal of
Education Vol. LXXXIV, No.1 (July 6, 1916), S. 5-6

Hutchins, Robert Maynard: The Higher Learning in America.
New Haven: Yale University Press 1936

Hutchins, Robert Maynard: Education for Freedom. Baton
Rouge: Louisiana State University Press 1943

Hutchins, Robert Maynard: The Conflict of Education in a

Democratic Society. New York: Harper&Bros. 1953
Tufts, James Hayden: On Moral Evolution. In: James Hayden

Tufts (Ed.): Studies in Philosophy and Psychology by
Former Students of Charles Edward Garman. Boston:
Houghton 1906, S. 3-39

Tufts, James Hayden: Our Democracy. Its Origins and Its
Tasks. New York: Henry Holt 1917

Tufts, James Hayden: Selected Writings. Carbondale/Ed¬
wardsville: Southern Illinois University Press 1992

Wallas, Graham: Humane Nature in Politics (1908). London:
Constable&Company Ltd 1938

Literatur
Egan, Kieran: Getting it Wrong from the Beginning. Our

Progressive Inheritance from Herbert Spencer, John
Dewey, and Jean Piaget. New Haven/London: Yale University

Press 2002
Koller, Andreas: Strukturwandel der Öffentlichkeit in

Westeuropa und den USA. Theoretische, metatheoretische
und empirische Reformulierung und transatlantische In-

ZpHJg. 12(2006), H.1



tegration der Klassiker [Diss. Universität Zürich]. Zürich
2004

Martin, Jay: The Education of John Dewey. A Biography.
New York: Columbia University Press 2002

Noddings, Nel: Hutchins and Dewey Revisited: Two Views of
Democracy. In: Zeitschrift für pädagogische Historiographie

9(2003), S. 15-20
Oelkers, Jürgen (2004a): Kanon und Variation: Zur histori¬

schen Wirkkraft klassischer Bildung. In: Therese Fuhrer/
Paul Michel/Peter Stotz (Hrsg.): Geschichten und ihre
Geschichte. Basel 2004, S. 405-438

Oelkers, Jürgen (2004b): Democracy and the Two Dogmas of

Education, in: Korean Society for the Study of Education
(Ed.): The Role of Education in the 21st Century. Seoul
2004, S. 27-55

Oelkers, Jürgen: Reformpädagogik. Eine kritische
Dogmengeschichte (1989). Weinheim/München 2005

Oelkers, Jürgen: George Herbert Meads Theorie der Erzie¬

hung und die deutsche Pädagogik. In: Daniel Tröhler/Jür-

gen Oelkers (Hrsg.): Pragmatismus und Pädagogik. Zürich
2005, S. 195-225

Perkinson, Henry J.: The Imperfect Panacea. American Faith
in Education (1968). Boston: McGraw Hill 1995

Thomas, Milton H.: Bibliography of Nicholas Murray Butler,

Comments on «Child» or «Curriculum»?
On the genesis of a basic problem of
«modern» education

Patricia and John White

«Il n'y a pas de solution parce
qu'il n'y a pas de problème»
Marcel Duchamp

The
title of Professor Oelkers's paper speaks of

a «problem». What is this problem? A key
idea in the paper is that there are two opposing

views of education which evoke uncompromising

commitment from their adherents. These are
the child-centred approach, traceable from Rousseau

through to Piaget, and the transmission of
culture approach, found from Herbart down to Diane
Ravitch. Most of the paper seems to have to do with
historical elucidation of this polarity. The «genesis»
in the title appears to refer to this.

Polarity or problem?

But
if the topic of the paper is the genesis of a

polarity, where does the «problem» come in?

Why is a polarity a problem? Is Oelkers
suggesting that there is a practical problem here, in

that the uncompromisingness of the two approaches

gets in the way of sensible educational
policymaking? He does not say this, so this is only speculation.

The difficulty for the reader, here and, as we
shall show, elsewhere, is that Oelkers's gnomic
remarks at crucial points in his argument leave us
rudderless, without guidance. This is especially true of
the title, and of the mystifying final paragraph,
from which the account of the two approaches just
given comes.

At least it seems reasonably clear that the bulk of
the paper is intended to shed historical light on the
genesis of the polarity, so let us attend to that. Oelkers

spends most of his article looking at episodes in
the history of American education where this
polarisation is found, especially in the dispute between
Hutchins and Dewey. He also traces the child-cen¬

tred strand back from Dewey to Nicholas Murray
Butler.

America or Europe?

Oelkers
clearly sees his more general remarks

about «two fundamental paradigms of
education» as applying to European

writings as well as to American. This is evident in the
remark about the two traditions from Rousseau and
from Herbart, mentioned above. At the same time,
he explicitly states that European child-centred
thinking has been different from American in that
the latter has been grounded in notions of democracy

and the public. Certainly much of Oelkers's
discussion of American developments highlights
issues to do with democracy. But this raises the
obvious question: what light, given this difference,
does the American story throw on the European?
Again, the author leaves his readers in bewilderment.

How are they to understand the scope of the
paper? The title, and much of the material towards
the end of it, lead them to expect it to be dealing
with something more general than the American

story. But in the last three paragraphs, where Oelkers

broadens out beyond the US scene, how the
latter relates to the European situation is left
opaque. No doubt there is an interesting account
that could be given here, but Oelkers does not
provide it.

Oelkers emphasises the entrenched positions
that people adopt at both ends of the child-centred
and the curriculum-centred polarity. He suggests,
but does not explicitly say, that this is the case west
and east of the Atlantic - despite the difference in

interpretation just mentioned. This raises an
interesting question. How far do these entrenched
positions really exist? To judge from contemporary
British experience, what one tends to find is passionate
commitment in some quarters to the idea that the
traditional curriculum is under threat, that schools

ZpHJg. 12 (2006), H. 1


	Kind oder Curriculum? : Zur Entstehung eines Grundproblems der "modernen" Erziehung

