
Zeitschrift: Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pädagogische Hochschule Zürich

Band: 12 (2006)

Heft: 2

Artikel: Die Erziehung der psychologischen Seele

Autor: Curtis, Matthew

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901854

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901854
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Erziehung der psychologischen
Seele

Matthew Curtis

Einleitung

An
der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert

argumentierte die amerikanische Pädagogik

auf neue und folgenreiche Art psychologisch.

Paradigmatische Entwürfe der Freiheit, des

Staatsbürgertums (citizenship), Lernens und der
Individualität (self-hood) basierten mehr und mehr
auf der Fähigkeit des Einzelnen, sich strategisch an
seine Umgebung anzupassen und unablässig nach

der Realisierung und Nutzung seines Humankapitals

(human capital) zu streben. Durch vernünftige
Planung, angewandtes Wissen und zielstrebige
Führung sollte eine hervoragende Zukunft des Kindes

und der Nation realisiert werden. Die psychologisch

informierte Pädagogik machte es sich zur
Aufgabe, solche Ziele zu unterstützen.

Ausgehend von einer Untersuchung der Werke
von vier herausragenden amerikanischen pädagogischen

Psychologen (educational psychologists) -
Granville Stanley Hall, William James, John Dewey
und Edward Thorndike - soll in diesem Aufsatz der
Fokus auf diejenigen Prinzipien gelegt werden,
welche die kindliche Entwicklung bestimmen. Die
Werke dieser Autoren werden als spezifische
Funktionen betrachtet, die das Kind, das im Hinblick auf
ethische und intelligente Ziele erzogen werden soll,
als «Entwicklungswesen» (human becoming) psy-
chologisieren. Von diesem Blickwinkel aus betrachtet

ist die disziplinare Konstituierung der Pädagogischen

Psychologie ein epistemologisch-ethisch-on-
tologischer Vorgang. Dieser generiert autoritatives
Wissen, das das gute und kompetente Kind bzw.
dessen Betreuungspersonen nutzen sollen, um
moralische Handlungs-, Denk- und Seinsweisen zu
kultivieren.

Indem man die verschiedenen Formen der
psychologischen Argumentation zusammenbringt,
lassen sich die Ordnungsprinzipien, die das Kind zu
einem Beobachtungs- und Interventionsobjekt werden

lassen, nachvollziehen. Ich versuche historisch

zu ergründen, was diese disparaten Denkfiguren
und Sichtweisen in der Psychologie möglich und
verständlich macht. Zwei historische Zugänge werden

in diesem Artikel unternommen: erstens, die
Untersuchung der Psychologie als einer Instanz, die
das moralische Kind herstellt (fabricate), und zweitens

das Kartieren (mapping) und Verorten (orienting)

des vernünftigen Selbst durch die Psychologie,
die das Innere des Kindes für die Berechnung und
Überwachung erschliesst. Der vorliegende Ansatz
betrachtet die Pädagogische Psychologie als eine
Assemblage von diskursiven, intellektuellen und

materiellen Praktiken, die das lernende Kind
auffordern, in besonderer Weise zu sehen bzw. gesehen

zu werden und zu formen bzw. geformt zu
werden.

Die Herstellung (fabrication) des moralischen
Kindes

Der
psychologische Diskurs führte das, was

von den traditionellen religiösen Werten
und Interessen übrig geblieben war, in die

Domäne der Wissenschaft ein. Die Pädagogische
Psychologie lieferte säkulare Strategien, um die
weltliche Entwicklung zu steuern und zu beurteilen.

Diese Entwicklungen basierten grösstenteils
auf «modernist impulses», welche sich die Moral als

einen «guide to action» vorstellten, den man für
«to be concerned purely with what is right to do
rather than with what it is good to be» hielt
(Hutchison 1976, S. 78). Vorausgesetzt wurde, dass die
Moral objektiver und rationaler würde, wenn ihre
Mittel und nicht ihre Ziele beherrscht würden.
Dewey erklärt dazu: «Morals is not a catalogue of acts

nor a set of rules to be applied like drugstore
prescriptions or cook-book recipes. The need in morals

is for specific methods of inquiry and of
contrivance» (Dewey 1920, S. 170). Die Pädagogische
Psychologie entsteht als eine Moralwissenschaft, die
vorschreibt, wie Gewohnheiten geformt, der Wille
gestärkt und die Intelligenz trainiert werden sollen,
um erfolgreich mit der «continuity of change»
umzugehen und sich an das «gospel of present growth»
(Dewey 1922, S. 284) zu halten. Im Folgenden sollen
drei Motive erörtert werden, die in der gesamten
Assemblage der Pädagogischen Psychologie als

einer Moralwissenschaft geläufig waren.

I. Die Sünden-Krankheit
Die Pädagogische Psychologie betonte, dass sich

der Ort der Seele in dieser und nicht erst in der
nächsten Welt befände. Ähnlich wie die new theology,

die etwa zur selben Zeit die spätviktorianische
Erbsündenlehre aus dem religiösen Denken Amerikas

verbannt hatte, behauptete die Pädagogische
Psychologie, dass die moralische Verdorbenheit
dem Menschen nicht angeboren, sondern Folge
mangelnder Bereitschaft oder Fähigkeit sei, seiner

«higher nature» zu folgen (Smith 1955). Verschiedene

Krankheiten wurden für die Diagnose bedeutsamer

als die Sünde. Absolution und Behandlung
erforderten viel mehr als priesterliche Vergebung
oder persönliche Busse. Nach William James verlagerte

sich der Bezugspunkt der Busse vom Purgato-
rium und der Hölle hin in die diesseitige Welt. Es

galt für ihn als ausgemacht, dass moralische Verar-

108 ZpH Jg. 12(2006), H. 2



mung und mangelnde Entschlussfähigkeit den Körper

beeinträchtigen und die Seele beflecken. Den
moralischen Bankrott des Alkoholismus beklagend,
warnte James: «the drunkard may not count it, and a

kind Heaven may not count it it is being counted
nonetheless Down amongst his nerve-cells and
fibers the molecules are counting it, registering and

storing it up to be used against him when the next
temptation comes. Nothing we ever do is, in strict
scientific literalness, wiped out» (James 1899, S.

53).

Erlösung war nicht länger auf passive oder
geduldige Weise zu erlangen. Vielmehr war aktive,
wirksame Betätigung gefordert. Die Pädagogische
Psychologie sollte die Herstellung des reflektierenden,

denkenden, moralischen Akteurs, der in der
Lage sei, durch Selbstbeherrschung, die Veränderung

seiner selbst zu regulieren, anleiten. Weniger
die angeborene Verdorbenheit als vielmehr die
psychologische Normabweichung wurde als grösstes
Risiko für die Erlösung betrachtet.

II. Der Niedergang der Tugend und das
Freedom's Amendment
Das Individuum wurde erst dann als in der Lage
erachtet, selbstbestimmt zu leben (self-government),
nachdem es sich ausreichend der notwendigen
Herrschaft unterworfen hatte. Das moralische
Individuum wurde nicht geboren, sondern gemacht.
Die individuelle Tugend stellte nun nicht mehr den

integralen Bestandteil dar, den sie tradionellerwei-
se für das republikanische Denken bedeutet hatte
(Tröhler 2005). Im Verlauf der amerikanischen
Progressive Era verschob sich die Verantwortung für
Fortschritt und Ordnung vom Laien hin zu den

öffentlichen Verwaltern und wissenschaftlichen

Experten (Sandel 1996). Die Pädagogische Psychologie

spielte bei diesem Wechsel eine entscheidende Rolle.

Die Moral des Kindes wurde als ein laufendes

Entwicklungsprojekt verstanden. Die Willenskraft
des Kindes musste erst gestärkt, sein Körper auf
besondere Art trainiert werden, bevor ihm zugetraut
wurde, sein eigenes Verhalten angemessen zu steuern.

Edward Thorndike empfahl, die moralischen

Imperative des pädagogischen Denkens und
Handelns zu überarbeiten. Er schlug vor: «We replace
the word <self-reliance> by reliance on facts, «self-

direction) by rational direction, «initiative) by readiness

and ability to begin to think and experiment,
<independence> by readiness to carry thought or
experiment on to its just conclusions despite traditions
and custom and lack of company» (Thorndike 1919,

S. 11).

Freiheit, Unabhängigkeit und Autonomie folgten

auf Disziplin und Wissen. Die Erziehung des

autonomen Selbst erforderte modernisierte Methoden.

Veraltete Formen der souveränen Herrschaft
wurden nicht mehr als angemessene Mittel, die
Gesellschaft zu stabilisieren, betrachtet. Wie jemand
droht, sich in Zukunft zu verhalten, war ebenso

ZpH Jg. 12 (2006), H. 2

wichtig wie die Frage, wie er in der Vergangenheit
gehandelt hatte. Prävention war weitaus effektiver

*

;.q
als verspätete Interventions- oder Heilungsversu-
che. Die Pädagogische Psychologie ging auf diese l/)
Fragen ein, indem sie ein Denken über Ordnung t/T
und Herrschaft ermöglichte, das psychologisch und
nicht über Zwang gefasst war. Der Wandel, der sich V
im Bereich der Herrschaftsstrategien und der politi- I/)
sehen Philosophien des Selbst vollzogen hatte, rief
nach einer neuen Definition von Freiheit. Der al- ^
tehrwürdige Freiheitsbegriff des Republikanismus **"».

beruhte auf der Idee der Menschenrechte, natürli- TO

chen Freiheiten und des Eigentums. Das progressive
politische Denken und die psychologische
Argumentationsform ermöglichten einen vollkommen
anderen Zugang. Rechte galten nun nicht mehr als

unveräusserlich bzw. als «selbstevidente» Wahrheiten.

Freiheit wurde als die Fähigkeit, sein eigenes
Verhalten zu ändern und seine Erfahrungen
anhand psychologischer Kriterien zu filtern, verstanden.

Daten zur Bestätigung des guten und freien
Kindes sollten aufgrund kontrollierter Studien und
fachlicher Verordnungen und nicht der öffentlichen
Debatte oder der kommunalen Tradition gesammelt

werden. Vom Lernenden und den Pädagogen
wurde erwartet, dass sie solche Daten nutzten, um
die Lernbiographie (experiential biography) des

Schülers strategisch mit den objektiveren, aus den
Sozialwissenschaften und der Biologie abgeleiteten
Verlaufskriterien zu verbinden. Freiheit in diesem
Sinne bedeutet die Fähigkeit zur rationalen Handlung

und Entscheidung und nicht Befreiung von
Kontrolle und Einmischung.

Die Pädagogische Psychologie vertrat die Auffassung,

dass soziale Kontrolle eher durch produktive
als durch repressive Taktiken zu installieren sei. Die

Erziehung sollte das neue Kind herstellen (fabricate).

«We can no longer coerce a break», erklärte
Hall, «but must lead and inspire if we would avoid
arrest. Individuality must have a longer tether»
(Hall 1905, S. 453). Obligatorische Freiheit und
vorgeschriebene Individualität, wie sie in den Werken
dieser Autoren vorkommen, sind nicht die
Fehlbezeichnung, als die sie auf den ersten Blick erscheinen

mögen. Die Pädagogische Psychologie
verknüpfte Freiheit und Vernunft auf eine Art und
Weise, die zu einer wechselseitig abhängigen Kopplung

führte, in der das eine Element das andere
und beide die Selbstkontrolle bedingten. Mit anderen

Worten: Freiheit war nicht frei verfügbar. Sie
stellte einen bedingten Zustand dar, der aktiv
erworben und erhalten werden musste. Die richtige
Erziehung sollte den sich selbst regulierenden Schüler

produzieren, der die Gegenwart wirksam nutzt,
um die Zukunft zu ordnen und so Freiheit zu
verwirklichen und aufrecht zu erhalten.

III. Vernunft als Resultat/Gouvernementalität
Die Pädagogische Psychologie stellte das vernünftige

Selbst wieder her. Eines der integralen Bestandteile

der «Selbstheit» war die Fähigkeit, die psycho-



</l
V/1

V/1

03

£
Qi

H

logische Argumentation zu übernehmen und zu
nutzen, um so die Konstruktion und Erhaltung der
Moral zu vollziehen (to perform). Die Pädagogische
Psychologie aktivierte eine Argumentationsweise,
die einerseits an der intellektuellen Tradition der
amerikanischen Aufklärung anknüpfte und anderseits

in entscheidenden Punkten von ihr abwich.
Vernunft war diejenige Strategie, die uns am besten

darauf vorbereitet, durch den stetigen Wandel
zu navigieren und den Fortschritt sicherzustellen.
Anders als das vorherrschende Denken der Aufklärung

aber sah die Pädagogische Psychologie in der
Vernunft kein angeborenes menschliches Vermögen.

Vernunft war nicht etwas, das man entweder
besass oder nicht. Vielmehr stellte sie eine Eigenschaft

dar, die durch Überlegen und richtiges Handeln

erworben wurde. Wie die Tugend substantiiert
sie sich eher ex post facto als ipso facto. Dewey
formuliert das so: «reason, let it be repeated is an
outcome, a function, not a primitive force. What we
need are those habits, dispositions which lead to
impartial and consistent foresight of consequences.
Then our judgments are reasonable; we are then
reasonable creatures» (Dewey 1922, S. 247). Ausserdem

war die Fähigkeit zur vernünftigen Argumentation

nicht das Unterscheidungskriterium der
menschlichen «Natur». Vielmehr war es die
Möglichkeit zu handeln, zu glauben, sich zu verhalten
und die Entwicklung gewissenhaft zu beeinflussen,
die das Menschliche ausmachte und die es ermöglichte,

zwischen Menschlichem und weniger Menschlichem

zu unterscheiden. Für die Pädagogische
Psychologie stand das menschliche Potenzial im
Vordergrund, nicht die menschliche Natur. Freiheit,
Wahrheit, Tugendhaftigkeit, Fortschritt und Ähnliches

hingen angreifbar und in prekärem Gleichgewicht

in der Luft, da ihre kollektive Erfüllung vom
richtigen und vernünftigen Handeln abhängig war.

Das Kartieren (mapping) und Verorten
(orientating) des Selbst durch die «Vernunft»

Schulen als «Laboratorien» der Wissenschaft
des Menschlichen und die Psychologie als
pädagogisches Rückgrat

Die
Zeit von 1880 bis 1920 wird oft als derje¬

nige Abschnitt der amerikanischen
Geschichte geschildert, die durch rasch

voranschreitende Industrialisierung, Immigration und

Urbanisierung sowie durch eine allgemeine Verkomplizierung

des Lebens gekennzeichnet war. Historiker
sprachen deshalb auch von einer Epoche des «search

for order» (Wiebe 1966). Die öffentliche Schulbildung

wurde häufig für das logische Mittel gehalten,

um eine solche Ordnung herbeizuführen. Viele

waren jedoch der Ansicht, dass die damals
vorherrschenden Unterrichtsmethoden und Lehrpläne
einergrundlegenden Umgestaltung bedurften, wenn
die Schule diese Aufgabe befriedigend wahrnehmen

sollte (Kliebard 1995). Die Ziele der Schulbildung

sollten sich nicht mehr auf das reine Lernen

beschränken. Es wurde erwartet, dass die Schule
das Kind auf das Leben in seiner Ganzheit vorbereite.

Die pädagogische Praxis wurde psychologisch
vermessen (mapped), so dass ein wissenschaftlich
informierter Unterricht Verhalten und Gewohnheiten

der Kinder arrangieren konnte. Die
wissenschaftliche Methode etablierte sich sowohl als

Richtschnur für das Denken und Handeln im
Allgemeinen als auch als spezialisiertes Angebot episte-
mologischer Strategien zur Erkundung der Natur.

Die Curriculumsentwicklung in dieser Zeit weist
auf den zunehmenden Einfluss der psychologischen
Argumentation hin. Der im Jahr 1893 herausgegebene

Report of the Committee of Ten on Secondary
School Studies beschwor die Pädagogen, die

«powers of observation, memory, expression, and

reasoning» zu fördern, damit der Lehrstoff effizienter

beherrscht werden könne. Die 1918 - also 25

Jahre später - veröffentlichten Cardinal Principles
of Secondary Education forderten, dass die ganze
Bandbreite der «human abilities, habits, systems of
knowledge, etc.» durch eine psychologisch angeleitete

Pädagogik gestaltet werden sollte (Willis et al.

1993, S. 156-166). Die neue Pädagogik war weit
über die einfachen mentalen Übungen hinausgewachsen,

die vom klassizistischen Curriculum der

vorausgehenden Epochen unterstützt worden
waren. Sie war zum Musterbeispiel dessen geworden,
was Foucault als «conduite de la conduite» bezeichnet

hat. Der Fortschritt sollte auf jeden Fall nicht
durch Intelligenz und moralische Ermahnung allein
gewährleistet werden.

Die Philosophie des Geistes und die
Vermögenspsychologie, die im frühen 19. Jahrhundert in Amerika

tonangebend waren, sprachen von einer
Ausstattung (furniture) des Geistes und bezeichneten
das Gehirn als einen Muskel, der einer einfachen,
aber strengen Disziplin unterzogen werden muss.
Die hier diskutierten funktional orientierten
Psychologen stellten sich das Kind als ein Wesen vor,
das der vollständigen Verwirklichung und nicht
bloss intellektueller Schulung oder moralischer
Belehrung bedürfe. Der Gedanke der Selbstverwirklichung

bringt erneut den Seelenbegriff ins Spiel,
aber einen, der auf die Gegenwart ausgerichtet ist.

John Dewey erklärt in diesem Zusammmenhang:
«the rallying ground of the eighteenth century was
the relation of God and Nature; the battle-field of
to-day is the human soul» (Dewey 1887, S. 205). Die

Pädagogische Psychologie verband die pädagogischen

Aufpasser der Jugend innerhalb eines Netzes

aus sozialen Erwartungen, moralischen Imperativen
und wissenschaftlichem Scharfsinn zusammen, um
auf diese Weise die Seele des Kindes zu «gewinnen»
und allen Beteiligten einen Nutzen zu erweisen.

Das lernende Kind wurde sowohl als prädisponiertes

Produkt seiner Gene und der evolutionären
Entwicklung als auch als durch Experten formbare
Ressource betrachtet. Dieses Konzept begrenzte die

potenzielle Anpassungsfähigkeit innerhalb biologischer

Parameter und positionierte die Pädagogische

110 ZpH Jg. 12 (2006), H. 2



Psychologie als ein logisches Heuristikum, um die

pädagogische Entwicklung zu planen und zu
strukturieren. Edward Thorndike räumte ein, dass die

Erziehung «cannot improve the racial stock by the
direct means of biological heredity», versicherte
aber, dass «it may do so, indirectly, by means of
social inheritance. It may improve the race by teaching
prospective parents to breed men, as they do plants
and animals» (Thorndike 1929, S. 281). Aus dieser

Perspektive betrachtet braucht das Kind nicht nur
Ressourcen, um sich zu entwickeln, sondern stellt
auch selbst eine Ressource dar, die es zu entwickeln
gilt. William James sprach solche Fragen an, als er
erklärte, dass das letztliche Ziel der Erziehung im

«organizing of resources and the human being, of
powers of conduct which shall fit him to his social

and physical world» bestehe. «Education cannot be

better described than by calling it the organization
of acquired habits of conduct and tendencies to
behavior» (James 1899, S. 27). Stabilität in einer Welt,
die sich ständig wandelt, war nunmehr im sich

fortschreitend vermehrenden Wissen zu finden und
fest verankert im Körper des Kindes.

Die Pädagogische Psychologie konzentrierte sich

auf das Selbst als atomisiertes Wesen, das der
kommunalen Eingemeindung und einer effektiven
Schulung bedurfte, wenn es seine intrinsischen

Fähigkeiten optimal verwirklichen sollte. Granville

Stanley Halls Behauptung, dass «man's mind is the
measure of all things» (Hall 1885, S. 134) fasst die
übliche Haltung der Pädagogischen Psychologie gut
zusammen. A-priori-Vorstellungen des normalen
menschlichen Geist verkürzten das Nachdenken

über Wandel, Anpassung (adaptation) und
Fortschritt. Der «natürliche» Mensch (das heisst der
biologisch gesteuerte, leistungsfähige Denker) und die
«natürliche» Gesellschaft (das heisst die Demokratie)

werden als unvermeidlich und gut betrachtet.
Die Entwicklung des Menschen ist eine moralische

Reise, die zwar durch natürliche Neigungen
unterstützt, aber ständig durch ungeeignete Erziehung
und widrige Umweltbedingungen bedroht wird.
Einige mögen besser ausgerüstet auf die Welt
gekommen sein als andere, aber alle mussten
bestimmte Glaubens- und Verhaltensweisen übernehmen,

um die genetischen Anlagen auszuschöpfen
und ihren moralischen Wert zu demonstrieren.
Freiheit, Intelligenz und Moral waren nun auf eine

neue, folgenschwere Art und Weise nahtlos mit
Kontrolle, Vernunft und administrativen Verfügungen

verschmolzen.

Geist als die moderne Substanz der Seele
Die wissenschaftliche Beschäftigung mit der Berechnung

und Messung der inneren Entwicklung des

Kindes wurde als «<new>» Psychology bezeichnet.
Nach Granville Stanley Hall bestand die Mission dieser

neuen Psychologie darin, «not merely to trace

petty harmonies and small adjustments between
science and religion, but to flood and transfuse the
new and vaster conceptions of the universe and

man's place in it - now slowly taking form, and

giving reason to a new cosmos, and involving
momentous and far-reaching practical and social

consequences - with the old Scriptural sense of unity,
rationality, and love beneath and above all, with its

wide consequences» (Hall 1885, S. 247).

Obwohl Versuche unternommen wurden, die

«neue» Psychologie von ihren religiösen Wurzeln
zu lösen, verschwammen die Rhetorik und impliziten

Ziele der beiden miteinander und verbanden
sich lose in einer Assemblage miteinander
verknüpfter Praktiken und Mentalitäten. Hall
charakterisierte die neue Psychologie treffend, wenn er
sagte, dass sie «new methods and a new standpoint
to philosophy» bringe und «Christian to its root and
center» (Hall 1885, S. 242) sei. Pastorale Aufsicht
und wissenschaftlich angeleitete Pädagogik sollten
Akteure hervorbringen, die fähig sind, ihr Verhalten
entlang einer angemessenen und moralisch akzeptablen

Passung (inter-mapping) von Selbst und
Gesellschaft zu orientieren. Die zentrale Hoffnung des

Aufklärungsdenkens beibehaltend wartete man
nicht länger auf die Himmlische Stadt des heiligen
Augustinus. Man war überzeugt, mit der gebotenen

Anstrengung und Vernunft einen irdischen
Garten Eden schaffen zu können (Becker 1959). Die

moderne Geist-Seele der Pädagogischen Psychologie

dient dem Zweck, die moderne Vollendung
(sublime) zu erleichtern.

Die Psychologie hatte von jeher den individuellen

Geist als Abkömmling eines universellen Typus
verstanden. Edward L. Thorndike verspottete diese

früheren Psychologien als einseitig und erklärte,
dass sie «believed in a typical or pattern mind, after
the fashion of which all minds were created, and
from which they differed only by rare accidents.

They studied the <mind,> and neglected individual
minds. They focused excessively on <the will> of
<man,> while neglecting the interests, impulses, and
habits of actual men» (Thorndike 1911, S. 7).

Der individuelle Geist musste, wenn nicht qualitativ,

so doch mindestens quantitativ vom generalisierten

universellen Geist unterschieden werden,
damit Entwicklung standardisiert und Defizite in
den Blick genommen werden konnten, um sie

anschliessend zu beheben. Die Seele der Psychologie
war weder ein Derivat eines Universellen noch war
sie eine Essenz, die auf transzendentalem Wege
zugänglich war. Sie war ein Effekt individualisierter
Begabungen, Interessen und Begierden. Die universelle

Seele wurde mittels statistischer Durchschnittswerte

und demographischer Erwägungen formuliert.

Die individuelle Seele war eine nur sekundäre
Funktion, die vergleichend in Relation zu einer uni-
versalisierten Schablone definiert und in Handlungen

verwirklicht wurde.
Eine auf solchen Voraussetzungen beruhende

Erziehung ist eher ein Herstellungsprozess (process of
fabrication) als eine Offenbarung. Die «Seele» ist
nicht ein Geist sui generis, der im Innern vorliegt.
Ihre Entstehung oder Beschaffenheit steht im

CO

/)
D
*
/>

ZpH Jg. 12 (2006), H. 2 111



Zusammenhang mit verschiedenen äusseren

Quellen. Das lernende Kind als ein Selbst ist nun
nicht mehr das kristallisierte Ziel oder eine statische
Grösse, sondern ein laufendes Projekt, das besonderer

Praktiken und Fähigkeiten bedarf, um

angemessen mit einer sich ständig wandelnden
Aussenwelt zu interagieren. Es sollte angemerkt
werden, dass Praktiken wie der schülerzentrierte
Unterricht im Lichte solcher Überlegungen als
problematisch erscheint. Das ganze Kind steht nicht um
seiner selbst willen im Zentrum des Interesses.
Versuche, die Lernenden zu verstehen, werden
unternommen, damit diese besser bestimmt und entsprechend

den universellen Begriffen von «gut»,
«intelligent» und «sich entwickelnd» ausgerichtet werden
können. Diese Art von Seelenrettung erforderte
eine besondere Philosophie des Geistes (philosophy
of minef).

Die Veränderung des Kindes steuern
Der Evolutionsgedanke hatte viele davon
überzeugt, dass eine laufende, kontinuierliche Planung
vonnöten war, um den Fortschritt in Gang zu
halten. Die Befunde Darwins legten nahe, dass «ethics

[had] to be rewritten in evolutionary style», in der

Hoffnung, «to extricate mind from the implications
of mechanistic determinism» (O'Donnell 1985, S.

58). Es galt, laufend Entscheidungen zu treffen, und

nur, wer vernünftig wählte, war wirklich frei. Wahrheit,

Tugendhaftigkeit und Wachstum setzten die
Bereitschaft und Fähigkeit voraus, auf die Umwelt
im Einzelfall experimentell zu reagieren. Die
Pädagogische Psychologie bereitete die Individuen
darauf vor, diese Fähigkeit kompetent auszuüben.
Deshalb weisen sowohl bestimmte Wissensinhalte
als auch Rezepte für eine moralische Lebensführung

dem lernenden Kind die Verantwortung dafür
zu, den künftigen Fortschritt der Zivilisation
sicherzustellen. John Dewey formulierte diese Verpflichtung

so: «The cause of modern civilization stands
and falls with the ability of the individual to serve

as its agent and bearer. And psychology is naught
but the account of the way in which individual life
is thus progressively maintained and reorganized.
Psychology is the attempt to state in detail the
machinery of the individual considered as the instrument

and organ through which social action operates»

(Dewey 1910, S. 302).
Um die Subjektivität in diesem Sinne neu zu

positionieren und zu regulieren, musste die
vorherrschende Vorstellung vom «Geist» revidiert werden.

Frühere psychologische Traditionen waren nicht
geeignet, den von der Schule erwarteten sozialen
Wiederaufbau (reconstruction) und die individuelle
Schulung anzuleiten. Die bisher dominante Assozia-
tions- und Vermögenspsychologie begriff den Geist

anhand eines von der Physik inspirierten mechanistischen

Modells. Der Geist war in diesen Modellen
aber zu passiv, als dass er die Erfahrung hätte
formen, sich reflexiv mit der Umwelt auseinandersetzen

und sich ihr anpassen (adapt) können. Die funk¬

tionelle Psychologie, die die amerikanische Disziplin
der Pädagogischen Psychologie untermauerte, legte

mehr Nachdruck auf die Funktionsweise des Geistes

als auf seine inhaltliche Struktur und klassifizierte

ihn eher als Verbum denn als Substantiv. Im

Gegensatz zur strukturalistischen Ausrichtung, welche
die früheren Stadien des psychologischen Denkens
in Amerika charakterisiert hatte, verlagerte die
funktionelle Psychologie ihr Augenmerk vom blossen

«Was» des Bewusstseins zum «Wie» und
«Warum» (O'Donnell 1985, S. 11). Sowohl für die Des-

kription als auch für die Präskription wurde so

analytischer Freiraum geschaffen. Dabei ging man
davon aus, dass der angemessen geschulte Geist seine

fortlaufende Entwicklung selbst strukturieren würde,

indem er seinen Verhaltensoutput in Verbindung

an einem angemessen wahrgenommenen
Prozess des Erfahrungsinputs ausrichtet.

Die Kartierung (mapping) der Seele
Wenn man die Seele mit Elmar Klinger als «human
nature in its self-awareness» definiert, kann man

sagen, dass die Pädagogische Psychologie die Position

des modernen Protestantismus stützt, der die
Seele nicht mehr als unsterbliche Substanz verstanden

und sie später berichtigend als Quelle des Selbst

bezeichnet hat. So betrachtet ist die Seele keine

präexistierende Gottesgabe, sondern verkörpert
das Potenzial für eine persönliche Entwicklung. Der
Mensch lässt sich nicht auf seine Seele reduzieren.
Sie ist eines seiner «principles for being» sowie die
«human potency for the absolute» (Klinger 1975, S.

1615ff.).
In Übereinstimmung mit der breiteren

protestantischen Moraltradition wurde die Auffassung
vertreten, dass es zur Erlösung mehr als einer Reihe

von «single good works» bedürfe. Dazu war
vielmehr «a life of good works combined into a unified
system» durch eine betriebsführende (managerial)
Seele notwendig (Weber 1958, S. 117). Handeln und
Planen lösten gute Gedanken und Anstand als

Motoren moralischen Verhaltens ab. Die Pädagogische
Psychologie stellte Strategien bereit, mit denen
man seine persönliche Entwicklung selbst überwachen

und sein Menschsein verwirklichen konnte.
Deshalb bestand das zentrale, wenn auch nur
implizite Ziel der damaligen Pädagogischen Psychologie

darin, ein modernisiertes Äquivalent zur Seele

herzustellen. Selbstregulierung und pädagogische
Kontrolle wurden eher als notwendige Voraussetzungen

denn als Hindernisse für eine autonome
Seele betrachtet. Denn Freiheit war, wie James

erklärte, «only necessity understood» (James 1896, S.

149).1

Obwohl die diskursiven Strategien der Pädagogischen

Psychologie offensichtlich von denen abweichen,

die charakteristischerweise in theologischen
Werken verwendet werden, ähneln sich die in den
beiden Bereichen vorgetragenen Erwartungen und

Ermahnungen bemerkenswerterweise in mancherlei

Hinsicht. Beide vertreten die Auffassung, nach

112 ZpH Jg. 12(2006), H. 2



der das Selbst nur durch angemessene Ausrichtung
auf äussere Normen verwirklicht und substantiiert
werden könne. John Dewey belehrt uns: «The only
way to develop self is to make it become objective;
the only way to accomplish this is to surrender the
interests of the personal self» (Dewey 1887, S. 264).

Indem das lernende Kind in eine komparative
Beziehung zu einem universalisierten every-child,
einer intellektuellen Ausgeburt der Pädagogischen
Psychologie, gezwungen wird, werden
Individualität/Universalität, Reales/Ideales und Identität/Differenz

miteinander vermischt. Das «Ist» des aktuellen
Kindes ist unzertrennlich mit dem «Sollte» des

abstrakten every-child verknüpft. Auf das essentielle
Selbst gibt es kein Recht von Geburt an. Es ist
vielmehr eine Errungenschaft, die durch das Denken
und Verhalten in pastoral sanktionierten Formen
verwirklicht wird.

Der fleischliche Geist als sich entwickelndes
Organ, das sich äusseren Bedingungen auf immer
perfektere Weise anzupassen versteht, schultert die
Rolle der Seele im Diskurs der Pädagogischen
Psychologie. Dieser Entwurf des Geistes erlegte seinem

physischen Träger auch eine Reihe spezifischer
Verpflichtungen auf, um geschickt umweltbezogene
und organische Anpassungen (adjustements)
vorzunehmen. An diesem theoretisch kritischen Punkt
bilden bio-psychologische Positionen, pragmatisti-
sche Philosophie und experimentalistische Episte-

mologie eine Assemblage mit ethischen Imperativen,

die auf das individuelle Verhalten bezogen
werden, das dazu dient, die Ontologie des Selbst

und der Seele herzustellen. Nach Hall, Dewey,
James und Thorndike bestand das primäre Ziel des

Denkens nicht darin, Ideen zu formulieren, sondern

Willensakte, Glauben und Verhalten zu erzeugen
und zu habitualisieren. Durch die Regulierung der

Wechselwirkung zwischen Denken und Verhalten

verhalf die Pädagogische Psychologie den intellektuellen

Potenzialen zu moralischer Geltung und

führte die Begriffe der Gerechtigkeit und
Tugendhaftigkeit vom Reich der Transzendenz in das

menschliche Nervensystem über. Wie Dewey
bemerkte, war die Pädagogische Psychologie wie alle

«social arrangements» nicht ein «means for obtaining

something for individuals», sondern ein «means

of creating individuals» (Dewey 1920, S. 194). In

dem Masse wie sich die Praktiken und das Denken

bezüglich dieser Mittel verschieben, wandelt sich

auch die «Natur» des lernenden Kindes.

Konklusion

Die
Seele des lernenden Kindes ist kein evolu¬

tionäres Produkt und keine bio-psychische
Unvermeidlichkeit, sondern wird laufend

hergestellt (fabrication). Sie hat somit weder eine
Entwicklung noch eine Natur. Sie besitzt unzählige
Geschichten. Obwohl das Gegenteil behauptet worden

ist, verbannte die Pädagogische Psychologie
die Seele nicht aus dem wissenschaftlichen Bereich.

Vielmehr lieferte sie neue, subtile Strategien des

Diskurses, um zu konzeptualisieren, zu explorieren,
zu substantiieren und hochtrabend darüber zu
reden (to pontificate). Die psychologisch informierte
Pädagogik sollte die Seele des Lernenden ordnen
und regulieren, damit sie die Zukunft meistern und
den Fortschritt sichern konnte. So verstanden ist die
Seele eher ein pädagogischer Effekt und ein
experimentelles Resultat als ein ursächlicher Faktor. Die
Seele entsteht erst nach der vernünftigen und
disziplinierten Anpassung (adjustment) der «inner» an
die «outer relations», wie William James sich

ausdrückte. Die Schulbildung sollte das lernende Kind
und die Gesellschaft retten, indem sie das Kind dazu

erzog, selbst-reflektierend einen vernünftig
begründeten Kanon von Grundwerten, Verhaltensweisen

und Praktiken zu befolgen, der in etwa dem

impliziten Sitz der Seele entsprach.

1 Dazu eine ironische Zwischenbemerkung: Obwohl viele
Pädagogische Psychologen der damaligen Epoche den
Leib-Seele-Dualismus, der einem Grossteil der westlichen
Philosophie seit Descartes zu schaffen gemacht hatte,
überwinden wollten, kehrten sie ihn schliesslich einfach
um und definierten ihn neu. Tatsächlich etablierte die
Pädagogische Psychologie einen neuen Begriff der
Subjektivität, indem sie stillschweigend eine «Seele» einführte,

die das Gefängnis des Körpers und nicht umgekehrt
darstellen sollte (Foucault 1995).

Literatur
Becker, Carl L: The Heavenly City of the Eighteenth Century

Philosophers. New Haven: Yale University Press 1959
De Certeau, Michel: The Writing of History. New York:

Columbia University Press 1988

Dewey, John: Early Essays and Leibniz's New Essays Concerning

the Human Understanding (1887). In: John Dewey:
The Early Works, 1882-1898, Volume 1. Carbondale:
Southern Illinois University Press 1967

Dewey, John: Psychology (1887). In: John Dewey: The Early
Works 1882-1898, Volume 2. Carbondale: Southern
Illinois University Press 1967

Dewey, John: The Influence of Darwin on Philosophy and
Other Essays in Contemporary Thought (1910). Blooming-
ton: Indiana University Press 1965

Dewey, John: Reconstruction in philosophy (1920). Boston:
Beacon Press 1966

Dewey, John: Human Nature and Conduct: An introduction
to social psychology. New York: The Modern Library
1922

Foucault, Michel: Discipline and Punish. New York: Vintage
1995

Hutchison, William Robert: The Modernist Impulse in American

Protestantism. Cambridge: Harvard University Press
1976

James, William: The Will to Believe and Other Essays in Po¬

pular Philosophy and Human Immortality (1896). New
York: Dover Publications 1956

James, William: Talks to Teachers on Psychology and to Stu¬
dents on Some of Life's Ideals (1899). Cambridge: Harvard
University Press 1983

Hall, Granville Stanley: The new psychology. In: Andover Re¬

view 3(1885), S. 120-135, 239-248
Hall, Granville Stanley: Adolescence: It's Psychology and its

Relations to Physiology, Anthropology, Sociology, Sex,
Crime, Religion and Education, Volume 2 (1905). New
York: Arno Preass and New York Times 1969

Kliebard, Herbert: The Struggle for the American Curricu¬
lum, 1893-1958. New York: Routledge 1995

Klinger, Elmar: Soul. In: Karl Rahner (Hrsg.): Encyclopedia of
Theology: The Concise Sacramentum Mundi. New York:
The Seabury Press 1975, S. 1615-1618

ZpH Jg. 12 (2006), H. 2 113



O'Donnell, John M.: The Origins of Behaviorism: American
psychology, 1870-1920. New York: New York University
Press 1985

Sandel, Michael J.: Democracy's Discontent: America in
Search of a Public Philosophy. Cambridge: Harvard
University Press 1996

Smith, H. Shelton: Changing Conceptions of Original Sin: A
Study of American theology since 17S0. New York: Charles
Scribner's Sons 1955

Thorndike, Edward L.: Individuality. Boston: Houghton Miff¬
lin Co. 1911

Thorndike, Edward L.: Education for Initiative and Originali¬
ty. New York: Teachers College Press 1919

Thorndike, Edward L./Gates, Arthur I.: Elementary Principles
of Education. New York: MacMillan Co. 1929

Tröhler, Daniel: Switzerland and the Netherlands in the 18th

century: The Republican Discourse of Public Virtues. In:
De Achttiende Eeuw 37(2005), H1, S. 90-104

Weber, Max: The Protestant ethic and the spirit of capita¬
lism. New York: Charles Scribner's Sons 1958

Wiebe, Robert H.: The search for order, 1877-1920. New
York: Hill and Wang 1967

Willis, George/Schubert, William H./Bullough, Robert V./Kri-
del, Craig/Holton, John T: The American Curriculum: A
documentary history. Westport: Greenwood Press 1993

Übersetzung aus dem Englischen: Ernst Grell, Basel;

Redaktion: Michael Geiss, Zürich

This text can be downloaded in its original english
version:
ibhf.phzh.ch>Pubiications>Zeitschrift fur pädagogische
Historiographie>Volume 12(2), 2006>Special Topic/
Discussion

114 ZpHJg. 12(2006), H. 2


	Die Erziehung der psychologischen Seele

