
Zeitschrift: Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pädagogische Hochschule Zürich

Band: 12 (2006)

Heft: 1

Buchbesprechung: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen
Jürgen Overhoff: Die Frühgeschichte des
Philanthropismus (1715-1771)

Eine zu lineare Wirkungsgeschichte

Rita Casale

Mit
seiner Studie über die Geschichte des

Philanthropismus beabsichtigt der Historiker

Jürgen Overhoff die bildungshistorische

Bedeutung der aufklärerischen Reformbewegung

neu hervorzuheben. Damit verbindet er drei
Ziele, zwei historische und ein eher historiographi-
sches.

Erstens möchte er eine «Geschichte des

Philanthropismus vor dem Philanthropismus» (bzw. vor
1768) auf der Grundlage unerforschter Quellenbestände

vorlegen. Dazu hat er Material zur Frühphase

und zur Unterrichtspraxis der philanthropischen
Pädagogik ausgewertet, das sich in Universitäts-,
Staats- und Schularchiven in Kopenhagen, Schleswig,

Kiel und Oldenburg befindet. Mit der Untersuchung

dieser Vorgeschichte zeigt das Buch zugleich
ein Desiderat auf und schliesst eine Lücke der
historischen Bildungsforschung. Im Unterschied zu Herwig

Blankertz, Ludwig Fertig und Ulrich Herrmann,
die in den 1970er-Jahren in ihren Studien den
Akzent auf den Einfluss des Philanthropismus auf die
deutschen Schulreformen der letzen zwanzig Jahre

des 18. Jahrhunderts gesetzt haben (S. 6), oder zu
Christa Kersting (1992), die sich in ihrer Arbeit über

Campes Allgemeine Revision auf die zweite
Generation der Philanthropen konzentriert hat (S. 7),

erörtert Overhoff in seiner Studie jene philanthropischen

pädagogischen Konzepte, die vor der
Veröffentlichung von Basedows Schrift Vorstellung an
Menschenfreunde (1768) entstanden sind. Untersucht

wird der «innere Bezug» des Philanthropismus

zur theologischen Aufklärung, deren herme-

neutische Relevanz für die Deutung der philanthropischen

Pädagogik von Franklin Kopitzsch (1990)

und von Hanno Schmitt (1996) vor einigen Jahren

herausgearbeitet worden ist.

Zweitens will Overhoff sein Buch als einen
Beitrag zur Erforschung des vormodernen Schul- und

Erziehungswesens verstanden wissen, dem in der
historischen Bildungsforschung erst in letzter Zeit
die ihm angemessene Aufmerksamkeit geschenkt
werde. Overhoff schliesst seine Untersuchung vor
allem an diejenige von Wolfgang Schmale (1991)

und von Wolfgang Neugebauer (1995) an. Wie
Schmale zeigt sich Overhoff an den Rahmenbedingungen

und an den Strukturmerkmalen des vormodernen

Schulwesens interessiert, die er mit Neugebauer

als kausale Voraussetzungen für die neuzeit¬

lichen Entwicklungen sowohl des Bildungssystems
als auch des Bildungsgedankenguts betrachtet (S.

14).

Neugebauers kausales Verständnis des
frühneuzeitlichen Bildungswesens stellt Overhoff zufolge
für die Bildungsforschung nicht nur eine notwendige

Aufgabe in Bezug auf die Untersuchung der
neuzeitlichen pädagogischen Konzeptionen und
Institutionen, sondern auch den historiografischen
Hintergrund der vorliegenden Arbeit dar.

Drittes Ziel der Arbeit ist schliesslich, einen
ideengeschichtlichen Beitrag zur Erforschung der
frühneuzeitlichen Ursache von modernen Entwicklungen

zu formulieren. Sich auf Quentin Skinner und
auf die deutschsprachige Variante der «Neuen
Ideengeschichte» (Schorn-Schütte 2002) beziehend, ist
Overhoff überzeugt, mit diesem Band eine
Sozialgeschichte der philanthropischen Ideen geliefert zu
haben.

Nach dem einleitenden ersten Kapitel «Einleitung»

(S. 1-17) rekonstruiert der Autor in den
folgenden drei Kapiteln die ideengeschichtlichen Motive

des philanthropischen Erziehungsprogramms,
den politischen Kontext, in dem sich eine solche
Motivation entfalten konnte, und ihre Wirkung auf
die ersten Praxisfelder. Gemäss dem Ansatz der
Cambridge School werden die oben genannten drei
Forschungsfelder vor allem an den Ideen eines grossen

Klassikers erörtert, dessen Konzeption
stellvertretende Bedeutung für den gesamten Philanthropismus

haben soll. Diese Identifikation geht so weit,
dass die Rekonstruktion von Basedows Studienjahren

und frühen Schriften tout court - wie es sich

irreführend aus dem Titel des Buchs entnehmen lässt

- für eine Untersuchung der Frühgeschichte des

Philanthropismus gehalten wird.
So handelt gleich das zweite Kapitel («Die

Anfänge der philanthropischen Pädagogik, 1715-1752:
Ideengeschichtliche Herleitung und Vorformen der
neuen Erziehungslehre», S. 17-88) von den pädagogischen

Reformbestrebungen von Basedows
Hamburger Lehrern, Michael Richey und Hermann
Samuel Reimarus (1715-1746) und von den theologischen

und moralischen Systemen seiner Leipziger
und Kieler Dozenten und Kommilitonen (Ebert, Gi-
seke und Geliert). Diese Untersuchung dient laut
Overhoff einer «ideengeschichtlichen Herleitung»
des ersten Basedowschen Erziehungsprogramms in
der Zeit zwischen 1748 und 1752.

Im dritten Kapitel («Entfaltung und programmatische

Ausgestaltung der philanthropischen
Pädagogik, 1753-1758», S. 89-140), das dem politischen
Entstehungskontext gewidmet ist, gibt Overhoff
einen interessanten Überblick über die kulturelle und

ZpH Jg. 12 (2006), H. 1 57



politische Situation im aufgeklärten Dänemark in
der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts. Dabei

zeigt er, dass das Konzept einer Erziehung zur
Menschenfreundschaft und zur religiösen Toleranz, das
Basedow in Zusammenarbeit mit Johann Andreas
Cramer entwickelt hatte, im Einklang mit den
damaligen Tendenzen der dänischen Innenpolitik (S.

117) gestanden hat. Die Rekonstruktion der positiven

Reaktionen auf Basedows und Cramers
pädagogische Vorstellungen Ende der 1750er-Jahre vor
allem in Dänemark, aber auch in Deutschland,
erlaubt, Overhoff zufolge, das von Auguste Pinloche
(1896) und von Theodor Fritzsch (1910) überlieferte
Bild von Basedow als dem Einzelkämpfer und
genialischen «Erfinder» zu relativieren.

Mit den Analysen der weiteren Wirkungen des

religiös inspirierten Philanthropismus in Dänemark
und in Deutschland - unter anderem der der ersten
philanthropischen Schulpraxis in Schleswig-Holstein
und Oldenburg - schliesst Overhoff (Kapitel 4:

«Weitere Wirkung und erste Praxisfelder der
philanthropischen Pädagogik 1759-1771», S. 141-214)
seine kausale Rekonstruktion von Basedows
Pionierarbeiten für die Verbreitung und Etablierung
einer kinderfreundlichen Unterrichtspraxis und
religiöser Toleranz in ganz Europa (von der Schweiz,

von Iselin und Lavater, bis nach Russland, S. 208ff.)
ab. Dass Basedows Werke und Gedanken sowohl in

Dänemark als auch in Deutschland auch auf Ablehnung

gestossen sind, zeigt Overhoff an Lessings
berühmter Kritik am Nordischen Aufseher. Veränderungen

des politischen Klimas in Dänemark hatten
Einfluss auf erste skeptische Ansichten gegenüber
Basedows Schulprojekten.

Overhoffs Buch fehlt es nicht an Klarheit und
Strukturierung. Am Ende jedes Kapitels kann der
Leser ein präzises Resümee der ausgeführten
Erörterungen lesen und die ganze Untersuchung wird
im letzten Kapitel (Kapitel 5: «Schluss», S. 215-223)
erneut zusammengefasst. Neben einem sorgfältigen

Quellen- und Literaturverzeichnis findet man
ein Sach- und Ortsregister und ein Personenregister.
Aber gerade die lineare Architektonik des Buchs,
seine durchgehende kausale Konstruktion lässt den
Lesenden stutzig werden. Der klare Bau des Hauptkerns

des Buchs in drei Teilen entspricht exakt
seinem historiographischen Ansatz: Der Beschreibung
der Ursache (Motivation) folgt die des politischen
Kontextes, in dem schliesslich bestimmte Wirkungen

möglich gewesen sein sollen. Im Kontext der

zeitgenössischen angelsächsischen historiographischen

Debatte betrachtet, wirft das Buch die Frage
auf, die schon Peter Burke der Cambridge School

stellte, ob diese Linearität von Einfluss, Kontext und

Wirkung nicht sehr «intellectual» und mechanisch,
aber wenig sozialgeschichtlich sei. Eine stärkere Fo-

kussierung der Unterschiede der verschiedenen
Kontexte, in denen versucht wurde, die philanthropischen

Erziehungskonzepte zu realisieren, hätte
der Arbeit nicht geschadet. Hätte Overhoff den
politischen und kulturellen Kontext nicht nur als das

Wirkungsfeld voraufklärerischer liberaler Religion
betrachtet, hätte deren konstitutive Funktion für
eine adäquate Deutung des Philanthropismus
prägnanter hervortreten können.

Literatur
Fritzsch, Theodor: Philanthropismus der Gegenwart. Leipzig

1910

Kersting, Christa: Die Genese der Pädagogik im 18. Jahrhundert.

Campes «Allgemeine Revision» im Kontext der
neuzeitlichen Wissenschaft. Weinheim 1992

Kopitzsch, Franklin: Grundzüge einer Sozialgeschichte der
Aufklärung in Hamburg und in Altona (1980). Hamburg
1990

Neugebauer, Wolfgang: Zu Stand und Aufgaben modernerer

europäischer Bildungsgeschichte. In: Zeitschrift für
Historische Forschung 22(1995), S. 225-236

Pinloche, Auguste: Geschichte des Philanthropinismus. Leip¬
zig 1896

Schorn-Schütte, Luise: Neue Geistesgeschichte. In: Joachim
Eibach/Günther Lottes (Hrsg.): Kompass der
Geschichtswissenschaft. Göttingen 2002, S. 270-280

Schmale, Wolfgang: Die Schule in Deutschland im 18. und
frühen 19. Jahrhundert. In: Wolfgang Schmale/Nan L.

Dodde (Hrsg.): Revolution des Wissens Europa und seine
Schulen im Zeitalter der Aufklärung (1750-1825).
Bochum 1991, S. 627-767

Schmitt, Hanno (Hrsg.): Briefe von und an Joachim Heinrich
Campe. Band 1: Briefe von 1766-1788. Wiesbaden 1996

Jürgen Overhoff: Die
Frühgeschichte des Philanthropismus

(1715-1771).
Konstitutionsbedingungen, Praxisfelder

und Wirkung eines

pädagogischen Reformprogramms

im Zeitalter der

Aufklärung.
Tübingen: Max Niemeyer
Verlag 2004. 245 S.

sFr. 124-, Euro 74-
ISBN 3-484-81026-2

Arianne Baggerman/Rudolf Dekker: Kind van
de toekomst
Ein neuer historischer Bestseller?

Alderik Visser

Die
Geschichtsschreibung mag traditionell als

Kunst, als ein literarisches Genre gelten,
abgesehen von Biographien erhalten historische

Werke aber selten eine entsprechende Würdigung.

Um so erstaunlicher und erfreulicher ist es,

dass es ein Buch historisch-pädagogischer Natur
kürzlich bis zur longlist des renommierten AKO-Li-

teraturpreises geschafft hat und somit einem
grösseren Publikum bekannt wurde. Auch wenn es

wahrscheinlich noch einige Zeit dauern wird, bis eine

deutsche oder englische Übersetzung dieses

Bestsellers vorliegen wird, lohnt es sich, auf diese

Publikation hinzuweisen.
Zentraler Bestandteil von Kind van de toekomst

(Kind der Zukunft) sind die Tagebücher eines hol-

Die Frühgeschichte
des Philanthropismus

(1715-1771)

Kamii«k*»Mi«swn. PraiMeW«"«1
W!rt.vng emspilasojiKhen H<f»nn(mçrmr,v

im'ÄiuttCTdCTAufkUnMg

i |. * j f- jf$£| "§S

ZpH Jg. 12(2006), H. 1



ländischen Jungen gegen Ende des 18. Jahrhunderts,

die vor einigen Jahren in einem Familienarchiv

aufgefunden worden sind. Es handelt sich hier
wohl um eines der ältesten, vollständig überlieferten

Kindertagebücher in Europa. Die Notizen Otto
van Ecks (1780-1798) ermöglichen eine ausserordentlich

klare Sicht auf das Leben eines
Oberschichtsknaben zu Zeiten der letzten, wirren Jahre
der Vereinten Niederlande. Brisant ist diese Quelle
vor allem aber auch deswegen, weil der kleine Otto
seine Seelenempfindungen nicht, oder nicht primär,
für sich aufschrieb, sondern von seinen Eltern dazu

verpflichtet war. Als fester Bestandteil einer
allumfassenden Kontrolle, der Otto als Musterbürger
einer zukünftigen Gesellschaft unterworfen wurde,
veranschaulichen diese erzwungenen Übungen in

moralischer Selbstreflektion, die über das bloss

Biographische hinaus gehen, somit die hohen pädagogischen

Erwartungen, die im aufklärerischen Milieu
seiner Eltern üblich waren.

Auf der Grundlage jenes Fundus haben Arianne
Baggerman und Rudolf Dekker, beide als Historiker
an der Erasmus-Universität zu Rotterdam tätig, ein

anspruchsvolles, zugleich aber auch äusserst

zugängliches Buch gestaltet, das thematisch gegliedert

ist, sich aber stets auch auf drei unterschiedlichen

Ebenen bewegt. So zieht sich durch alle Kapitel

hindurch zuerst die Geschichte des kleinen
Ottos, der sich allen pädagogischen Bemühungen zum
Trotz nicht ganz so leicht zu einem Idealmenschen
formen lässt, wie das wohl die Absicht der Eltern
und der zeitgenössischen pädagogischen Literatur
war. So oft er sich pflichtbewusst bemüht, seine

Tugenden und vor allem seine Laster, seine nicht
selten sehr heftigen Gemütsbewegungen transparent
zu machen, so oft drückt er sich auch vor dem
Nachdenken über sich selbst und seine, ebenfalls um das

genaueste vorgeschriebene Lektüre. Er ist lieber
draussen, im Garten, mit den Tieren - am liebsten
möchte er Bauer werden -, aber leider ist auch das

Spielen gemäss dem Nützlichkeitsgebot vollkommen

verplant. Witzig wird die Lektüre dann, wenn
Otto die Eintragungen im Tagebuch bewusst als

Druck- und Verhandlungsmittel seinen Eltern
gegenüber einzusetzen beginnt und die finanziellen
Folgen der (schlechten) Eintragungen auf der
Meritentafel immer mehr in den Hintergrund des

Interesses treten.
Selbstverständlich ist diese Mikrogeschichte phil-

antropischer Erziehungskunst eingebettet in die
grössere Geschichte der spezifisch niederländischen,
christlich definierten Aufklärung. Über Otto, seine
direkte Familie und deren Bekanntenkreis hinaus

spannen die Autoren ein prosopographisches Netz,
in dem fast alle politischen bzw. intellektuellen
Strömungen der damaligen Zeit aufgefangen werden

können. Beeindruckend ist dabei vor allem die
Rekonstruktion der Pflichtlektüre des Knaben. Es

handelt sich dabei um einen Riesenkatalog frommer,

nützlicher und emotional anspruchsvoller
Jugendbücher, der nicht nur inhaltlich, sondern auch

konkret, im Hinblick auf Autoren und Übersetzer,

direkt auf das soziale Umfeld der Familie Van Eck

verweist, und mithin auf regen Austausch innerhalb
eines gesammteuropäischen, grossbürgerlichen
Aufklärungsmilieu schliessen lässt. Charmant und

gewissermassen verspielt, aber nicht weniger
instruktiv sind auch die Kapitel über «Gartenpädagogik»,

von dem Klischee des Pädagogen als Gärtner
bis hin zum moralerzieherischen Wert eines französischen

bzw. eines englischen Landschaftsgartens,
sowie jene Ausführungen über die vielschichtigen
Bedeutungsebenen der Geographie bzw. des Kar-

thographierens. Schade ist, dass die Autoren in diesen

ersten, überaus starken Kapiteln so viel «analytisches

Pulver» verbrauchen, dass gegen Ende des

Buches nur wenig Neues übrig bleibt und die Redundanz

schwer erträglich wird.
Immer weitere Kreise um den kleinen Otto

herumziehend, spricht die Studie zunehmend auch
die dritte, gesellschaftspolitische Ebene aufklärerischer

Sozialutopien und die damit verknüpften
revolutionären Wirren an. Vater und vor allem der
Onkel Ottos hatten sich 1780-1787 aktiv an die Seite

der misslungenen patriotischen Revolution
gestellt und engagierten sich auch 1795-1797 für eine
national-demokratische Umwälzung. Die Umwandlung

der Niederlande 1813 in eine zentralstaatliche
Monarchie unter dem Fürsten von Oranje wird im
Buch fast als Symbol für das Scheitern des Projektes
«Otto» gesetzt. Der immer kränkelnde Junge starb
1798 an Tuberkulose, ohne sich, seinen Eltern oder
der Nachkommenschaft den Beweis geliefert zu
haben, dass das ausgeklügelte pädagogische Setting
seines Lebens aus ihm einen deutlich besseren
Menschen gemacht hätte.

Auch wenn die Autoren sich nicht an eine Wertung

wagen, legen sie dem Leser, der Leserin
dennoch die Interpretation nahe, dass Erziehung
aufklärerischer Art, ob des Individuums oder einer ganzen

Gesellschaft - zumindest in seiner radikaloptimistischen

Variante - fast notwendig an den eigenen

Erwartungen scheitern muss. Mit ein wenig
mehr Aufmerksamkeit für die Antinomien und Pa-

radoxien der Aufklärungspädagogik als auch mit
einem stärkeren Gespür für bzw. einer viel klareren
Benennung ihrer romantischen Natur, der (quasi-)
intellektuellen Strömungen und Bewegungen um
1800, hätte diese Vermutung vielleicht etwas präzisiert

werden können, die Studie als solche hätte
zudem dadurch deutlich an Aussagekraft gewonnen.
Auch wenn das Buch hauptsächlich für ein Laienpublikum

geschrieben wurde, fehlen wichtige historio-
graphische Überlegungen und Verweise. Ohne dies

so zu benennen, scheinen die Autoren sich zum
Beispiel am Konzept des «moralischen Bürgertums» als

Quintessenz aufklärerischer Erneuerung zu
orientieren, ein kulturhistorisches Konstrukt, welches

von Seiten der Politikhistoriker heftig bekämpft
wird.

In den Niederlanden sind alle Abiturienten, die
das Wahlfach Geschichte in den nächsten zwei Jah-

ZpHJg. 12 (2006), H. 1



ren abschliessen, dazu angehalten, sich zwecks
zentralstaatlicher Prüfung mit dem Thema «Volkserziehung

1780-1920» auseinanderzusetzen. Auch wenn
dieses Themenfeld zuerst von sozialpolitischer und
eher nur am Rande von pädagogischer Seite
beleuchtet wird, ist diese Stoffauswahl wohl als kleiner

Erfolg für die historische Bildungsforschung
anzusehen. Für die hierzulande im Verschwinden
begriffene Subdisziplin könnte es zudem auch eine
Chance sein, sich über die direkt anstehende
Lehrerfortbildung hinaus ein grösseres Laienpublikum
zu verschaffen.

Schliesslich scheint mir die Wahl der
Prüfungskommission auch kein Zufall: Auch und gerade in
den nicht immer sehr sauber geführten öffentlichen
Auseinandersetzungen über Leitkulturen, christliches

Erbe und aufklärerische Wurzeln könnte und
sollte von Seiten der Bildungshistoriker einiges an
Reflexion eingebracht werden. Für alle diese Zwecke

- Fortbildung, Public Relations und «Aufklärung»

- ist das herausragende Buch Baggermans
und Dekkers Kind van de toekomst äusserst
hilfreich; Lehrern und Schülern bietet es nebst einer
schönen Quellensammlung vieles an
ideengeschichtlichen und pädagogischen Hintergründen.
Kompositorisch, zum Teil auch analytisch geradezu
vorbildhaft für Fachkollegen und interessiertes
Publikum leitet das Leben Ottos fast spielerisch zum
Nachdenken über Geschichte und Zukunft der
Aufklärung als pädagogisches Projekt im Grossen und
im Kleinen an. In Erwartung einer (überarbeiteten)
Übersetzung würde es sich sogar lohnen, niederländisch

zu lernen. Wem das zu lange dauert, sei

verwiesen auf http://www.kindvandetoekomst.nl

Arianne Baggerman/Rudolf
Dekker: Kind van de
toekomst. De wondere wereld
van Otto van Eck.

Amsterdam: Wereldbiblio-
theek 2005. 622 S.

Euro 27.50
ISBN 9-0284-2083-5

Ursula Goldenbaum (Hrsg.): Appell an das
Publikum

Ein treffliches Beispiel für eine moderne pädagogische

Ideengeschichte

Jürgen Overhoff

Dass
die im deutschen Sprachraum für lange

Zeit vernachlässigte Ideengeschichte wieder
ernst genommen wird und auch in der

historischen Bildungsforschung zunehmend an Bedeutung

gewinnt, lässt sich zum Beispiel daran erken¬

nen, dass sich die Deutsche Forschungsgemeinschaft
Ende der 1990er-Jahre bereit fand, ein
Schwerpunktprogramm «Neue Geistesgeschichte»
einzurichten, an dem sich auch Sieglind Ellger-Rüttgardt
und Heinz-Elmar Tenorth mit dem Projekt
«Bildsamkeit und Behinderung» beteiligten. Seither sind
in den verschiedenen deutschsprachigen
Publikationsorganen zur historischen Bildungsforschung
vermehrt Aufsätze erschienen, die sich intensiv mit
ideengeschichtlichen Themen auseinandergesetzt
haben. Dessen ungeachtet scheint aber noch lange
nicht geklärt zu sein, auf welcher methodologischen

Grundlage die historische Bildungsforschung
eine wirklich moderne Ideengeschichte betreiben
kann und betreiben sollte. Da die vom Hamburger
Erziehungswissenschafter Alfred K. Treml als unaus-

gegorenes Selbstgespräch abgefasste und auf der

ganzen Linie enttäuschende Pädagogische
Ideengeschichte (2004) in dieser Hinsicht sicherlich nicht
wegweisend ist, lohnt es sich, nach Büchern
Ausschau zu halten, welche die pädagogische Ideengeschichte

zwar nicht im Titel führen, jedoch zwischen
den Buchdeckeln vorbildlich zur Ausführung bringen.

Das von Ursula Goldenbaum edierte Buch

Appell an das Publikum. Die öffentliche Debatte in der
deutschen Aufklärung 1687-1796 ist eine solche

Schrift.
Als zweibändiges, nahezu 1000 Seiten starkes

Werk will die Studie zunächst einmal in umfassender

Form die Funktion der öffentlichen Debatte im

Zeitalter der Aufklärung als «Movens bei der

Konstituierung des öffentlichen Raumes und der Freiheit

des öffentlichen Gebrauchs der Vernunft»
(S.VII) zur Darstellung bringen. Untersucht werden

von Ursula Goldenbaum - und ihren sechs Koautoren

Frank Grunert, Peter Weber, Winfried Siebers,

Gerda Heinrich und Brigitte Erkner - sieben bedeutende

Debatten, die von überregionalem Interesse

waren, jedoch zugleich auch von einem Laienpublikum

verfolgt werden konnten.
Der erste, von Grunert verfasste Beitrag widmet

sich den Streitigkeiten Samuel Pufendorfs und
Christian Thomasius' mit dem Kopenhagener
Hofprediger Hector Gottfried Masius über die Frage,
ob die höchste Gewalt im Staat unmittelbar oder

nur mittelbar von Gott übertragen wird. Wiewohl
diese von 1687 bis 1692 andauernde Kontroverse

vordergründig um theologische Spitzfindigkeiten
zu kreisen scheint, zeigt Grunert, dass der von Pu-

fendorf freundlich unterstützte Thomasius in dieser
Debatte tatsächlich eine politisch hochbrisante

Auseinandersetzung erblickte: Gegen Masius machte er
nämlich geltend, dass die höchste Gewalt erst durch
einen Herrschaftsvertrag gebildet werde, also nicht
allein Gottes Wille, sondern auch Menschenwerk
sei. Im zweiten, ausserordentlich umfangreichen
Beitrag, der auch den ersten Band beschliesst,
beschreibt Goldenbaum die zwischen 1735 und 1738

ausgetragene Auseinandersetzung zwischen Pietisten

und Wolffianern aufgrund der an Rationalität
und Vernunft orientierten - und deswegen äusserst

în6a drtiBc&rfl Aa&àlnrag 1617-1796.

fToämx VtAg

ZpH Jg. 12 (2006), H. 1



umstrittenen - Übersetzungsprinzipien der neuen
Wertheimer Bibel. Nachdem Goldenbaum zeigt,
dass an dieser Debatte neben diversen Universitäten

und staatlichen Zensurbehörden auch die
wichtigsten deutschsprachigen Zeitungen der Zeit intensiv

beteiligt waren, gelangt sie zu dem Ergebnis,
dass die Herstellung einer bürgerlichen Öffentlichkeit

in Deutschland durch diese Kontroverse
entschieden vorangetrieben wurde.

Den zweiten Band eröffnet ein weiterer, sehr
ausführlicher Beitrag der Herausgeberin. Darin handelt

sie die 1752 erfolgte Verurteilung des
Mathematikers Samuel König durch die Berliner Akademie

der Wissenschaften sowie die bis 1753 währende

Debatte über die Zulässigkeit dieses Verfahrens
ab. Goldenbaum beschreibt im Detail, wie der Präsident

der Akademie, Pierre-Louis Moreau de Mau-
pertuis, dem Mathematiker König seine
wissenschaftliche und moralische Reputation abzusprechen

suchte, nur weil dieser das vom Akademiepräsidenten

verfochtene Prinzip der kleinsten Wirkung
in der Mechanik von Körperbewegungen kritisiert
hatte. Da selbst Friedrich der Grosse das Urteil seines

Akademiepräsidenten Maupertuis in aller Form

rechtfertigte, machten nicht nur zahlreiche europäische

Zeitungen, sondern auch der grosse Philosoph
Voltaire gegen die Berliner Vorgänge Front, indem
sie insistierten, dass man in einen wissenschaftlichen

Streit niemals mit ausserwissenschaftlichen
Machtmitteln eingreifen dürfe. Auch in dieser
publizistischen Parteinahme für die Freiheit der
Wissenschaften erblickt Goldenbaum eine eminent politische

Debatte, die von einer mit grossem Selbstbe-
wusstsein ausgestatteten bürgerlichen Öffentlichkeit

in Deutschland zeugt.
In seinem Aufsatz über den von Johann Heinrich

Kasimir von Carmer und Carl Gottlieb Svarez

geprägten Kampf um die Reform der preussischen
Justizverfassung zeigt Peter Weber dann, dass die
zwischen 1776 und 1794 vorbereitete Erneuerung
der preussischen Rechtssprechung keinesfalls nur
von wenigen konservativen Juristen gesteuert wurde.

Vielmehr war die preussische Justizreform von
Anfang an als weitgehende Reform der politischen
Strukturen des Ancien Régime angelegt, die gerade
auch durch öffentlich wirksame Vorschläge
verschiedener Autoren der Berlinischen Monatsschrift
begleitet und bereichert wurde. Im anschliessenden

Beitrag erläutert Gerda Heinrich, dass an der von
Moses Mendelssohn und Christian Wilhelm Dohm

angestossenen Debatte über die bürgerliche
Verbesserung der Juden bereits zwischen 1780 und
1791 weitaus mehr öffentliche Diskutanten teilnahmen

als bislang angenommen. Und schliesslich

legen Erkner und Siebers im letzten Beitrag zum
zweiten Band der Studie dar, wie eine von August
Friedrich Ferdinand von Kotzebue verfasste Schmähschrift

gegen Friedrich Nicolai, Johann Erich Biester
und Friedrich Gedike zwischen 1790 und 1796 eine

politisch-publizistische Polarisierung von Aufklärung

und Gegenaufklärung nach sich zog, die ein

weiteres Mal unter Beweis stellen sollte, dass die
deutsche Aufklärung sehr viel politischer und
religionskritischer war, als immer wieder behauptet.

Wiewohl die Koautoren Grunert, Weber, Heinrich,

Erker und Siebers die Herausgeberin bei ihrer
Interpretation der öffentlichen Debatte in der
deutschen Aufklärung geflissentlich unterstützt haben,
hat Goldenbaum doch den grössten Teil der
Publikation selbst verfasst. Aus ihrer Feder stammt auch
die gründliche Einleitung, in der sie erläutert, welche

methodischen Prinzipien einer modernen
Diskurs- und Ideengeschichte zugrunde liegen sollten.
Goldenbaum argumentiert, dass die Ideen, die in

einer Debatte zur Sprache gebracht werden, stets
einen «agonalen und diskontinuierlichen Charakter»

(S. VII) haben, sich also im Verlauf eines
kämpferisch ausgetragenen Diskurses beständig
fortentwickeln. Will man nun den intentionalen Kern eines
historischen Diskurses freilegen, muss man die zur
Debatte gehörigen Texte als «Dokumente der
Interaktion von Individuen oder sozialen Gruppen, des

absichtsvollen Handelns im Sinne der Durchsetzung
praktischer Ziele gegenüber Gegnern und Kritikern
dieser Ziele» (S. VIII) lesen. Wie der in Cambridge
lehrende Ideenhistoriker öuentin Skinner, dessen

methodologische Prämissen Goldenbaum zu einem
wesentlichen Teil übernommen hat (vgl. ebd.),
fordert sie, die Texte der wichtigsten Protagonisten
einer Debatte in ihren authentischen und möglichst
breiten ideologischen Kontext zu stellen. So sollen
als Teilnehmer einer öffentlichen Debatte nicht nur
einzelne Autoren, sondern immer auch grössere
Gruppen und Parteien erkennbar werden, die durch

gemeinsame Überzeugungen verbunden sind. Denn
erst die genaue Kenntnis eines weit genug gefass-
ten diskursiven Ideenzusammenhanges ermöglicht
es, die wirklich innovativen und kreativen Stellungnahmen

eines Autors, der sich innerhalb dieses
diskursiven ideologischen Kontextes bewegt, zu erfassen

und zu beschreiben.
Anhand ihrer Darstellung der zwischen Gotthold

Ephraim Lessing, Johann Andreas Cramer und
Johann Bernhard Basedow ausgetragenen Debatte
über das Verhältnis von Religiosität und
vernunftgeleiteter Moral - die als siebter Beitrag der Studie
im Zentrum des zweiten Bandes steht - führt
Goldenbaum nun unter anderem vor, was sich mit Hilfe
der von ihr gewählten ideengeschichtlichen
Methodologie über die ursprünglichen Motive der
philanthropischen Pädagogik an neuen Erkenntnissen
zutage fördern lässt. Im Gegensatz zur älteren
Philanthropismusforschung, die die theologische Motivation

der philanthropischen Erziehungsbewegung
nahezu unkommentiert gelassen hat, kann Goldenbaum

nämlich zeigen, dass das erzieherische
Reformprogramm des Philanthropismus in seinen
Anfängen und in seinem Kern ganz entscheidend
religiös motiviert gewesen ist: Lessing nötigte Basedow,

den Urheber der philanthropischen Pädagogik,

in seinen Berliner Literaturbriefen von 1759
und 1760 sehr früh zu dem Eingeständnis, dass nur

ZpH Jg. 12 (2006), H. 1



eine auf göttlichem Zuspruch basierende Sitten-
und Erziehungslehre den Menschen jene gewaltigen

Antriebskräfte verleihe - und zugleich jene
umfassenden Tröstungen verheisse, die man für ein
wirklich opferbereites und uneigennütziges Leben
im Dienst an einer menschenfreundlichen Gesellschaft

dringend benötige. Durch eine souveräne
Kenntnis des weitgespannten ideologischen
Kontextes dieser Debatte kann Goldenbaum zudem

darlegen, dass Basedow beileibe kein Einzelkämpfer

war, sondern sich in der Auseinandersetzung
mit Lessing der Unterstützung so verschiedenartiger

Geister wie Johann Georg Hamann, Friedrich
Gottlieb Klopstock oder Heinrich Wilhelm von
Gerstenberg sicher sein konnte.

Goldenbaums Fallbeispiel einer pädagogischen
Ideengeschichte fordert nun nicht nur konkret dazu

auf, die offenkundigen Parallelen der
philanthropischen Pädagogik zu einem nachgerade
pietistischen Gefühlschristentum zukünftig stärker
herauszuarbeiten, sondern lädt die historische

Bildungsforschung vor allem auch ganz allgemein dazu

ein, etwa die Erziehungslehren eines Johann
Arnos Comenius, eines Adolph Diesterweg oder
einer Maria Montessori mit den Mitteln der modernen

Diskursgeschichte neu zu interpretieren: Denn

je genauer wir über den ideologischen Kontext und
die historische Identität ihrer pädagogischen Ideen

informiert sind, um so fruchtbringender wird unsere

heutige Auseinandersetzung mit ihren klassischen

Schriften.

Ursula Goldenbaum (Hrsg.):
Der Appell an das Publikum.
Die öffentliche Debatte in

der deutschen Aufklärung
1687-1796.
Berlin: Akademie Verlag
2004. 970 S.

Euro 158-
ISBN 3-05-003880-2

Elke Reichert: Die bildlichen Darstellungen
der Grammatica bis um 1600

Ein kunsthistorischer Zugriff auf die mittelalterliche
Pädagogik

Stefan Ehrenpreis

Jahrzehntelang
war die Untersuchung frühneu¬

zeitlicher Lehrbücher eine wenig beachtete
Domäne der philologischen Wissenschaften, bis

durch die Arbeiten Helmut Puffs u.a. die
bildungsgeschichtliche Relevanz dieses Themas erneut ins
Bewusstsein der erziehungswissenschaftlichen
Forschung trat. In Anknüpfung an die ältere und neuere

Humanismusforschung sind dabei besonders die

seit dem Mittelalter verbreiteten Sprachgrammatiken
Gegenstand von Detailstudien geworden.

Die Augsburger Dissertation von Elke Reichert
erweitert unsere Kenntnis über den Hintergrund
der vormodernen Sprachvermittlung auf sehr
ungewöhnliche und fruchtbringende Weise. Sie fragt
nach den künstlerischen Darstellungen der
Grammatica (als einer der sieben freien Künste) und nach
den Personentypen, die in diesen Darstellungen
repräsentiert werden, um sie als Ausgangspunkt für
eine Interpretation der Vorstellung von der Funktion

der Grammatik zu benützen. Die Personifizierungen

der Grammatica in künstlerischen Arbeiten
lassen sich anhand der Körperhaltung, Gestik,
Farbigkeit, Kleidung oder besonderen Attributen als
Nährmutter (bis 1420 vertreten), Sapientia, Lehrerin,

Planetengöttin oder Handwerkerin identifizieren.
Als Attribut sticht seit dem 12. Jahrhundert das

Buch hervor, besonders früh und prominent an der
Fassade der Kathedrale von Chartres. Etwas später
folgt mit der Rute das zweite populäre Attribut, das
in zahlreiche Unterrichtsdarstellungen Eingang
findet. Ab dem 14. Jahrhundert setzt sich die Vorstellung

von der Elementargrammatik als Hilfswissenschaft

durch, gegen deren niedrigeren Rang sich
aber zahlreiche Kunstwerke durch Übernahme von
Analogieformen der Mariendarstellung wenden. In
der Renaissance bezogen sich viele Grammatica-
Motive auf die wiederentdeckte antike Mythologie.
Im 16. Jahrhundert kommt das Thema der Grammatik

als Anfang der Wissenschaften auf, oft verbunden

mit dem Schlüssel-Motiv. Im Lauf des 16.
Jahrhunderts schlug sich dann die deutliche Aufwertung
der Grammatik innerhalb der studia humanitatis
auch in einem Unterrichtsbezug nieder: «Im Zuge
der Reformation und Gegenreformation betonte
die Magistra-Bildtradition die grosse Bedeutung
des praktischen Spracherwerbs» (S. 222).

Den Kern der Studie bildet ein 160 Nummern
umfassender Katalog von Abbildungen der
Grammatica in Handschriften, auf Gemälden und Grafiken

und durch Plastiken. Die ältesten Abbildungen
stammen aus dem 10. Jahrhundert; eine repräsentative

Quantität erreichen die visuellen Quellen seit
dem 13. Jahrhundert. Das Material ist zahlreichen
europäischen und amerikanischen Sammlungen
entnommen. Auf der Grundlage dieses Bildmaterials,

das in einem Anhang in Auswahl in zumeist guter

Qualität abgedruckt ist, hat die Autorin eine
kunsthistorisch und bildungsgeschichtliche Zuordnung

vorgenommen, die auf den ersten Blick sach-

thematisch-interpretierend orientiert ist, aber auch
die genannte historisch-entwicklungsgeschichtliche
Interpretation beinhaltet. Ein ikonographischer
Index sowie ein Orts- und Namensregister erleichtern
die schnelle Suche nach einzelnen Kunstwerken
und Darstellungstypen.

Die besondere Stärke der Studie liegt sicher in
der Interpretation des mittelalterlichen und des aus
der Renaissance stammenden Materials. Für die erste

Hälfte des 16. Jahrhunderts konstatiert Elke Rei-

ZpH Jg. 12(2006), H. 1



chert ein weitgehendes Fehlen des Motivs in der
'konographie. Ihre Erklärung, entsprechende Kunstwerke

wären dem Bildersturm zum Opfer gefallen,
kann jedoch nur sehr eingeschränkt überzeugen.
Vielmehr müsste man die mit der Reformation
zunächst einsetzende Bildungskritik berücksichtigen.
Etwas überraschend stellt auch der Ausblick auf das
Barockzeitalter fest, dass hier nur noch eine topische

Verwendung des Motivs in der Deckenmalerei
oder in Herrscherallegorien zu verzeichnen sei.
Gerade im 17. und 18. Jahrhundert erforschte man
aber zahlreiche indigene Sprachen der neuen
Kolonialgebiete oder beschäftigte sich mit dem Hebräischen

und anderen orientalischen Sprachen, deren
Grammatik neue Aufschlüsse über Sprachentstehung

und -differenzierung lieferten. Vermutlich
lassen sich hier in der unüberschaubaren Zahl der
Titelkupfer weitere Grammatikpersonifizierungen
finden.

Es ist bedauerlich, dass es der Autorin nicht möglich

war, die Darstellungsorte und -kontexte der
Abbildungen näher in den Blick zu nehmen; damit wäre

sie jedoch bei der beachtlichen, zunächst zu
leistenden Sammelarbeit überfordert gewesen. Hier
sollten aber weiterführende Überlegungen ansetzen:

Es ist wohl ein Unterschied, ob die Darstellung
der Grammatica in einer Handschrift oder an einem
öffentlichen Bauwerk wie einer Kirche zu sehen
War. Gegenseitige Beeinflussungen und die Rezeption

der Kunstwerke wären hier zu bedenken,
ebenso die öffentliche Kommunikationssituation
der einzelnen Genres. Die Verbindung von
Kunstgeschichte und Erziehungswissenschaften sollte
weiter betrieben werden - dafür ist die vorliegende
Arbeit ein gutes Argument.

Elke Reichert: Die bildlichen

Darstellungen der
Grammatica bis um 1600.

Hamburg: Verlag Dr. Kovac

2004, 360 S., 40 Abb.
Euro 98-
ISBN 3-8300-1414-7

Community

Erweckungsgeschichte in pädagogischer Absicht

Michael Geiss

Am
29. Januar 2001 wurde in den USA auf

Veranlassung des Präsidenten George W.

Bush das White House Office of Faith-Based
and Community Initiatives eingerichtet. Das
Ministerium konzentriert sich darauf, die Rahmenbedingungen

für die vielfältigen religiösen und kommu-
nitären Initiativen in den Vereinigten Staaten zu

verbessern, bürokratische und rechtliche Hindernisse

zu beseitigen, die Mobilisierung von Mitgliedern
und Spendern zu erleichtern, innovative Ideen zu
fördern und so die Reichweite und Möglichkeiten
der Organisationen zu verbessern. Förderungswürdig

sind die Initiativen, «so long as they achieve valid

puplic purposes, such as curbing crime, conquering

addiction, strengthening families and neighborhoods,

and overcoming poverty».1
Bereits unter Bill Clinton wurde den Faith-based

Organizations der Zugang zu öffentlichen Mitteln
erleichtert. Die so genannten Charitable Choice
Laws ermöglichten es auch den religiös verankerten
Einrichtungen, öffentliche Gelder zu beanspruchen
und die Gesetze legten dafür einen genauen rechtlichen

Rahmen fest.2
Die sozialpolitische Einbindung der weltanschaulich

gebundenen Anbieter von Hilfeleistungen hat
in den USA eine kontroverse Debatte ausgelöst.
Verfechter einer konsequenten Trennung von Kirche

und Staat sehen die in der Verfassung garantierte

Religionsfreiheit gefährdet. Auf der anderen
Seite betonen die Befürworter den konstruktiven
Beitrag der Religionen zu einer civil society.

In diesem Zusammenhang muss Charles Marsh,
Professor of Religion an der University of Virginia
und Leiter eines Projektes über gelebte Theologie,
mit seinem Buch Beloved Community verortet werden.

Marsh versucht mit seiner Studie der konservativen

Vereinnahmung der Faith-Based Initiatives
etwas entgegenzusetzen, indem er deren Zusammenhang

mit dem Civil Rights Movement der Sechzigerund

Siebzigerjahre historisch rekonstruiert. Die
Verbindung wird über eine Kontinuität des Religiösen

hergestellt.
Die acht Kapitel des Buches gliedern sich in drei

ungleich lange Teile. Im ersten Teil wird vor allem
das Civil Rights Movement um Martin Luther King
thematisiert. Marsh zieht im Anschluss daran eine
Linie von den Christian radicals der Koinonia Farm,
eine Art christlicher Landkommune, bis hin zum
Student Nonviolent Coordinating Committee, einer
radikalen Alternative zu Kings bürgerlicher Southern
Christian Leadership Conference. Er versucht in
diesem Zusammenhang die interessante These zu belegen,

dass es neben der Bewegung mit ihren identi-
tätsstiftenden Metaphern, charismatischen Anführern

und ihrer stabilisierenden Organisation auch
immer eine Möglichkeit des Rückzugs gegeben habe,

«where weary men and women found refreshment

and restorative fellowship between the major
campains» (S. 80). Diese Rekreationsstätten konnten

laut Marsh einem Burnout der Aktivisten
vorbeugen helfen.

Eingerahmt sind die stark biographisch geprägten
Charakterisierungen der Protagonisten von

quantitativen sozialgeschichtlichen Daten über die
Situation in den schwarzen Vierteln der Südstaaten
und beeindruckenden Darstellungen der
Instrumente, die von der sozial etablierten Opposition
eingesetzt wurden, um den traditionellen Zustand

Die bildlichen Darstellungen
der Grammatica

bis uni 1600

Charles Marsh: The

ZpHJg. 12(2006), H. 1



stabil zu halten.
Der zweite, sehr knappe Teil enthält eine

Auseinandersetzung mit Richard Rorty über die New Left
und eine polemische Abrechnung mit der Hippie-
Bewegung der späten Sechzigerjahre. Hier liefert
Marsh wenig historische Fakten, sondern räsonniert
eher über ein «movement etherealized», dass «the
bitter ends of beloved community» (S. 131)
repräsentiere.

Zwischen dem zweiten und dritten Kapitel
finden sich einige Fotografien, die einen Eindruck von
den diversen Facetten vermitteln, die Marsh in
einen Zusammenhang zu setzen versucht.

Im letzten Teil wird die Brücke zum Faith-Based

Community Building um John Perkins in Mississippi
in den Sechziger- und Siebzigerjahren geschlagen.
Es folgen eine Reihe von Beispielen für erfolgreiches

Community Building, die Marshs These einer
Kontinuität des Religiösen fundieren sollen. Der
oder die Lesende kann durchaus den Eindruck
bekommen, dass ein Zusammenhang von Faith-Based
Initiatives und Civil Rights Movement besteht und
dass es sinnvoll ist, diese Beziehung anhand religiöser

Kontexte aufzuschlüsseln.
Nur hat Charles Marsh eigentlich gar kein primär

historisches Anliegen. Seine Erzählung ist religiös
motiviert und Geschichte bleibt ein Mittel zum
pädagogischen Zweck. An dieser Stelle lohnt es sich,

den Untertitel des Buches einer genaueren Betrachtung

zu unterziehen. Marsh geht es nicht um die
Religiosität bürgerrechtlicher Bewegungen in den
letzten fünfzig Jahren. Vielmehr stellt sich für ihn
die Frage, wie der richtige Glaube Social Justice zu
formen vermag. Er kann in diesem Zusammenhang
empirisch argumentieren, da Faith nicht nur eine
normative Forderung ist, sondern zugleich eine
empirische Funktion darstellt. Verlassen die Gruppierungen

den Pfad des rechten Glaubens und wenden
sich der Gewalt zu, trennen sie sich vom lokalen
Kontext und diskutieren akademisch oder werden
spiritualistisch und zielen auf Selbsterkenntnis, so

werden sie instabil. Stabilitätsgarant hingegen ist
die schwarze Kirche und eine Vision der Beloved
Community, die Demut, Versöhnung, Ausgleich,
konkretes Handeln vor Ort und vor allem Gewaltlo-
sigkeit inkorporiert. In dieser Form der Geschichtsschreibung

sind Theologie, Religion und Kirche

Äquivalente, wobei Kirche zentral bleibt und Theologie

nicht oder wenig akademisch verstanden
wird. Beloved Community stellt so das Korrektiv
einer Kirche dar, die auch auf Abwege geraten kann.

Marsh schreibt seine Geschichte einerseits gegen
die Vereinnahmung des Religiösen von konservativer

Seite, andererseits vehement gegen einen
diagnostizierten akademischen Relativismus. Dieser

Zweifrontenkrieg zeigt sich besonders deutlich in
seiner Auseinandersetzung mit Richard Rorty.
Zunächst kann mit Rorty die Linke von links her kritisiert

und die Kritik so aus den Händen der konservativen

Rechten gerissen werden, dann kritisiert
Marsh Rorty selbst, da dieser für seinen Humanis¬

mus keine normative Grundlage habe, auf die er
sich berufen könne. Die Kritik am zeitgenössischen
Relativismus richtet sich einerseits gegen einen
ironisierenden Liberalismus, der sich nicht bemühe,
«to build community among the hopeless and
excluded in places where irony is a condescending
shrug» (S. 5) und andererseits gegen eine zeitkritisch

diagnostizierte Mehrdeutigkeit und Pluralität,
die Marsh Unbehagen bereitet.

Marsh stellt Eindeutigkeit und Identität in der
Geschichte wieder her, indem er Erweckung zu
einem empirischen Faktum macht. Die stark auf
Einzelpersonen fokussierten Untersuchungen stützen
sich an den spannenden Stellen vor allem auf
autobiographische Quellen. Zunächst zeigt Marsh für
seine meist baptistischen Protagonisten auf, dass

diese keineswegs freiwillig zu Wortführern einer
revoltierenden Bewegung geworden sind. Er ist sich

der Problematik von Heldengeschichten bewusst
und betont jeweils die Notwendigkeit einer breiten
Rezeption und relativiert so die Bedeutung der
charismatischen Anführer. In den rückblickenden
Darstellungen dieser tiefstreligiösen Protestanten
finden sich immer auch Erweckungs- und
Bekehrungsschilderungen. Marsh nimmt diese nicht als

nachträgliche Konstruktionen, sondern als tatsächliche

Ereignisse und kann so das historiographisch nicht
uninteressante Genre der Erweckungsgeschichte
bedienen. Allein für den Nachvollzug dieser kuriosen

Form der Geschichtskonstruktion lohnt es sich,
das Buch zu lesen.

1 Der Originaltext der Executive Order findet sich unter
http://www.whitehouse.gov/news/releases/2001/01/
20010129-2.html (Stand 18.10.2005).

2 Vgl. http://www.whitehouse.gov/government/fbci/
guidance/charitable.html (Stand 18.10.2005).

Charles Marsh: The Beloved

Community. How Faith

Shapes Social Justice, from
the Civil Rights Movement
to Today.

New York: Basic Books 2005

304 S.

Euro 24.90
ISBN 0-46-504415-8

T«r BELOVED
COMMUNITY

M THE

CHARLES MARSH
Author or GoDjhJ-OrtE Summer

ZpH Jg. 12 (2006), H. 1


	Besprechungen

