
Zeitschrift: Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pädagogische Hochschule Zürich

Band: 11 (2005)

Heft: 2

Artikel: Johann Heinrich Campe und die tugendhafte zweite Natur

Autor: Casale, Rita

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901840

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901840
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johann Heinrich Campe
und die tugendhafte

zweite Natur1

(Red.) Anhand einer begriffsgeschichtlichen
Analyse zweier früher Schriften von Joachim

Heinrich Campe, seiner Dissertation Nonnulla

de vi consuetudinis. Quaestionibus homi-
nianis addita (1768) und dem Buch

Philosophischer Commentar über die Worte des

Plutarch: Die Tugend ist eine lange Gewohnheit

(1774) wird in diesem Beitrag darzulegen

versucht, welche Bedeutung sowohl der
rhetorischen Tradition als auch der Ästhetik

für die Pädagogik im ausgehenden 18.

Jahrhundert zukommt.

Rita Casale

«Könnten wir, sagt Plato, die Tugend nackt erblicken:
so würden wir so viel Reiz an ihr entdecken,
dass wir ausser ihr nichts auf der Welt mehr lieben wollten.

Aber zum Unglück setzt ein neuer Schriftsteller hinzu,
ist sie ein keusches Mädchen, das sich eher nicht
entkleidet sehen lässt,
bis man sich mit ihm vermählet hat»
J. H. Campe, Philosophischer Commentar

«II n'est point de Serpent, ni de Monstre odieux,
Qui par l'art imité ne puisse plaire aux yeux.
D'un pinceau délicat l'artifice agreable
Du plus affreux objet fait un objet aimable»
N. Boileau, L'art poétique

Trotz des erneuten Interesses, das die bildungshistorische

Forschung in den letzten Jahrzehnten für
die Pädagogik der «deutschen Aufklärung» zeigt,
ist ein zentraler Aspekt der philanthropistischen
Moralerziehung, nämlich die Rezeption der klassischen

Rhetorik sowie die ästhetische Diskussion im

Europa des 17. und 18. Jahrhunderts, weitgehend
unerforscht geblieben. Die innovativen Studien
der 90er-Jahre des 20. Jahrhunderts (insbesondere

Kersting 1992) haben fast ausschliesslich den

anthropologischen Hintergrund einer solchen

Erziehungstheorie fokussiert und sich auf die
Untersuchung der späteren Schriften konzentriert. Und
auch die jüngsten Arbeiten über die Frühgeschichte
des Philanthropismus, die zwar nicht länger die

Anthropologie, sondern die theologischen Prämissen

der Aufklärungspädagogik ins Zentrum der Analyse
rücken (vgl. Overhoff 2004), setzten sich nicht mit
einer solchen Tradition auseinander.

Es lässt sich jedoch zeigen, dass in die Fassung
des Begriffs der Tugend, wie ihn Campe in seinen

ersten Schriften entwickelt, die pädagogische
Rezeption der damaligen ästhetischen Diskussionen in

sehr weitgehendem Masse eingeht. Ausgehend von
den ästhetischen Überlegungen von Henry Home
(Lord Kames) und einem durch Cicero gefilterten
Aristotelismus formuliert Campe einen Begriff der
Tugend, der weder religiös noch ausschliesslich
transzendental moralisch zu interpretieren ist.

Tugendhaftigkeitwird nicht auf das Bewusstsein oder
auf ein innerliches Gefühl der Sittlichkeit zurückgeführt.

Eher bedient sich Campe bei seinen ethischen
Überlegungen der rhetorischen Begriffe der
Gewohnheit, der Übung, der Wiederholung und der
Nachahmung.

1. Campes Dissertation: Die Macht der
Gewohnheit

Campe
schrieb seine Dissertation 1768 in Halle

bei Christian Adolph Klotz2. Klotz war Autor
von Abhandlungen über Ästhetik, Kritik und

guten Geschmack, die Resonanz bei der akademischen

Jugend fanden. Auch die Zeitschriften, die

von ihm herausgegeben wurden (vgl. dazu Hausen
1772), hatten einen grossen Leserkreis.

Die Analyse von Klotz' Vorlesung zeigt, dass sich

der zentrale Hinweis auf Henry Home in der Dissertation

auf den Einfluss von Klotz zurückführen lässt

(vgl. Casale/Schmitt 2002). Die bis jetzt in der
historischen pädagogischen Forschung ignorierte Rolle
des Schotten Henry Home darf nicht unterschätzt
werden3. Campes Dissertation kündigt sich mit
ihrem Untertitel (Quaestionibus homianis addita) als

Kommentar zu dem ersten Traktat der Ästhetik an,
der in Grossbritannien publiziert worden ist (Home
1762).

Homes Elements of Criticism ist die Hauptquelle
der Dissertation, in der sich daneben vor allem
Hinweise auf Schriften von Cicero, Nicolas Boileau, Moses

Mendelssohn und Friedrich Justus Riedel finden
lassen. Campes Interpretation von Home ist der
aristotelischen Tradition verpflichtet, die die Frage
nach der Tugend mit der Frage nach der Macht der
Gewohnheit aufs engste verknüpft. In Nonnulla de

vi consuetudinis geschieht dies nur noch nicht auf
explizite Art und Weise. Es handelt sich um eine
rhetorische Untersuchung der menschlichen Hand-

92 ZpH Jg. 11 (2005), H. 2



i\ O N N V L L A

D Ë VI COxNSVET VDIMS
QVAESTIONIBVS HOMIANIS

AD D IT A

PRAESIDE
VIRO CLARISSIMO ET DOCTISSIMO

CHRISTIANO ADOLPHO KLOTZIO
A. D. XX. DEC EM ER. MD C CL XVI il.

CEfENDET

A V CTÛR
IO ACHIMVs HENRICVS C.AMPE

' r. % N ÛV ICENS.
SÛCUT. DVC.U. T:; I L « ST Al) IUN S l ï S 0 D. BTIEUINAKII

»-'il s a .1 i o r. -

,H /• / • << C
-4 J J </ Ii A L A E

TV PI3 CVRTJANl'S.

lungen, deren Bedeutung für das menschliche Glück

von Campe von Anfang an stark betont wird.

1.1 Henry Home: Gewohnheit innerhalb
einer «Ökonomie der menschlichen
Leidenschaften)

Mit den Elements of Criticism legt Home eine
empirische Ästhetik vor. Diese empirische Ästhetik
versteht sich als eine physiologische Analyse der
menschlichen Empfindungen, die die Basis der
«Kultivierung» derselben vermittels der schönen Künste
bilden soll. Homes ästhetisches Projekt ist zugleich
ein moralisches Programm.

Da die Natur des «empfindenden Wesens»
(sensitive being) Home zufolge extrem kompliziert ist4,

bedarf seine Erkenntnis der kritischen Zergliederung.

Diese Analyse beruht auf der empiristischen
Überzeugung, dass Objekt der menschlichen
Erkenntnis nur Eindrücke der Sinne sein können. Aber
im Gegensatz zu den bekannten Strömungen des

Empirismus konzentriert sich Homes Untersuchung
tatsächlich auf die Empfindung und nicht auf die
Repräsentation5. Die Unterschiede der Eindrücke
hängen von den verschiedenen Sinnen ab. Ausgehend

von der Art, wie die Sinne dem Menschen die
Eindrücke übertragen, kann man von höheren und
niederen Sinnen sprechen. Beim Schmecken, Fühlen
und Riechen, den niederen Sinnen, sei der Ort der
Empfindung das Organ selbst, beim Sehen und
Hören, den höheren, hingegen die Seele. Bei ihnen
findet keine körperliche Berührung statt (vgl.
Aristoteles 1995, X, 5 1175b 30 u.f.). Das Vergnügen,
das Sehen und Hören erregen, hat einen «Mittelplatz»

(vgl. dazu Zimmermann 1858, S. 224)
zwischen «körperlicher Lust» und «intellektueller Lust»

(bzw. «Ergötzung des Verstandes»). Dank der
«vermischten Natur» können diese Empfindungen
zugleich Einfluss auf die Seele und auf den Körper
haben. Diese besondere Stellung von Auge und Ohr
erlaubt den schönen Künsten gerade vermittels
sinnlicher Tätigkeiten, nämlich Hören und Sehen,
auf die Empfindungen und Leidenschaften des

Menschen zu wirken. Deshalb können sie eine
moralische Funktion ausüben6.

Die sinnlichen Tätigkeiten des Auges und des

Ohrs seien aber auch selbst als «Gemütsbewegungen»

und «Leidenschaften» wahrzunehmen. Die
Leidenschaften seien wiederum Gemütsbewegungen,

die mit einem Verlangen verbunden seien und
im Unterschied zu denselben eine Dauer haben
(Home 1772/1790, Bd. 2, S. 52, S. 69-70). Das Verlangen

allein reicht nicht aus, die Leidenschaften zu
charakterisieren, da es abnehmen könne. Die Dauer
allein reiche ebenfalls nicht aus, da dann der
Gemütsbewegung die Intensität mangelte, die sie erst
zu einer Leidenschaft mache.

Auch die Tugend wird als Bewegung der Seele

gefasst. Sie sei eine Neigung, die nach dem Guten
strebe. Dadurch dass sie das Gute begehre,
unterscheide sie sich von den Leidenschaften, die auf das

Angenehme zielen. Diese Ablenkung der Leidenschaft,

die die Tugend auch sein soll, bedürfe der
Gewöhnung, die durch erzieherische Mittel unterstützt

werden muss (ebd., S. 81): «Und um die Sache
der Tugend von allen Seiten zu unterstützen, ist,
durch eine bewundernswürdige Einrichtung, den
guten Beyspielen eine solche Gewalt über das
menschliche Herz gegeben worden, dass durch sie
die Tugend eine Gewohnheit werden kann [...] Und
jede Übung, sie mag innerlich oder äusserlich seyn,
führt zu einer Fertigkeit, denn eine Neigung oder
ein Hang der Seele wird, wie ein Glied unseres
Körpers, durch Uebung stärker» (ebd.). Auch Fabeln
stellen wirksame Beispiele dar, die tugendhaften
Bewegungen in den Jugendlichen hervorrufen
(ebd., S. 82). Sie können für die Erregung einer
Neigung zur Tugend dieselbe Funktion haben wie wahre

Geschichten: «Es offenbaret sich daher eine grosse

Weisheit, die uns also eingerichtet hat, dass wir
eben derselben Besserung durch die Fabel als durch
wahre Geschichten fähig sind» (ebd., S. 137). Kann
das Beispiel auch als Ausgangspunkt der Bewegung
auf die Tugend hin dienen, genügt das doch nicht,
damit die Tugend eine Fertigkeit wird. Dazu bedarf
es der Übung.

Damit aber die Übung didaktisch wirkend ist, ist
eine ständige Wiederholung notwendig. Die
Wiederholung ist geeignet sowohl eventuelle Unvoll-
kommenheiten des Übenden als auch Mängel der
Übung selbst zu korrigieren: «Da zu gleicher Zeit
immer geschickte Mittel vorhanden sind, diese
sympathetische Bewegung [der Tugend, RC] zu erregen,
so kann die öftere Wiederholung derselben gros-
sentheils bey Mangel einer vollständigem Übung
ersetzen. Auf diese Weise kann sich jeder durch
gehörige Uebung eine dauerhafte Fertigkeit in der

ZpH Jg. 11 (2005), H. 2



Tugend erwerben» (ebd., S. 82).
Das Schema Neigung - Übung - Wiederholung -

Fertigkeit - Tugend ist somit bei Flome als das eines

Erziehungsprozesses zu erkennen, an dessen Ende

der tugendhaft handelnde Mensch stehen soll. Dieser

Mensch handelt tugendhaft aus Gewohnheit.
Der Analyse des Begriffs der Gewohnheit widmet

Flome das 14. Kapitel seiner Elements of Criticism
(«Custom and habit»). Diese Untersuchung will als

eine philanthropische Studie verstanden sein. Es

geht um eine Menschenkenntnis, die versucht, die
menschlichen Flandlungen vorherzusehen, um sie

zu regieren, und nicht mehr um ein pädagogisches
Modell. Dass jede menschliche Flandlung von den
Leidenschaften verursacht wird, ist der Ausgangspunkt

der Untersuchung. Nur die Gewohnheit
erlaubt dem Menschen seine Leidenschaften zu
gebrauchen. Die glückliche Macht der Gewohnheit
besteht darin, dass die tugendhafte Handlung eine
Praktik bzw. Fertigkeit wird, die den Menschen von
der Mühe eines ständigen Anfangs befreit: «Dass

die Macht der Gewohnheit eine glückliche Anstalt
zu unserm Besten sey, muss jeder einräumen, der
bedenkt, dass unsre eigentliche Bestimmung die
Arbeit, und das Vergnügen nur unsre Erholung ist»

(ebd., S. 113). Die einmal gewonnene Gewohnheit
ist für Home die Wiederholung derselben Haltung.
Die Festigung dieser Haltung ist die Wirkung, welche

die Gewohnheit auf die Seele oder den Körper
hat. Diese Wirkung kann aktiv sein, wie bei
Leibesübungen oder passiv, wie in den Fällen, da man
durch Gewohnheit Geschmack an gewissen Dingen
findet, an denen man anfänglich keinen fand. In

einigen Fällen resultiert aus Gewohnheiten aber auch

Langweile (Ekel oder Sättigung), in anderen Fällen

dämpfen sie die Schärfe von Schmerz und Leiden.

Häufige Wiederholung über eine längere Dauer
kann diese Festigkeit hervorbringen: «die Länge
der Zeit ist dazu nothwendig» (ebd., S. 94). Die
Prozedur, durch die der Mensch eine gewisse Festigkeit
des Charakters gewinnt, wird von Home mit minutiöser

Präzision beschrieben: «Weder der schnellste

Fortgang der Handlungen in einer kurzen Zeit, noch

ein langsamer Fortgang in der längsten Zeit, ist
allein für sich dazu hinreichend. Diese Wirkung muss
durch gemässigste, gelinde Beschäftigung, und
durch eine lange Reihe zwangfreyer Bemühungen,
die durch kurze Zwischenräume getrennt sind,
hervorgebracht werden. Ja, ohne Ordnung in Rücksicht

auf Zeit, Ort und andere Umstände der Handlung,
sind auch diese nicht einmahl zureichend. Je einförmiger

die Art zu handeln ist, desto eher wird sie zur
Fertigkeit» (ebd., S. 94f.). Es ist diese langsame und
wiederholte Tätigkeit, die dem Menschen die Lust
des mässigen Vergnügens gönne.

In Homes Fassung der Tugend als einer Neigung,
die der Gewohnheit und der Übung bedarf, kann

man die theoretische Konstellation finden, die

Campe als Basis seiner Dissertation und seines
späteren Philosophischen Commentars dienen sollte.

Allerdings versucht Campe die Unklarheit von Ho¬

mes Konzeption, der zwar beschreibt wie man von
der Neigung zur Tugend komme, aber deren inneren

Zusammenhang nicht bestimmt, zu beseitigen.
Dazu bedient er sich der Überlegungen Moses
Mendelssohns.

1.2 Moses Mendelssohn: Die Lust am
Gewohnten
Bei Mendelssohn wird wie bei Home die Tugend
als das Streben nach dem Guten verstanden. Was

bei Home ungeklärt blieb, der Zusammenhang
zwischen dem Angenehmen und dem Guten, findet

bei Mendelssohn in der Wiederaufnahme der
platonischen Tugendlehre seine Lösung. Auf dieser
Basis meint Mendelssohn die epikureische Tradition
widerlegen und eine Brücke zwischen Lust und Moral

bauen zu können.
Piaton zufolge ist die Frage nach der Tugend nur

vermittels einer Idee des Guten zu beantworten. In

den beiden Dialogen Menon und Protagoras wird
der Begriff der Tugend ausgehend von der Frage
ihrer Lehrbarkeit diskutiert. Die Tugend könne nur
gelehrt werden, wenn sie Wissenschaft sei. Und eine

Wissenschaft sei sie, weil ihr die wahre Erkenntnis

dessen zugrunde liege, was Lust verspreche.
Die platonische Lehre ist nicht gegen die Lust

gerichtet, sondern zielt vielmehr auf ihre Erfüllung.
Die wissenschaftliche Tätigkeit realisiert sich als

Messkunst, die in der Lage ist, den unmittelbaren
Lustgewinn und das durch Vernunft ersichtliche
Angenehme gegeneinander abzuwägen und das

scheinbar Angenehme vom wirklichen zu
unterscheiden. Mendelssohn wie auch später Campe
folgen genau dem platonischen Modell, das erstens
das schlechterdings Angenehme, zweitens das

schlechterdings Unangenehme, drittens das

Angenehme, das, in der Folge unangenehm wird, viertens

das Unangenehme, das in der Folge angenehm
wird (Campe 1768, S. 12, Mendelsohn 1761, S. 45),

unterscheidet. Der Mensch tue das Unangenehme,
erkennend, dass es Unangenehmes sei, überwunden

aber von dem Angenehmen (Piaton: Protagoras,

355b)7. Die unmittelbare Lust, die man bei der
Ausführung einer Tätigkeit fühlen kann, sei kein
zuverlässiges Kriterium. Nur im Laufe der Zeit könne

sich die Art der Empfindungen zeigen. Dadurch,
dass in die Lust die Überlegung und die Abwägung
einbezogen wird, denen eine gewisse Dauer eignet,
werde die Dimension des Augenblicks überwunden.
Das so gefasste Angenehme bzw. die Lust sei das

Ziel jeder Handlung und beruhe auf Wissen (ebd.,
356d). Es sei das höchste Gut. Nach der Lust zu
leben, bedeute zugleich, sich entsprechend den
Tugenden zu verhalten.

Die grundlegende Struktur des Naturverhältnisses,

wonach die Neigung oder das Verlangen durch
die Vorstellung des Angenehmen hervorgerufen
wird, wird beibehalten. Durch die Erkenntnis des

Guten als dem, was in Wahrheit Lust verspricht, werden

die Handlungen auf das Gute ausgerichtet. Das

Angenehme wird zum Antrieb für die guten Taten.

ZpH Jg. 11 (2005), H. 2



Mendelssohn modifiziert seine platonische Grundlage,

die er weitgehend übernimmt, in zweierlei
Hinsicht. Beide Veränderungen gegenüber Piaton
sind für Campe von besonderer Bedeutung und
erlauben es ihm, Piatons Philosophie mit den Reflexionen

Homes zu verbinden.
Zum einen hebt Mendelssohn die moralische

Bedeutung der Schönheit hervor, die neben der
Vollkommenheit und der Sinnlichkeit die dritte Quelle
der angenehmen Empfindung sein soll. Ein Drittes
ist die Schönheit, insofern in ihr Sinnlichkeit und
Vollkommenheit verknüpft sind. Die von ihr
hervorgerufene angenehme Empfindung wird in
rationalistischer Manier als das klare, aber undeutliche Be-

wusstsein der Vollkommenheit definiert (Mendelssohn

1761, S. 27)8. Sie ist als die sinnliche Wahrnehmung

der Vollkommenheit zu denken. Dies begründet

nun bei Mendelssohn wie bei Piaton die Überlegung,

dass der zeitliche Faktor bei der Erkenntnis
des Angenehmen eine grosse Rolle spielt.

Zum anderen behauptet Mendelssohn, ohne auf
die platonische Identifikation von Tugend und
Wissenschaft zu verzichten, dass die Lehre der Tugend,
um erfolgreich zu sein, auch der Übung bedarf. Die

Tugend sei nur vermittels der Übungen vollständig
erlernbar: «Die Tugend ist freilich eine Wissenschaft,

wie Plato sagt, und kann erlernt werden,
aber wenn sie in Ausübung gebracht werden soll,

erfordert sie nicht blos wissenschaftliche Überzeugung,

sondern auch kunstmässige Übung und

Fertigkeit» (ebd., S. 60f.). Diese «künstliche» Korrektur
der platonischen Tugendlehre wird von Mendelssohn

mit dem Begriff der Gewohnheit durchgeführt:

«Die Gewohnheit und die Übung verwandeln
eine jede Fähigkeit der Seele in eine Fertigkeit, und

verursachen, dass eine Handlung geschwind
verrichtet werden kann, zu welcher Anfangs Weile
erfordert wurde» (ebd., S. 53).

Unter Gewohnheit wird die Wiederholung einer
und derselben Handlung verstanden. Auch die

Übung ist nichts anderes als Wiederholung, aber im
Sinne einer Handlung, die mit Fleiss und Absicht
wiederholt wird.

Erst durch Mendelssohns moderne Ergänzungen,
die Erweiterung des platonischen Kontextes um das

Schöne und die Übung, kann die Bestimmung der

angenehmen Empfindung als Motor der Formation
von Gewohnheiten Eingang in Campes Rezeption
von Home finden.

1.3 Johann Heinrich Campe: Gewohnheit als
sinnliche Vernunft
In der Dissertation nimmt Campe die Thematik der
Gewohnheit so auf, wie Home sie in den Elements

of Criticism ausgearbeitet hatte. Campe setzt dabei
aber den Akzent auf die Macht der Gewohnheit
und auf die Art dieser Macht. In der Tat sind es zwei
Fragen, die im Zentrum von Campes Dissertation
stehen. Die erste stellt das Problem der Macht der
Gewohnheit allgemein: «Woran liegt es, dass die
Gewohnheit im Allgemeinen grossen Einfluss auf

uns hat?»9 Die zweite Frage betrifft die Art und

Weise, in der die Gewohnheit ihren Einfluss zeigt:
«Welches ist der Grund dafür, dass unsere Seele

infolge häufigen Gebrauchs einer Sache und nachdem
sie sich an sie gewöhnt hat, sich einmal ihr stark zu

- und einander mal sich vehementer von derselben
abwendet?»10

Die Erläuterung des Was und des Wie der Macht
der Gewohnheit setzt für Campe eine ausführliche
Untersuchung ihrer Prinzipien voraus. Die Natur der
Gewohnheit zu definieren, bedeutet zuerst, dass

ihr dreifaches Verhältnis zu Körper und Seele expliziert

wird: «Jede Gewohnheit ist entweder eine
Gewohnheit des Körpers oder der Seele oder von
beiden»11. Der Bezug der Gewohnheiten zu Körper
und zu Seele präzisiert ihre Natur, aber er bietet
noch keine Erklärung über die Prozesse ihrer
Entstehung. Erst der Hinweis auf die Empfindungen
kann deutlich machen, wie Gewohnheiten sich
bilden. Empfindungen können angenehm oder
unangenehm sein. So wie eine unangenehme Empfindung,

die sich aus einer gewissen Handlung ergibt,
dazu führt, dass die Tätigkeit, die Unwohlsein
hervorgebracht hat, vermieden wird, führt eine
angenehme Empfindung umgekehrt dazu, dieselbe

Handlung zu wiederholen. Das legt die Möglichkeit
nahe, wie Mendelssohn unter Berufung auf Piaton
angedeutet hat, die angenehme Empfindung in der
Erziehung zur Tugend als Instrument einzusetzen.
Eine Übung, die eine angenehme Empfindung
verspricht, motiviert zur Wiederholung.

Campes Konzeption geht darüber noch hinaus.
Bei Piaton war der Zusammenhang von Angenehmem

und Gutem an die Erkenntnis gebunden, dass

das Gute zugleich das Angenehme sei. In der
Moderne wird hingegen der Hiatus zwischen
Angenehmem und Gutem durch die Übung und die
Wiederholung überbrückt. Das ist dadurch möglich,
dass die Wiederholung selbst als angenehm
empfunden wird und damit zu einem eigenen Element
der Erziehung verselbstständigt wird. Die erste
Übung zur Erwerbung von Gewohnheiten ist darum

die Übung durch Wiederholung. Diese ist das

konstitutive und pädagogische Element, das die Se-

dimentierung der Ergebnisse der Übungen erlaubt.
Campe verschärft Mendelssohns Ergänzungen zu
Piaton hinsichtlich der wirkenden Kraft von Übung
und Wiederholung so weit, dass deren Mechanik an
die Stelle der Erkenntnis treten kann, die für Piaton
noch die entscheidende Bedeutung hatte. Deren
Rolle reduziert sich darauf, dem Pädagogen die

richtige Anleitung seiner Schüler zu ermöglichen.
Dass Piatons Bezug auf die Erkenntnis faktisch
negiert wird, obwohl die darauf basierenden Gedanken

über das Angenehme und das Gute, wie erläutert,

via Mendelssohn den Hintergrund für Campes
Überlegungen bilden, erklärt, warum er von ihm
nicht mehr explizit in Betracht gezogen wird.

Die Übungen sollen nicht nur Veränderungen
auf der Oberfläche verursachen. Aussen und Innen
scheinen bei Campe nicht mehr getrennt zu sein.

ZpH Jg. 11 (2005), H. 2



Das Wort Übung darf nicht etwa bloss auf die äus-
serlichen Handlungen bezogen werden, sondern sie

fasst auch alle innerlichen Wirkungen auf unsere
denkende Seelenkraft in sich. Man muss so lange
wiederholen, bis man sich im Laufe der Übung ihrer
Regeln nicht mehr bewusst ist, bis «sich seine Grundsätze

in Neigungen verwandelt haben, und seine

Tugend mehr Naturtrieb, als Vernunft zu sein scheinet»

(Mendelssohn 1761, S. 61).

Die Naturalisierung der Gewohnheit beinhaltet
hier die Naturalisierung der Tugend. Dieser Schritt
ist in der Dissertation nur angedeutet und wird von
Campe in seinem Philosophischen Commentar
ausführlicher thematisiert. Diese Schrift von 1774 ist
ein Kommentar zu Plutarchs Motto: «Die Tugend ist
eine lange Gewohnheit». Dort werden Gewohnheit
und Tugend ausgehend von einem «lateinischen
Aristotelismus» identifiziert. Auf der Basis von Cice-

ros stoischem Aristotelismus12 und von Plutarchs
Tugendlehre entwickelt Campe den Begriff der
Tugend als einer «Praktik», die aus wiederholten
Übungen entsteht13 und zieht damit die Konsequenz

aus seiner faktischen Negation des Platonis-
mus in seiner Dissertation.

2. Campes Philosophischer Commentar:
Die Tugend ist eine lange Gewohnheit

2.1 Aristoteles: Tugend als Habitus
In der Nikomachischen Ethik werden die
Überlegungen Piatons hinsichtlich der Tugend vielfach
kritisiert. Im Kontext dieses Beitrags sind nur zwei
Aspekte dieser Kritik zu erwähnen: Aristoteles bestreitet

sowohl, dass die Ethik eine strenge Wissenschaft
sein könne, als auch, dass es einen unmittelbaren
Nexus zwischen richtiger Erkenntnis und richtigem
Handeln gäbe.

Gegenstand der Wissenschaft sei das Notwendige,

das sich nicht anders verhalten kann (Aristoteles
1995, 1139b, S. 15-35). Der Gegenstand der Ethik
sei das Handeln, das im Gegensatz zum Notwendigen

sich so oder anders verhalten kann. Die Ethik ist
eher als Überlegung über die Tugend denn als
Wissenschaft von ihr zu charakterisieren. Die tugendhaften

Handlungen lassen sich darum auch nicht
wie die wissenschaftlichen Erkenntnisse durch die
Lehre tradieren. Sie entstehen vielmehr aus
Gewohnheiten. «Die sittliche [Tugend, RC] [...] wird
uns zuteil durch Gewöhnung, davon hat sie auch
den Namen erhalten, der nur wenig von dem Wort
Gewohnheit verschieden ist. Daraus ersteht auch,
dass keine von den sittlichen Tugenden uns von Natur

zuteil wird. Denn nichts Natürliches kann durch
Gewöhnung geändert werden» (ebd., 1103a, S. 17-
22). Die Tugenden sind, setzt Aristoteles fort, weder
etwas von Natur noch etwas gegen die Natur. Die

Anlage zu den Tugenden gehört zu dem Menschen

per natura. Aber damit die Anlage zur Wirklichkeit
wird und zwar zur Tugend, sei die Gewöhnung
notwendig14.

Im vierten Kapitel des zweiten Buchs der Niko-

^5üofop§<f<§er 1

Sommentar.
/ I

über bit xvr>:./>.aAcc I
QBorte fceê ^Mutarché :

î»ic Jugent» tit cine lange
0 c ro o jj n & e i t ;

ober

i'itvee tie CEntflejjungëart fcer tugenfrj
fjaften Steigungen,

#o n

3. & <2ampe,
gelbprebiger bep 0t. ÄJnlgl. Jjofjeit bei "Prlnjen

»on Qbreufjen ^Kfonterie'SKeglment.

To ?c9of ercç gyj

Plut. d. liber, educ. Cap. F.

i ""acrf" ' n)

SBerjin, 1774.

machischen Ethik weist Aristoteles auf drei psychische

Phänomene hin, um zu erklären, was Tugend
ist: Affekte, Vermögen und Habitus. Unter Affekten
wird alles verstanden, was mit Lust oder Unlust
verbunden ist; unter Vermögen wird gefasst, was die
Menschen für die Affekte empfänglich macht;
zuletzt der Habitus, der erlaubt, dass der Mensch sich

mit einer gewissen Festigkeit in Bezug auf die
Affekte verhält.

Gerade, dass das Handeln etwas Veränderliches
sei und nichts Natürliches, ermöglicht die Ausbildung

eines bestimmten Habitus als Grundlage der
Tugend durch Übungen: «Aus gleichen Tätigkeiten
erwächst der gleiche Habitus. Daher müssen wir uns
Mühe geben, unseren Tätigkeiten einen bestimmten

Charakter zu verleihen; denn je nach diesem
Charakter gestaltet sich der Habitus» (ebd., 1103a,
S. 20-25). Die Tugend ist ein Habitus, der dem
Menschen ein «mittleres» Verhalten in Bezug auf seine
Affekte erlaubt: Die Tugend liegt «wo das Über-

mass verfehlt ist und der Mangel Tadel erfährt»
(ebd., 1106a, S. 24-27).

2.2 Plutarch: Tugend ist lehrbar
Plutarch nimmt das aristotelische Erklärungsmodell
der Tugend auf und akzentuiert in dessen
Konstruktion die Rolle der Übung im Entstehungspro-
zess der tugendhaften Tätigkeiten. Dass die Ethik
nicht als strenge Wissenschaft gelten kann, schliesst
die Lehrbarkeit der Tugend nicht mehr aus. Wenn
Tugenden aus Gewohnheiten bestehen, können sie

ZpH Jg. 11 (2005), H. 2



vermittels der Übungen für Plutarch nicht nur
gebildet, sondern auch gelehrt werden. Wie für die
Künste und Wissenschaften gehören die folgenden
Elemente zur vollkommenen Erwerbung der Tugenden:

Naturanlage, Verständnis und Gewohnheit.
Der Unterricht bringe dazu, die Tugend zu verstehen

und die praktische Übung gestatte, dass sie

eine Gewohnheit werde. «Der Anfang ist die
Naturanlage, der Fortschritt ist das Lernen, die Praxis

ist die Übung» (Plutarch 1948, S. 109). Der Übung
kommt sowohl die Funktion der Festigung der
Tugenden als auch die ihrer Tradierung zu. Wird der
Übung so viel zugetraut, wird die Bedeutung der
Naturanlage im Verhältnis der oben genannten
Elemente zwangsläufig eingeschränkt. Obwohl sie

notwendig zu sein scheint, kann die Übung einen

«Mangel an natürlichen Anlagen» kompensieren:
«Meint aber Jemand, man könne mit gehöriger
Unterweisung und Tugendübungen einem Mangel an
natürlichen Anlagen auf keine Weise abhelfen, der
wisse, dass er ganz und gar irrt. Trägheit verdirbt
die beste natürliche Anlage, während der Fleiss

ersetzt, was der Natur abgeht. Wenn die Nachlässigkeit

ausserstande ist, das Leichteste zu vollbringen,
so kann der Eifer die schwierigsten Dinge ins Werk
setzen» (ebd.). Die Gewohnheit tritt dort ein, wo es

an der Naturanlage fehlt. Ihre Macht erweist sich

darin, dass sie diesen Mangel beheben kann.

2.3 Cicero: Tugend als zweite Natur
Auch für Cicero wie für Aristoteles ist die Tugendfrage

mit der Glückseligkeit verbunden15. Glückseligkeit

ist für ihn das höchste Gut und als solches

Ziel jeder menschlichen Handlung. Unter Tugend
versteht Cicero in De finibus16 die Bedingung der

Glückseligkeit. Die Diskussion um die Ziele menschlicher

Handlungen wird von ihm in Auseinandersetzung

mit den Epikureern, mit den Stoikern und mit
den Peripatetikern entwickelt. In allen drei Doktrinen

spielt die Definition des Begriffs der Natur eine

grosse Rolle. Sie unterscheiden sich darin, was für
ein Gegenstand ihnen die Natur ist: Den Epikureern
sei sie Körper, den Stoikern der Kosmos und den

Peripatetikern Anlage. Gemeinsam sei ihnen, dass sie

die Natur als bewegendes Prinzip in Bezug auf die

Tugend als Selbstliebe interpretieren. Die Koordinaten,

von denen ausgehend das Thema diskutiert
werden, sind: Lust, Seele und Körper.

Cicero zufolge existieren für die Epikureer nichts
anderes als Körper und die Lust sei das höchste Gut
(Cicero: De finibus, S. 30f.). Glückseligkeit bedeute
ihnen, ein Leben in der Lust zu führen, die als

Erfahrung des Angenehmen gefasst wird. Auch die
Lust der Seele sei eine Folge des körperlichen
Geniessens: «Lust wird aber nach der Gewohnheit
aller, die Latein sprechen, dort angenommen, wo
etwas Angenehmes erfahren wird, das irgendeines
der Sinnesorgane in Bewegung setzt. Übertrage
dieses Angenehme, wenn du willst, auf die Seele,

denn in beiden Fällen ist ein <iuvare> gemeint, von
dem <iucundus> abgeleitet ist»17.

Im Gegensatz zu den Epikureern setzen die Stoiker

die Glückseligkeit kaum in Verbindung zum
Körper und seiner Lust. Das höchste Gut sei die
Übereinstimmung mit der Natur (ebd., S. 101). Gilt
für Menschen wie für Tiere gleichermassen, dass ihr
Tun von der Selbstliebe bestimmt wird, so zeichnen
sich erstere dadurch aus, dass sie sich dabei der
Vernunft bedienen. Sie sind in der Lage, viele Dinge
gleichzeitig zu behandeln, Ursachen und Folgen
der Erscheinungen zu erkennen, Ähnlichkeiten
herzustellen und Getrenntes zu verbinden. Ausserdem
erlaube der Besitz der Vernunft dem Menschen, das

eigene Leben als ein Ganzes zu verstehen, wodurch
er Gegenwart und Zukunft verknüpfen kann. Auch
der soziale Charakter des Menschen sei ein Ergebnis
seiner Vernunft. Die Übereinstimmung mit seiner
sozialen Natur drücke sich zuerst in der Liebe zur
Familie, danach zu seinen Mitbürgern und zuletzt
zu allen Sterblichen aus (ebd., S. 111). Die stoische

Tugend sei die vollkommene Entwicklung der
Vernunft (ebd., S. 271), durch die der erstrebte
Einklang mit der Natur erreicht wird. Die Tugend sei

die Art, in der die Menschen der Natur entsprechen
und darum etwas an sich Lobenswertes. Diese

Vollendung der Natur vermittels der Vernunft brauche
Künste, die die Anlagen der Natur unterstützen
und zur Vollkommenheit entwickeln (ebd., S.

255)18.

Die Stoiker nennen die Vollendung der Natur
explizit als Prinzip, die Epikureer formulieren sie implizit

als solches, wenn sie den Körper als Natur und
seine Lust als höchstes Gut fassen. Aus der
Auseinandersetzung mit den beiden Positionen ergibt
sich deshalb für Cicero, dass der Wert der Vollendung

der Natur allgemein anerkannt ist. Gleiches

gilt für die Feststellung, dass erst die Bildung des

Menschen sie realisieren kann. Die Grenze der oben
dargestellten Positionen zeigt sich dort, wo sie

einander entgegengesetzt sind, nämlich in dem,
worauf sich die Bildung beziehen soll: «Es ist allgemein
anerkannt, dass die gesamte Aufgabe und das

Geschäft der Weisheit in der Bildung des Menschen
besteht. Die einen [...] tragen Thesen vor, aus
denen sich ergibt, dass sie das höchste Gut in den
Bereich verlegen, der unserer Macht entzogen ist; sie

sprechen von ihm wie von einem seelenlosen Körper.

Andere dagegen kümmern sich um nichts
anderes als um die Seele, als ob der Mensch keinen

Körper hätte» (ebd., S. 272f.).
An den Epikureern kritisiert er die ausschliessliche

Reduktion der Lust auf ein körperliches Phänomen

und den Vorrang der Lust bezüglich der
Bestimmung des Körpers: «Gibt es nicht am Körper
selbst viele Dinge, die der Lust vorzuziehen sind,
wie Kraft, Gesundheit, Schnelligkeit und Schönheit?»

(ebd., S. 168f.). Von den Stoikern weist er
sowohl die Ausschliessung des Körpers als auch die
Definition des Verhältnisses zur Natur zurück. Sehr

widersprüchlich findet er die stoische Bestimmung
der Natur zugleich als zu erreichendes Ideal und als

unvollkommenen Ausgangspunkt: «Was ist wider-

ZpH Jg. 11 (2005), H. 2



spruchsvoller als die Erklärung der Stoiker, man
kehre zur Natur zurück, nachdem man das höchste
Gut erkannt habe, um die Prinzipien des Handelns,
also der Pflicht, bei der Natur zu holen?» (ebd., S.

282f.). Denn die Tugend, insoweit sie selbst die Praxis

der Übereinstimmung mit der Natur sein solle,
solle zugleich auch Kunst sein.

In dem letzen Buch von De finibus bietet Cicero
eine Alternative zu den zwei oben skizzierten
Positionen an. Laut Cicero enthält dieses Buch die
Darstellung der aristotelischen Ethik. Tatsächlich gibt er
eine Version des Aristotelismus, die die stoische

Tugendlehre integriert, aber auch ihre Grenze
überschreitet. Wie für die Stoiker sei die Glückseligkeit
auch für die Aristoteliker das höchste Gut. Aber die
Aristoteliker fragen sich nicht, was Glückseligkeit
ist, sondern woraus sie entsteht (ebd., S. 330f.). Für
sie bestehe der Mensch in Seele und Körper. Da der
Mensch Vernunft besitze, habe die Seele als Sitz der
Vernunft den ersten Rang. Aber trotz der Tatsache,
dass die Tugend die Vollendung der Vernunft sei,

kann sie nicht ohne die Erziehung ausgeübt werden.

Die Natur des Menschen enthalte die Möglichkeit,

nicht die Realität der Tugend: «Der Mensch
hat [...] von Natur die angeborene Fähigkeit für alle

Tugenden [...] aufnahmebereit zu sein. Darum
werden die Kinder, ohne Belehrung erhalten zu
haben, durch Abbildungen der Tugenden, deren Keime

sie in sich besitzen in Bewegung versetzt. Dies

sind nämlich die Grundlagen der Natur, durch deren

Entwicklung gewissermassen der Keim der
Tugend erzeugt wird» (ebd., S. 348f.). Durch die
Belehrung, durch die Gewohnheit entsteht eine zweite

Natur, die erst die Vollendung der ersten ermöglicht

(ebd., S. 382f.)19.

2.4 Johann Heinrich Campe: Tugend durch
Übungen
Der einseitige Bezug der Tugend entweder auf den

Körper oder auf die Seele, der schon von Cicero

kritisiert wurde, musste sich Campe im Kontext
einer von ihm beabsichtigten moralphilosophischen
Interpretation der rationalistischen Metaphysik
erneut stellen. Leibniz' Begriff der Seele bietet ihm
eine Lösung der vom Rationalismus aufgeworfenen
Leib-Seele-Problematik, auf der er seine Sittentheorie

aufbauen zu können glaubt. Petersen20 zufolge
ermöglicht die Ausdehnung des Lebensbegriffs bei
Leibniz die Überwindung von Descartes' Dualismus

von Leib und Seele und die Koexistenz der Einheit
und Mannigfaltigkeit in allen seelischen Zuständen.
Das Verhältnis zwischen Leib und Seele ist als
Verhältnis zwischen Körper und Kraft zu verstehen.
Statt entgegengesetzt zu sein, sei die Seele das

Prinzip der Tätigkeit des Körpers. Die Auffassung
der Seele als Kraft bzw. als Prinzip des Lebens
erklärt die Mannigfaltigkeit ihrer Zustände, ohne auf
ihre Einheit zu verzichten, weil Leibniz, wie Cochius

in seiner Untersuchung über die Neigungen formuliert21,

mit Kraft nicht nur dynamis, potentia nuda,
sondern auch entelechie meint (Petersen 1921, S.

356-374).
Für Campe beinhaltet Leibniz' Fassung der Seele

- als einer Vorstellungskraft entsprechend dem
physischen Begriff von Kraft - zugleich die Möglichkeit
einer moralischen Bestimmung ihres Objekts. Sie

strebe nach Wirksamkeit und alles was diesem
Bestreben ein Hindernis in den Weg legt, sei ihrer Natur

zuwider: «Ein Objekt, dessen Begriff unsere
Vorstellungskraft erweitert, nennen wir (physisch oder
moralisch) gut; ein Objekt hingegen dessen Begriff
unsere Vorstellungskraft einschränkt nennen wir
(physisch oder moralisch) böse» (Campe 1774, S.

45). Und die Vorstellung des Guten sei mit einer
angenehmen, die des Bösen mit einer unangenehmen
Empfindung verbunden: «Jede neue Vorstellung,
welche der Seele eine Erweiterung ihrer
Vorstellungskraft zu versprechen scheint, macht ihr
Vergnügen; jede neue Vorstellung hingegen, welche
der Seele eine Einschränkung ihrer Vorstellungskraft

zu drohen scheint, macht ihr Missvergnügen.
Im ersten Fall liebt sie das Neue, im andern das
Gewöhnliche» (ebd., S. 84). Indem Campe Gutes und
Angenehmes durch die Vorstellungskraft, die die
Seele ist, verknüpft sieht, kann er die Tugend als eine

Fertigkeit derselben bestimmen, die auf der
Neigung beruht. Unter Neigung versteht man
gewöhnlicherweise eine nur vorübergehende Ausrichtung
des menschlichen «Begehrungsvermögens» auf eine

gewisse Art von Gegenständen; für Campe hat
sie hingegen immer bleibenden Charakter: «Bey
jeder Neigung liegt ein Verlangen zum Grunde»
(ebd., S. 25).

Entsprechend der von ihm übernommenen Lehre
ist die «Urkraft der Seele das einzige formelle
Principium aller ihrer Neigungen, so wie die
verschiedenen äussern Objekte derselben das materielle

Principium sind, wodurch die Verschiedenheit
dieser Neigungen bestimmt wird» (ebd., S. 32). Er

akzeptiert daher weder die Hypothese, der zufolge
jeder Neigung ein «wesentlicher Grundtrieb»
entspreche, noch jene, der gemäss jeder Neigung eine
«verborgene Eigenschaft» (die scholastische quali-
tas occulta) zugrunde liege. Er distanziert sich auch
sehr deutlich von der Hypothese «eines gewissen
angebohrnen dunklen Gefühls des moralischen Guten

und Bösen»22.

Ausgehend von der Seele als ihrer Quelle entstehe

eine Reihe von unterschiedlichen Neigungen, je
nach dem Objekt, auf das sie sich beziehen. Die

Neigungen, die einen sehr allgemeinen Gegenstand
haben, werden «natürliche Triebe» genannt. Die
mit einem besonderen Objekt werden als «erlangte
Triebe» oder «Fertigkeiten und Gewohnheiten»
definiert. Die ersteren sind bei jedem Menschen, wenn
auch in verschiedenen Graden, vorhanden. Die

zweiten sind «nur bey denen, in welchen Übung
und Gewohnheit sie erzeugt haben» (ebd., S. 41).
Die Tugenden beruhen auf dieser zweiten Gruppe
von Neigungen, und dürfen deshalb nicht nur
gelehrt, sondern müssen durch Übung erlangt werden.

Der blosse trockene Unterricht reiche für die

ZpH Jg. 11 (2005), H. 2



Erwerbung der Tugend nicht aus. Gegen die
platonische Identifikation von Tugend und Wissenschaft
wendet Campe ein, dass zwischen Wissen und
Ausüben eine grosse Kluft bestehe. Sicher erlaubt nach

Campe der Unterricht «eine deutliche Erkenntnis
dessen, was in jedem Falle recht und unrecht ist»

(ebd., S. 52), zu erlangen, aber erst die Übung
ermöglicht die Praktik der Tugenden. Obwohl und
weil im Philosophischen Commentar die Bedeutung
der Übung für die Entstehung der Tugend gegenüber

der ihrer Erkenntnis hervorgehoben wird, wird
die Tugendlehre zur Grundlage einer ganzen
moralischen Erziehungslehre (ebd., S. 5)23.

Auch in der Schrift Philosophischer Commentar
geht es Campe wie schon in seiner Dissertation darum

zu erklären und zu begreifen, wieso die
Menschen sowohl von dem Neuen als auch von dem
Gewöhnlichen angezogen sind. Die Folge der
Argumentation und die Beispiele des Kommentars zu
Plutarch ähneln im Stil oft seiner Dissertation. Und
obwohl er sich auch hier explizit der Überlegungen
Mendelssohns bedient, wird das Verhältnis der
Macht der Gewohnheit zum Angenehmen auf der
Basis der dargestellten Seelentheorie, die sich

insbesondere auf Cochius' Schrift Untersuchung über
die Neigung stützt, umgekehrt. Campe unterscheidet

drei Klassen von Gewohnheiten hinsichtlich der

angenehmen Empfindung, die sie begleiten:
Gewohnheiten, die von Anfang an Vergnügen
machen; Gewohnheiten, die von immer wachsendem

Vergnügen begleitet werden; Gewohnheiten, die

nur mit der Zeit angenehm werden (ebd., S. 107).

Deutlich wird, dass Campe nicht mehr wie Mendelssohn

vom Angenehmen ausgehend die Entstehung
der Tugend erörtert, sondern der Gewohnheit die

Macht zuschreibt, eine Flandlung angenehm werden

zu lassen. Möglich wird diese Umkehrung, weil
das Angenehme nicht mehr als sinnliche Wahrnehmung

der Vollkommenheit bestimmt wird, was seine

Empfindung immer noch vom Objekt abhängig
sein lässt, sondern die Quelle des tugendhaften
Handelns im Trieb zur subjektiven Vollkommenheit,
zur Erweiterung der eigenen Kraft, gesehen wird.
Ist Campe zufolge angenehm, was die Vorstellungskraft

erweitert, unangenehm, was sie beschränkt,

gestattet die Gewohnheit dort noch den Bereich

unserer Vorstellungen auszuweiten, wo die Natur
ihm eine Grenze gesetzt hat. Die Gewohnheit, einmal

aus Übung und Wiederholung hervorgegangen,

verselbständigt sich in diesem Kontext zu einer
Kraft eigener Art. Ihre Macht besteht darin, dass sie

uns Gefallen finden lässt an dem, was zunächst
Abscheu erregen kann: Die Neuigkeit erweckt die
Aufmerksamkeit, die Gewohnheit schwächt die
Abscheu (Cochius 1767, S. 29 u.f.).

Es scheint, dass die Macht der Gewohnheit
keinen Widerstand kennt, der nicht überwunden werden

kann: «Keine Sache, sie mag noch so schlimm

seyn, keine Lebensart, sie mag uns so beschwerlich
scheinen, keine Arbeit, sie mag uns anfangs noch so

sauer werden; ist nach einer glücklichen Einrich¬

tung der Dinge, durchaus unvollkommen, durchaus

beschwerlich, durchaus unerträglich. Jede, noch so

schlimme Sache, hat auch ihre gute Seite, jeder
noch so beschwerliche Zustand, hat seine
Annehmlichkeiten. Diese Bemerkung macht es uns begreiflich,

wie eine unangenehme Sache durch Übung
und Gewohnheit uns bald erträglich, bald sogar
angenehm werden könne» (Campe 1774, S. 111).

Die Betonung der Kraft der Übung impliziert eine

deutliche Anerkennung der Macht der
Erziehung. Sie besteht in der Schöpfung einer zweiten
Natur, die fähig ist, die stoische Vollendung der Natur

vermittels der Gewohnheiten zu realisieren.

Campe hat damit das Programm von Cicero konkretisiert.

3. Die Nachahmung und die schöne
zweite Natur

Der
stoischen Definition zufolge ist die Tu¬

gend die Vollendung der Natur. Schon bei

Cicero beinhaltet diese Vollendung der Natur

vermittels der Gewohnheit aber die Entfaltung
einer zweiten Natur (Cicero: De amicitia, S. 183f.).
Der Ausdruck «zweite Natur» taucht in der Schrift
Philosophischer Commentar in einem Zitat aus den

Philosophischen Schriften von Mendelssohn auf,
mit dem Campe de facto sein Buch abschliesst. Mit
einer leichten Variation der wolffschen Terminologie

unterscheidet Mendelssohn die unteren und
oberen Seelenkräfte. Eine Harmonie zwischen den
beiden sei dadurch zu erreichen, dass man sich zu
den Gesetzen der Natur verhalte wie der Künstler
zu den Regeln seiner Kunst: «Wer nach der höchsten

Stufe der sittlichen Vollkommenheit ringet; wer
nach der Seeligkeit strebt, seine untern Seelenkräfte

mit den obern in eine vollkommene Harmonie zu

bringen, der muss es mit den Gesetzen der Natur,
wie der Künstler mit den Regeln seiner Kunst
machen. Er muss so lange mit der Übung fortfahren,
bis er sich in währender Ausübung, seiner Regeln
nicht mehr bewusst ist, bis sich seine Grundsätze in

Neigungen verwandelt haben, und seine Tugend
mehr Naturtrieb, als Vernunft zu sein scheinet. Als-
denn hat er die heroische Grösse erreicht, die über
den Kampf gemeiner Leidenschaften hinweg ist,

und ohne Eitelkeit die bewundernwürdigsten
Tugenden ausübt. Wer bey jeder guten Handlung seine

Grundsätze im Munde führet, bey dem ist die

Tugend noch nicht zur zwoten Natur geworden,
dem fehlt noch ein wichtiger Schritt zur sittlichen
Vollkommenheit» (Mendelssohn 1761, S. 61). Der

Vergleich zwischen Erziehung zur Tugend und
Ästhetik ist in diesem Zitat nicht nur äusserlich. Es

geht nicht nur darum, dass die tugendhafte Handlung

der schöpferischen Tätigkeit des Künstlers
ähnlich ist. Es handelt sich auch nicht einfach
darum, wie Home behauptet hat, «den unschätzbaren
und unentbehrlichen Nutzen der schönen
Wissenschaften in der Sittenlehre» (ebd., S. 4) zu zeigen,
sondern darum, die enge Verknüpfung zwischen

ZpH Jg. 11 (2005), H. 2



Menschenkenntnis und Schönheit zu erfassen. In

der Erkenntnis jeder Regel, mit der die schöne Natur

der Kunst geschaffen wird, besteht ein weiterer
Schritt zum Verständnis der menschlichen Seele:

«Jede Regel der Schönheit ist zugleich eine Entdeckung

in der Seelenlehre» (ebd., S. 69). Schönheit
ist für Mendelssohn die ideale Natur, die allein in

der Lage ist, unsere Empfindungen zu beherrschen,

Empfindungen und Verstand zu harmonisieren. Die

Schönheit der Künste bestehe wie die der Tugenden

in der Tatsache, dass sie erst die Vollkommenheit

der Natur ermögliche24. Wie bei der Tätigkeit
des Künstlers so auch bei der Erwerbung der
Tugend führe die Nachahmung der Natur zu einer
zweiten Natur, die wesentlich schöner als die erste
ist.

Im Kontext von Campes moralischer Erziehungslehre

nimmt sich Mendelssohns Beschreibung wie
die Darstellung dessen aus, was das Resultat des

Erziehungsprozesses sein soll. Der formelle Vergleich
von ästhetischer Tätigkeit und tugendhaftem
Verhalten, lässt aber ihren Unterschied deutlich
hervortreten. Dem Künstler sind seine Regeln Mittel
der Nachahmung der Natur, dem Tugendlehrer ist

die Nachahmung der Natur im tugendhaften Handeln

der Zweck der Übung. Innerhalb von Campes
Überlegungen, die wie gezeigt in der zweiten
Schrift stark von Cicero beeinflusst sind, können die

Regeln der Tugend nicht mehr als Gesetze der Natur

verstanden werden. Campe zitiert hier Mendelssohn,

weil er auf der Grundlage des Vergleichs die
Kunst an die Stelle dessen treten lassen will, was bei

Mendelssohn die Gesetze der Natur sind. Das
Produkt der moralischen Erziehung soll sich so verhalten

wie der Künstler in seiner Produktion. Die
moralische Erziehung selbst gewinnt damit die Bedeutung

einer Kunst.
Doch die Erziehungskunst ist eine andere als die

sich herausbildende ästhetische. Die Schönheit in
den Künsten wird von Mendelssohn anhand des

Begriffs der Nachahmung erklärt. Die Künste seien

schön, weil sie die Natur nachahmen. Mendelssohn
weist auf Batteux (1747) hin und wie Batteaux sieht
er die Einheit der Künste im Prinzip der Imitation25.

Wenn auch mit verschiedenen Akzenten galt für
die italienische Renaissance und später für den
französischen Klassizismus ein Prinzip der Nachahmung,

das nach Aristoteles (Poetik, Buch IV) und
Horaz (Epistula ad Pisones) formuliert wurde. In der
Poetik von Aristoteles war die Nachahmung
zugleich das Prinzip der Erwerbung jeder Art von
Erkenntnis für den Menschen seit der Kindheit und

Prinzip jeder Form von Kunst. Ohne Nachahmung
der Natur wäre es nicht möglich, die Natur zu kennen

und Kunst zu produzieren. Unter dem aristotelischen

Begriff der Nachahmung wird aber keine
reine Imitation gefasst. Der mimetische Prozess
enthalte in sich eine Idealisierung, die dem Menschen
die Betrachtung und das Umgehen mit jedem
Gegenstand, auch mit dem schrecklichsten ermöglicht.
Der Künstler kopiert von der Natur nur, was schön

ist: «Der Nachahmer der Schönen Natur liefert alles
hässliche und unanständige ab und mahlt das Schöne

allein. Er verschönert seine Gegenstände nicht,
als dadurch, dass er sie weniger hässlich macht»
(Riedel 1767, S. 146).

Was in der ästhetischen Produktion ein
Charakteristikum des mimetischen Prozesses ist, wird in

der moralischen Erziehung durch die Ausbildung
der Gewohnheit erreicht, indem sie uns die Abscheu

vor dem Unangenehmen nimmt. Die Kunst produziert

einen schönen Gegenstand, der auch die
Empfindung des Angenehmen hervorrufen kann. Die

Erziehung produziert, oder vielmehr modelliert
hingegen die Empfindung. Die Gewohnheit selbst
ist auch nicht als ein mimetischer Prozess zu denken,

höchstens ihre Gestaltung durch die Übung. In

der Gewohnheit hat sich das vermeintliche Subjekt
der Handlung von seiner ersten Natur gelöst. Die

Gewohnheit stellt nur in dem Sinne eine Imitation
der ersten Natur dar, als sich die Handlungen in
einer der Notwendigkeit ähnlichen Selbstverständlichkeit

vollziehen sollen.
Unterscheidet sich aber die Tugendlehre von der

Kunst, indem sie sich von der ersten Natur als dem

Objekt der Nachahmung entfernt und soll sie

zugleich als Kunst auch ein mimetisches Moment
enthalten, fragt sich, was ihr Objekt ist. Bei Horaz und
bei Boileau wird die Nachahmung zur doppelten
Imitation der Natur und der rhetorischen Regeln
der Antike26. Die Nachahmung ist als eine schöpferische

Anverwandlung des antiken Vorbildes und
als Verschönerung der Natur zu verstehen. Für die

Tugendlehre bleibt nur das antike Vorbild als

Gegenstand der Nachahmung übrig.
Dieser Begriff der Nachahmung löst die

Widersprüchlichkeit auf, die Cicero in der stoischen

Formulierung der Tugend entdeckt hatte. Die
Übereinstimmung mit der Natur ist tugendhaft in dem Masse,

in dem man sich dem historischen Ideal annähert.

Die Realisierung dieses Ideals sollte Aufgabe
der Erziehung sein.

1 Für kritische Rückmeldungen und hilfreiche Bemerkungen

zu diesem Aufsatz bin ich Christian Oswald zu
besonderem Dank verpflichtet.

2 Klotz war in der Universitätsgeschichte des 18. Jahrhunderts

einer der wichtigsten Professoren «der Beredsamkeit

und Weltweisheit». Während in den biographischen
Rekonstruktionen von Campes Universitätsjahren die
Figur des Vertreters der theologischen Neologie Wilhelm
Abraham Teller (dem Campes Dissertation gewidmet ist)
oft betont wird (vgl. Leyser 1896, Schmitt 1996, S. 28),
wird der Einfluss von Klotz auf den jungen Campe von
den Biographen kaum erwähnt.

3 Der Hinweis auf Henry Home (Lord Kames) wird von
Hans-Michael Elzer (1969) mit einem auf Hume verwechselt.

4 «Human nature, diversified with many and various
springs of action, is wonderfully, and, indulging the
expression, intricately constructed» (Home 1762/1967, vol.
II, S. 80). «Die menschliche Natur, in der so viele und so
verschiedene Triebfedern der Handlungen abwechseln,
ist nach einer wunderbaren, und wenn ich den Ausdruck
brauchen darf, verwickelten Art eingerichtet» (Home
1762/1790, Bd. II, S. 89).

5 Locke unterscheidet die in den Körpern vorhandenen

100 ZpHJg. 11 (2005), H. 2



Qualitäten und die durch «letztere im Geiste erzeugten
Ideen» (vgl. Locke 1690/1998, Bd. 1, S. 154).

6 Bezüglich dieser moralischen Funktion der Künste spricht
Cassirer (1989) von «Humanisierung der Sinnlichkeit».

7 Auf die Frage von Protagoras, ob der Unterschied zwi¬
schen dem augenblicklich Angenehmen und dem erst für
die künftige Zeit Angenehmen und Unangenehmen in

etwas anderem als in der Lust oder Unlust liege, antwortet

Sokrates, dass das einzige Kriterium die Lust sei und
fordert Protagoras auf: «Wie ein des Abwägens Kundiger
lege das Angenehme und das Unangenehme zusammen
und auf der Waage das Entfernte und das Nahe abschätzend

sage dann, welches das grössere ist» (Piaton:
Protagoras, 356 a).

8 Die Aufnahme der Argumentation von Mendelssohn
sollte von Campe später im Philosophischen Commentar
begrenzt werden. Mendelssohns Konzept der Vollkommenheit

sollte nicht ohne bedeutende Folgen für Cochi-
us' Begriff der Vergnügung korrigiert werden.

9 «Qui fit, ut generatim tantum in nos valeat consuetu-
do?» (Campe 1768, S. 7).

10 «Quae est ratio, cur, frequenti usu atque consuetudine
alicuius rei intercedente, anima nostra nunc magis versus
earn se inclinet, nunc vehementius eamdem aversetur?»
(Campe 1768, S. 7).

11 «Omnis igitur consuetudo aut est corporis, aut animae,
aut, ego addo, utriusque» (Campe 1768, S. 9).

12 Schon in der Dissertation von Campe finden sich häufig
Hinweise auf Cicero, insbesondere auf De amicitia und
auf De finibus. Für die Bedeutung von Cicero und
Aristoteles für die Popularphilosophie der Aufklärung vgl.
Bachmann-Medick 1990.

13 Maclntyre vertritt eine andere Position. Er sieht eine Al¬

ternative zwischen Aristoteles und der christliche Tradition

einerseits und Ciceros Ethik andererseits. Wenn die
aufklärerische Ethik mit ihrem Begriff der Tugend als

«Disposition», der an Ciceros Formulierungen erinnert,
gescheitert sei, sei die Möglichkeit der Ethik nur in der
Wiederaufnahme einer prämodernen Moral, die für ihn
in der Kontinuität des Aristotelismus in der christlichen
Tradition besteht, begründet (vgl. Maclntyre 1987, S.

301-323).
14 Es scheint mir sehr überraschend, dass die heutige Re¬

naissance der Tugenden bei einigen der wichtigsten
Vertretern mit einer Rehabilitierung der «menschlichen
Natur» auf der Basis von Aristoteles zu tun haben soll (vgl.
Nussbaum 1999, vor allem S. 227-263).

15 Das gilt auch für die ganze Aufklärung mit Ausnahme
von Kant (vgl. dazu Grunert 1998).

16 Nach der Aussage von Cicero war die Schrift De finibus
bonorum et malorum als ein Handbuch der griechischen
Philosophie insbesondere der Ethik für die Römer konzipiert.

17 Im Dialog spricht diese Sätze ein Epikureer (vgl. Cicero:
De finibus, S. 81).

18 Nach Blumenberg ist die besondere Bedeutung von
Kunst (techne) Aristoteles zuzuschreiben. Bei Aristoteles
sei unter techne zugleich das Künstliche und das Künstlerische

verstanden. Techne stehe für alle Fertigkeiten des
Menschen. «<Kunst> besteht nach Aristoteles darin, einerseits

zu vollenden, was die Natur nicht zu Ende zu bringen

vermag, andererseits (das Naturgegebene)
nachzuahmen» (Blumenberg 1957/2001, S. 9). Diese Doppelbestimmung

hänge mit der Doppeldeutigkeit des Begriffs
der Natur als produzierendem Prinzip (natura naturans)
und produzierter Gestalt (natura naturata) eng zusammen.

Deshalb seien Natur und Kunst strukturgleich. Dieses

metaphysische Fundament habe die Stoa eindeutig
verstärkt. «Zwischen Natur und Technik gibt es keine
definierbare Grenze mehr, eine einzige energeia ist am
Werke: <Kunst> ist die Natur mit anderen Mitteln» (ebd.,
S. 28).

19 Die Bedeutung der Macht der Gewohnheit für die Ent¬

stehung der Tugend wird von Cicero auch in De amicitia
explizit formuliert. In De amicitia ist ein tugendhaftes
Leben die Bedingung der Freundschaft, die dieselbe Form
wie die Tugend hat: sie ist eine lange Gewohnheit. «Je

älter eine Freundschaft ist, um so mehr soll man sie schätzen

-wie die Weine - die eine lange Lagerung hinter sich
haben» (vgl. Cicero: De amicitia, S. 183f.). Die Parallelität

zwischen Tugend und Freundschaft hinsichtlich der
Macht der Gewohnheit ergibt sich aus der Stellung des
Charakters zu beiden. Freunde sind diejenigen, die
Charakter haben. Der Charakter besteht in Tugenden, die eine

bestimmte Wiederholung der eigenen Gewohnheiten
voraussetzen: Treue (fides), Unbescholtenheit (integritas)
und Gerechtigkeitssinn (aegalitas).

20 Die Bedeutung der Studien von Petersen über die aris¬

totelische Philosophie im protestantischen Deutschland
(vgl. Petersen 1921) für die Lektüre Campes von Plutarch
hat schon Elzer (1969, S. 180 u.f.). betont. Die zentralen
Hinweise von Campe auf die schottische Ästhetik (Henry
Home) und auf den französischen Klassizismus (Nicolas
Boileau) in seiner Dissertation stellen den Gebrauch, den
Elzer von Petersens Hinweisen auf einen deutschen
protestantischen Aristotelismus macht, zweifelsohne in Frage.

Wie ich versucht habe zu zeigen, ist Campes Lektüre
von Plutarch in dem Philosophischen Commentar vor
allem durch Cicero vermittelt. Trotz dieser Einschränkungen

gibt es in der Rekonstruktion des protestantischen
Aristotelismus von Petersen einige Elemente, die für
Campes Tugendlehre wichtig sind. Es handelt sich erstens
um die Fassung des Begriffs der Seele, der im
Philosophischen Commentar auf Cochius (1767) zurückgeführt
wird, und zweitens um Thomasius' Kritik an der aristotelischen

Sittenlehre.
21 Es handelt sich um Cochius' Untersuchung über die Nei¬

gungen, die von der Königlichen Akademie der
Wissenschaften zu Berlin für das Jahr 1767 einen Preis erhalten
hat.

22 Campe bezieht sich hier auf Shaftesbury (1699/1711/1905,
S. 22: «Die Tugend ist tief im Gemüte begründet») und
auf Hutcheson (1725). Das Verhältnis von Campe zur
schottischen Ästhetik ist sehr differenziert. Wie seine ersten

Schriften zeigen, kannte Campe die verschiedenen
Positionen ihrer Vertreter sehr gut. Man kann im Fall von
Campe von einer zustimmenden Rezeption der aristotelischen

Rhetorik von Home und von einer sehr deutlichen
Ablehnung der «Ästhetik der Intuition» von Shaftesbury
und Hutcheson sprechen. Shaftesburys und Hutchesons
«Moralsinn» der Tugend konnte dem Rhetor der Macht
der Gewohnheit bzw. der Erziehung kaum zufriedenstellen.

Die Universalität des Moralsinnes setze eine
Unabhängigkeit von der Ausbildung voraus (vgl. Hutcheson,
1725, S. 97, S. 135), die der gute Leser von Plutarch nicht
akzeptieren konnte.

23 Der thomasische Akzent auf der Erziehung bezüglich
der Tugend ist deutlich zu spüren. Die Bedeutung von
Thomasius für Campe bzw. für den deutschen
Philanthropinismus ist schon von Lempa (1993) hervorgehoben
worden. Im Gegensatz zu Lempa glaube ich, dass Campes
Tugendtheorie sich nicht eindeutig aus Thomasius'
Affektenlehre ableiten lasse. Bei Campe fehlt Augustinus'
Identifikation von Liebe und Wille, die bei Thomasius
sehr entscheidend ist. Massgebend ist in dieser Hinsicht
der Unterschied zwischen der positiven Rolle der
Gewohnheit bei Campe und dem theologischen Verdacht
bei Augustinus gegen die Gewohnheit des Fleisches
(Confess/ones, VIII, 5). Bezüglich des Einflusses von Thomasius'
Aristotelesrezeption auf Campe kann man eher solche
Aspekte wie die Vereinfachung des Tugendkatalogs und
eine starke Veränderung der Affektenlehre in Campes
ersten Schriften wiederfinden. Die Vereinfachung der
aristotelischen Tugendlehre hat bei Thomasius unter
anderem die Erziehung der Jugend zum Zweck, wozu
ihm zufolge ihre ursprüngliche Fassung wenig geeignet
sei (Petersen 1921, S. 387). Thomasius' Absicht war, eine
Ethik zu schreiben, die sich nicht mehr nach dem Katalog
der aristotelischen Tugenden richtete, sondern sich als

eine Kunst verstand, die dazu bringen sollte, vernünftig
und tugendhaft zu lieben, und dadurch zu einem
«glückseligen, galanten und vergnügten Leben zu gelangen»
(Thomasius 1692, 1696). Die Affektenlehre als Basis der
Ethik wurde von Thomasius, wie auch später von Henry

ZpH Jg. 11 (2005), H. 2 101



Home und von Campe durch die Untersuchung der
Gemütsbewegungen ersetzt. Die Neigungen des Gemüts
sind für Thomasius weder gut noch böse, sie sollen nur
gemässigt werden. Die Affekte sind nicht im Verstand,
sondern im Willen und die Neigung und der Trieb des

Willens ist ihm eine viel edlere Kraft der menschlichen
Seele als das Denken des Verstandes. Thomasius' Schrift
Ausübung der Sittenlehre besteht aus Ratschlägen, wie
man durch Übungen zu einem tugendhaften Leben
erziehen kann.

24 «Das Wesen der schönen Künste und Wissenschaften be¬

steht in einer künstlichen sinnlich vollkommenen Vorstellung,

oder in einer durch die Kunst vorgestellten sinnlichen

Vollkommenheit» (Mendelssohn 1761, S. 77).
25 Sehr wahrscheinlich sind die direkten Quellen für Campe

für den Begriff der Nachahmung eher L'arte
poétique von Boileau und die Theorie der schönen Künste
und Wissenschaften von Friedrich Justius Riedel als die
Schrift von Batteux. Boileau wurde im 18. Jahrhundert
sehr stark rezipiert. In Bezug auf Campe vermute ich,
dass die Quelle wie im Fall von Home Klotz war. Nicht zu
unterschätzen ist der Einfluss von Riedel, der sein Buch

unter anderen Klotz widmet. Ferner lässt sich die Rolle
von Boileau im 18. Jahrhundert anhand des Urteils von
D'Alembert anschaulich machen, dem zufolge die Arte

poétique «le code du bon goût» war.
Das Buch von Riedel ist ein Kompendium, das zum Ziel
hat, die Jugend mit den schönen Wissenschaften
bekannter zu machen und ihrem Geschmack eine erste
Richtung zu geben. Riedels Abhandlung ist für die Cam-

pe-Forschung sehr interessant, weil es darin zahlreiche
Hinweise auf die deutsche Rezeption von Home gibt.
Er selbst definiert sich als Homianer. Dazu kommt, dass
dieses Kompendium Campe eine bestimmte ästhetische
Tradition, die aristotelische, zur Verfügung stellt. Riedel
bietet mit seiner Abhandlung einen Überblick über die
Ästhetik von Aristoteles, Horaz, Quintilian, Longin,
Boileau, Dubos, Batteaux, Home, Bodmer, Breitinger,
Baumgarten, Ramler, Lessing, Winckelmann und Klotz.

26 In diesem Kontext kann ich nur andeuten, dass die Dis¬

kussion um das Prinzip der Nachahmung bei Boileau in

Verbindung mit dem Streit mit Charles Perrault, Autor
der Programmschrift der «Modernen» Parallèle des
anciens et des modernes (1688), zu sehen ist.

Quellen
Aristoteles: Nikomachische Ethik. Hamburg 1995
Aristoteles: Poetik. Stuttgart 1986

Augustinus, Aurelius: Confessiones. Bekenntnisse: lateinisch¬
deutsch. Düsseldorf/Zürich 2004

Batteaux, Charles: Les beaux arts réduits à un même princi¬

pe. Paris 1747
Boileau, Nicolas: L'art poétique (1674). München 1970

Campe, Joachim Heinrich: Nonnulla de vi consuetudinis.
Quaestionibus homianis addita. Halae 1768

Campe, Joachim Heinrich: Philosophischer Commentar über
die Worte des Plutarchs: die Tugend ist eine lange
Gewohnheit; oder über die Entstehungsart der tugendhaften

Neigungen. Berlin 1774
Cicero, Marcus Tullius: De finibus bonorum et malorum. La¬

teinisch-deutsch. München/Zürich 1988
Cicero, Marcus Tullius: Laelius de amicitia. Laelius über die

Freundschaft. Lateinisch-deutsch. Düsseldorf/Zürich 1993

Cochius, Leo: Untersuchung über die Neigungen von, wel¬
che den von der Königl. Akademie der Wissenschaften
zu Berlin für das Jahr 1767 ausgesetzten Preis erhalten
hat. Berlin 1769

Home, Henry (Lord Kames): Elements of Criticism (1762). 3

Vol. [Reprint] Hildesheim 1967

Home, Heinrich: Grundsätze der Kritik (1772). 2 Bde. Leipzig
1790

Horaz, Flaccus: Epistula ad Pisones. In: Flaccus Horaz: Opera.
Stuttgart 1995

Hutcheson, Francis: Über den Ursprung unserer Ideen
von Schönheit und Tugend. Über moralisch Gutes und
Schlechtes (1725). Hamburg 1986

Locke, John: Versuch über den menschlichen Verstand
(1690). 2 Bde. Hamburg 1998

Mendelssohn, Moses: Philosophische Schriften. Bd. I: Rhapsodie

oder Zusätze zu den Briefen über die Empfindungen.

Berlin 1761

Piaton: Protagoras. Werke (griech-dt). Bd. 1. Darmstadt
1990

Plutarch: Über Kindererziehung. In: Plutarch: Von der Ruhe
des Gemütes und andere philosophische Schriften. Zürich
1948, S. 108-128

Riedel, Friedrich Justius: Theorie der schönen Künste und
Wissenschaften. Jena 1767

Shaftesbury, Anthony Ashley Cooper: Untersuchung über
die Tugend (1699/1711). Leipzig 1905

Thomasius, Christian: Von der Kunst vernünftig und tugendhaft

zu lieben als dem einzigen Mittel, zu einem
glückseligen, galanten und vergnügten Leben zu gelangen;
oder: Einleitung der Sitten-Lehre. Halle 1692

Thomasius, Christian: Ausübung der Sitten-Lehre. Halle
1696

Literatur
Bachmann-Medick, Doris: Die ästhetische Ordnung des

Handelns. Stuttgart 1990

Blumenberg, Hans: «Nachahmung der Natur». Zur
Vorgeschichte des Schöpferischen Menschen (1957). In: Hans

Blumenberg: Ästhetische und metaphorologische Schriften.

Frankfurt am Main 2001, S. 9-46
Cassirer, Ernst: Grundprobleme der Ästhetik. Berlin 1989
Casale, Rita/Schmitt Hanno: Ästhetik und philanthropische

Erziehungslehre. Zu den theoretischen und
ideengeschichtlichen Grundlagen der Bildungstheorie Joachim
Heinrich Campes. In: Jahrbuch für Historische
Bildungsforschung 2002, S. 181-197

Elzer, Hans-Michael: Bildungsgeschichte als Kulturgeschich¬
te. Bd. 2. Düsseldorf 1967

Elzer, Hans-Michael: Gewohnheit und Charakter nach J.H.

Campes «Philosophischer Commentar» von 1774. In: Pae-

dagogica Historica, IX(1969)H2, S. 40-66
Grunert, Frank: Die Objektivität des Glücks. Aspekte der Eu-

dämonismusdiskussion in der deutschen Aufklärung. In:
Frank Grunert/Friedrich Vollhard (Hrsg.): Aufklärung als

praktische Philosophie. Tübingen 1998, S. 351-375
Hausen, Carl Renatus: Leben und Charakter des Herrn C.A.

Klotens. Halle 1772

Lempa, Heikki: Bildung der Triebe. Der deutsche Philanthro¬
pismus (1768-1788). Turku 1993

Leyser, Jakob Anton: Joachim Heinrich Campe. Ein Lebensbild

aus dem Zeitalter der Aufklärung. Braunschweig
1896

Kersting, Christa: Die Genese der Pädagogik im 18. Jahrhundert.

Campes «Allgemeine Revision» im Kontext der
neuzeitlichen Wissenschaft. Weinheim 1992

Maclntyre, Alasdair: Der Verlust der Tugend. Zur moralischen
Krise der Gegenwart. Frankfurt am Main 1987

Nussbaum, Martha C.: Gerechtigkeit oder das gute Leben.
Frankfurt am Main 1999

Overhoff, Jürgen: Die Frühgeschichte des Philanthropismus
(1715-1771). Tübingen 2004

Petersen, Peter: Geschichte der aristotelischen Philosophie
im protestantischen Deutschland. Leipzig 1921

Prinsching, Manfred (Hrsg.): Postmoderne Tugenden? Ihre
Verortung im kulturellen Leben der Gegenwart. Wien
2001

Schmitt, Hanno: Einleitung. In: Hanno Schmitt: (Hrsg.): Brie¬

fe von und an Joachim Heinrich Campe. Bd. 1: Briefe von
1766-1788. Wiesbaden 1996

Zimmermann, Robert: Geschichte der Ästhetik als philoso¬
phischer Wissenschaft. 2 Bände. Wien 1858, 1865

102 ZpH Jg. 11 (2005), H. 2


	Johann Heinrich Campe und die tugendhafte zweite Natur

