
Zeitschrift: Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pädagogische Hochschule Zürich

Band: 11 (2005)

Heft: 1

Rubrik: Diskussion : "Pädagogische Autonomie" in der internationalen
Diskussion

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pädagogische Autonomie:
Diffusität und Erfolg eines Slogans

Sylvia Bürkler

Pädagogische Autonomie» ist in der Weimarer

Republik weder ein eindeutig definiertes
Konzept noch ein öffentlich ausgehandelter

Begriff. Ganz im Gegenteil, im Vergleich der
verschiedenen Definitionen von «Autonomie»
manifestieren sich Unschärfen und Differenzen; so sind
schon die Adressaten vielfältig, und zum Teil auch

unklar. Einmal trat die Frage der «Autonomie der
Pädagogik» als Berufswissenschaft in den Vordergrund,

dann stand die «Autonomie des Kindes», im

Mittelpunkt, das heisst die Pädagogik vom Kinde
aus als erzieherisches Erschliessen und Fördern der
Kinder und Jugendlichen - und meistens ging man
platonisch von einer Idee der Pädagogik aus, die
dem «Kulturgebiet» Erziehung zugrunde liege und
demselben eigene Gesetze gäbe.

Gerade in der Frage von Abhängigkeit und

Abgrenzung des pädagogischen Feldes, sei das die
Erziehung, die Schule oder die Pädagogik als Wissenschaft,

gegenüber anderen «Feldern», überrascht
es nicht, dass die zum Teil kontroversen Debatten in

der Weimarer Republik im Rahmen heftiger Diskussionen

um das Reichsschulgesetz1 entfacht wurden.
Promotoren der Debatte und damit auch
diskursentscheidend, waren geisteswissenschaftliche
Pädagogen, allen voran Herman Nohl. Wie Daniel Tröh-
ler beschrieben hat, erlangte die «pädagogische
Autonomie» eine erste Blütezeit im Rahmen der
geisteswissenschaftlichen Pädagogik. Erstaunlich

an der ganzen Debatte ist, dass zwar unterschiedliche

Argumente ausgetauscht wurden, aber nie an
der Überzeugung der ideellen Begründung einer
pädagogischen Autonomie gerüttelt wurde. Die

feste Auslegung einer besonderen ideellen Digni-
tät von Erziehung, Schule und/oder pädagogischer
Wissenschaft Messen das Gewicht rationaler
Differenzen in den Hintergrund treten. Die «Mission»
der geisteswissenschaftlichen Pädagogik, so wie
sie Aloys Fischer2 im Leitartikel der Erstausgabe der
Zeitschrift Die Erziehung 1926 darstellte, forderte
mehr Bekenntnis als öffentliches Ausdiskutieren.
Die Diffusität, die die «pädagogische Autonomie»
kennzeichnete, war damit Garantin des überragenden

Erfolgs dieses Slogans. Das soll im Folgenden
an einigen Beispielen von Aussagen geisteswissenschaftlicher

Pädagogen deutlich gemacht werden.

Nohl und sein Adressatenkreis der Pädagogischen

Autonomie

Herman
Nohl dient die «Autonomie der Pä¬

dagogik» dazu, Grenzen gegenüber
Einflüssen anderer «geistiger Mächte» wie

Kirchen, Parteien, Gewerkschaften oder Arbeitgebern
festzulegen. Er betont, dass die Zuständigkeiten in

gesellschaftlichen Auseinandersetzungen erkämpft
und verteidigt werden müssen. Bereits in seinen
ersten Vorlesungen in Göttingen entwickelt er vor
dem Hintergrund der Geschichte der Pädagogik
die Überzeugung, dass die Erziehung eine
eigenständige Aufgabe habe. In seinem Artikel Die
pädagogische Bewegung in Deutschland begründet
er die «Autonomie der Pädagogik» damit, dass die
Pädagogik in der pädagogischen Idee ein Richtmass

besitze, das in der Pädagogik selbst fundiert sei und
mit dem sie jeder fremden Anforderung kritisch
begegnen könne. Die Bestimmung ihrer Ziele und
Methoden aus sich selbst heraus mache sie zu einer
selbstständigen Wissenschaft in Abgrenzung zur
Philosophie. Für Nohl gibt dieses Bewusstsein der
pädagogischen Autonomie «dem pädagogischen
Arbeiter draussen sein Selbstbewusstsein» (Nohl
1933a, S. 306). Draussen im «grausamen Kampfe
dieser Mächte und Weltanschauungen» gelte es,

die Autonomie der Pädagogik zu bekräftigen, wozu

die «Theorie der Bildung» gehöre (1933b, S. 15).

Im Kern dieser Autonomie stehe das erzieherische
Verhalten bzw. der pädagogische Bezug, der erst
seit der Entdeckung der Kindheit durch Rousseau

und dann vermittelt über Pestalozzi in Deutschland
möglich geworden sei und auf die «Ausbildung des

ganzen Menschen» ziele (Nohl 1933b, S. 17). Die

«Bildungsgemeinschaft» wird daher zum Zentrum
der Erziehung, die als intensivste Form menschlicher
Verhältnisse gedeutet wird (ebd., S. 21). Ziel dieser
Gemeinschaft ist die «Erweckung eines einheitlichen

geistigen Lebens», ein «persönlicher Geist»

(ebd.) und damit das «Innen». Gerade in Zeiten der
Pluralisierung sei das Vorbild der Erzieher-Persönlichkeit

gefragt: «Je zersplitterter oder unfertiger
die Bildung einer Zeit, um so wichtiger wird die
Repräsentation des höheren Lebens vor dem Zögling
in dem einheitlichen Menschtum seines Erziehers»

(ebd., S. 22). Deshalb lautet das Ziel der Autonomie
der Pädagogik «Bildung». Eine Bildung, die von
Dualismen ausgeht und personale Totalität sucht.

«Bildung ist die subjektive Seinsweise der Kultur,
die innere Form und geistige Haltung der Seele, die
alles, was von draussen an sie herankommt, mit
eigenen Kräften zu einheitlichem Leben in sich auf-

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



zunehmen und jede Äusserung und Handlung aus
diesem einheitlichen Leben zu gestalten vermag»
(ebd., S. 27).

Nohl beschränkt diese Autonomie nicht nur auf
die Erziehung sondern weitet diesen Anspruch
auch auf die pädagogische Wissenschaft und die

pädagogischen Institutionen aus. Begründung für
die Autonomie der pädagogischen Wissenschaft ist

für ihn, dass es einen eigenen vorgegebenen
Gegenstand, nämlich die Erziehungswirklichkeit und
dadurch die Möglichkeit einer allgemeingültigen
Theorie auf der Basis dieser Erziehungswirklichkeit
gibt. «Pädagogische Autonomie» heisse nichts
anderes, als dass die Erziehung ihr eigenes Strukturnetz

habe, das nicht verletzt werden dürfe. Mit
seiner Auffassung von Autonomie strebt Nohl jedoch
keine Isolierung der Pädagogik an. Er sieht die
Pädagogik immer als Teil eines Ganzen. Die Pädagogik
stehe im Spannungsfeld zwischen ihrer Autonomie
und der Eingebundenheit in das Kulturganze. Unter

«Kulturganzem» versteht Nohl die Einheit des

deutschen Staates. Nohls Adressatenkreis der
«Pädagogischen Autonomie» ist immens. Im Gegensatz
dazu begrenzen Eduard Spranger und Theodor Litt
die Autonomie auf die Pädagogik als Wissenschaft.

Die Begrenztheit der pädagogischen
Autonomie

Abgesehen
von den differenten Adressaten¬

kreisen wird der «pädagogischen
Autonomie» je nach Standpunkt auch eine

unterschiedliche Reichweite zugestanden. Für Georg
Geissler ist Autonomie die Eigengesetzlichkeit der

Erziehung, die Eigenständigkeit der
Erziehungswissenschaft, die neutrale Haltung des Erziehers

gegenüber dem Kind und der Sache, die Befreiung
der Schule aus der Bevormundung und die
Selbstständigkeit des Lehrers. Geissler unterstreicht mit
Nachdruck, dass die Autonomie der Pädagogik als

Wissenschaft und die Autonomie der Institution
Schule sich erst aus der Autonomie der Erziehung
als eines besonderen Lebensverhältnisses herleite.
Er bezeichnet Rousseau als Begründer der
«pädagogischen Autonomie», der in der Erziehung eine
Wende herbeigeführt habe, indem er den Mensch
in seiner Ganzheit ins Zentrum seiner Philosophie
gestellt habe. Es sei ihm «um den Menschen selbst
und um seine Totalität» (Geissler 1929, S. 12),

gegangen.

Theodor Litt (1926) indessen wendet sich gegen
den unbegrenzten Herrschaftsanspruch der
Pädagogik, verneint damit auch die Isolierbarkeit der
Pädagogik und somit auch deren Autonomie. Er

warnt vor einer Mediatisierung der Kulturmächte,
lehnt die Pädagogisierung objektiver Sachverhalte
ab und stellt sich gegen den Anspruch des Pädagogen,

Führer zu sein, der sich für eine Idee einsetzt
ohne das Eigenrecht des werdenden Menschen zu

berücksichtigen. Die Akzentuierung der pädagogischen

Arbeit liegt bei Litt in der objektiven Kultur

und nicht beim Menschen.
Wilhelm Flitner wehrt sich gegen die Ausdehnung

des Autonomiebegriffs auf die Organisationsformen

der Schule. Er anerkennt eine begrenzte
Autonomie der Pädagogik. Die wissenschaftliche
Pädagogik bearbeite ein eigenständiges
Wissenschaftsgebiet, sei in der Entwicklung ihrer Kategorien

selbstständig, jedoch nicht autonom insofern sie

immer mit der Philosophie, Ethik und Anthropologie
zusammenhänge. Aber trotz der Abhängigkeit der
Erziehung von Staat, Partei, Kirche, Wirtschaft, Sitte

und öffentlicher Meinung besitze die Erziehung
eine Eigengesetzlichkeit. Diese Eigengesetzlichkeit
müsse von allen Schulen, gleich welcher Art, beachtet

werden. Da Flitner den Autonomiebegriff nur in

jenem absoluten Sinne, wie Kant ihn definiert hat,
versteht, führt er den Begriff der begrenzten
Autonomie ein. Er wendet sich aber entschieden gegen
die Idee, die pädagogische Wissenschaft müsse die
erzieherische Praxis begründen, leiten, normieren
oder sonst in irgend einer Form beherrschen. In

seiner Systematischen Pädagogik (1933) gibt Flitner
einen Grundriss zur allgemeinen Erziehungswissenschaft.

Darin versucht er den Erziehungsbegriff
wissenschaftlich umfassend zu bestimmen, indem
er die vier Hauptansichten der Erziehung analysiert.
Aus dieser Analyse leitet er pädagogische Kategorien

und Grundbegriffe ab. Damit begründet er die
Autonomie der Pädagogik. Den Erzieher sieht Flitner

nicht in erster Linie als Anwalt des heranwachsenden

Menschen und der Individualität, sondern
vor allem als «Anwalt der Gemeinschaften und ihrer
echten Gehalte gegenüber dem Subjektiven in der
Individualität seiner Zöglinge, indem er deren Streben

nach Gehalt vom Gemeinleben her bestimmt»
(Flitner 1950/1974, S. 115).

Unterschiedliche «Qualitäten» der Autonomie

und Fazit

Bis
jetzt wurde an den Beispielen von Geiss¬

ler, Litt, Nohl und Spranger aufgezeigt, dass

der «pädagogischen Autonomie» sowohl
eine unterschiedliche Reichweite als auch ein
unterschiedlicher Adressatenkreis zugesprochen wurde.
Als dritter Bereich wird auch die Qualität der
Autonomie unterschiedlich gesehen. Geissler spricht von
relativer Autonomie, einer graduellen Einschränkung.

Spranger und Flitner treten für eine prinzipielle

Einschränkung ein. Für Flitner ist die
Anerkennung der pädagogischen Autonomie in ihrer
Begrenztheit «die Bedingung echter erzieherischer
Arbeit» (Flitner 1928, S. 368).

Eduard Spranger spricht der Erziehung eine
sekundäre Autonomie zu. Er erachtet die Frage nach

der Eigenständigkeit der Erziehungswissenschaft
als unwichtig. Folgt man Spranger, hat die Erziehung

keine eigene Sinnrichtung und Wertidee. Die

verschiedenen Kulturgebiete stellten den Inhalt
der Erziehung. Die Autonomie der Erziehungs- und

Bildungsarbeit liege nicht in der «Isolierbarkeit ge-

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



gen die übrigen Kulturinhalte» (Spranger 1928, S.

35). Ein geringer Rest von Autonomie bleibe, weil
die Erziehung nicht ganz in diesen Kulturgebieten

aufgehe. Spranger geht grundsätzlich von den
Kulturwerten und nicht vom Recht auf Bildung des

einzelnen Kindes aus. Somit verneint er den
pädagogischen Grundcharakter der Erziehung. Sie habe
weder eine eigene Sinnrichtung noch eine eigene
Wertidee. Diese Auffassung von Autonomie ist sehr

beschränkt. Spranger hat sie als theoretische
Autonomie der Erziehung definiert.

Weil «Autonomie» so diffus verstanden wird,
kann «Autonomie» nicht als Begriff im Sinne Reinhart

Kosellecks3 aufgefasst werden, sondern ist ein

Slogan im Sinne Israel Schettlers4. Durch den Rekurs

auf den Slogan «pädagogische Autonomie» ist es

der geisteswissenschaftlichen Pädagogik gelungen,
ein Erziehungskonzept zu entwickeln, das sich an
den verschiedensten Bedürfnissen der Gesellschaft

orientiert und mittels eines «Wortes» versprach, die
Probleme der «zersplitterten» Gesellschaft zu lösen.

Die «pädagogische Autonomie» wird zur Stifterin

der nationalen deutschen Einheit und zum
Losungswort im Kampf um das Reichsschulgesetz, das

in den Augen von Nohl (1928) nicht die Einheit der

Volksgemeinschaft, sondern die Zersplitterung des

Volkes fördert. Die geisteswissenschaftliche
Pädagogik verspricht, mit ihrem Erziehungskonzept und
der «pädagogischen Autonomie» die Einheit wieder

herzustellen. Im Aufsatz Vom deutschen Ideal
der Geselligkeit schreibt Nohl 1915/1929, dass in der

grossen geistigen Bewegung Deutschlands eine

allgemeingültige Welt begründet worden sei, in der

nur noch die Verschiedenheit der Individualitäten
gegenüber dem Ideal der Totalität bleibe. Die
geisteswissenschaftliche Pädagogik sieht diese Totalität
doppelt, nämlich sowohl in der Einheit des Volkes

wie auch in der geistigen Einheit im Individuum.
Spranger folgert daraus, dass die Volksschule
einerseits die Eigenwelt der Kindheit im natürlichen
Lebensraum achten und wahren und andererseits

spezifische Qualifikationen vermitteln soll für die

Bewältigung der Aufgaben des Einzelnen für die

Nation, weil «der einzelne Mensch Träger aller
nationalen Hoffnung und Gefahren» (Spranger 1919,
S. 23) ist. Diese Funktionen der Volksschule dienen

Spranger als Begründung der Autonomie der
Pädagogik.

Die Herausbildung eines eigenen Kultursystems
für Erziehung, die Autonomie der Erziehung, wird
für die geisteswissenschaftliche Pädagogik zum
theoretischen Ausdruck der Struktur moderner
Gesellschaften. Daraus hat die geisteswissenschaftliche

Pädagogik eine Abgrenzung gegenüber dem
Staat und anderen Kulturmächten abgeleitet. Ihrer
Idee der nationalen Einheit und der Totalität des

Volkes ist sie auch nach der nationalsozialistischen
Phase, treu geblieben. Insofern war das Erziehungskonzept

so erfolgreich, dass es weit über das 1968

proklamierte Epochenende der geisteswissenschaftlichen

Pädagogik im deutschsprachigen Raum be¬

stimmend geblieben ist. Ob aber die plädierte
Einheit der deutschen Nation mit diesem Erziehungskonzept

erreicht wurde, ist nicht gesichert.

1 Mit dem Reichsschulgesetz wollte man die Grundlage
für ein neues Schulsystem schaffen, das entsprechend
der Verfassung entscheidend demokratischer gestaltet
werden sollte als das bisherige. Im Kampf um das
Reichsschulgesetz und seine Durchführung haben verschiedene
weltanschauliche Gruppierungen versucht, massiv mehr
Einfluss auf die Schule zu erlangen. Sehr dramatisch
tönt folgendes Zitat: «Die Kämpfe um den Artikel 146

der Reichsverfassung und seine Auslegung durch ein
Reichsschulgesetz zeigen, dass die öffentliche Schule in
Deutschland vor dem Zerfall in Schulteile unmittelbar
bedroht ist, mehr noch, dass dieser Zerfall bereits da ist
und es nur noch um seine gesetzliche Festlegung geht. In
dieser verzweifelten Lage versucht die Pädagogik durch
ihre geistigen Führer ihre Autonomie zu proklamieren,
um sich vor dem Untergang zu retten» (Deiters 1928, S.

41)
2 Aloys Fischer war zusammen mit Eduard Spranger, Her¬

man Nohl, Theodor Litt und Wilhelm Flitner Herausgeber
der Zeitschrift Die Erziehung, in der der Zusammenhang
von Kultur und Erziehung in Wissenschaft und Leben
reflektiert werden sollte. Fischer erscheint im Hinblick auf
die Herausgeberliste in vieler Hinsicht als ein Exot. Er wird
zwar auch den geisteswissenschaftlichen Pädagogen
zugeordnet, gehört aber nicht zur Göttinger Schule, da er
ein Schüler des Psychologen Lipps war. Fischer lehrte in
München und war Empiriker. Trotz seiner Mitarbeit im

Herausgebergremium teilt er das Aussenseiterschicksal
der empirischen Forschung in der Erziehung. Ihm bleibt
der grosse Einfluss versagt.

3 Kosellecks Begriffstheorie basiert darauf, dass sich Be¬

griffe von anderen Wörtern durch ihre spezifische <Be-

deutungshaftigkeit> unterscheiden. Durch den Gebrauch
kann ein Wort eindeutig werden. «Ein Begriff dagegen
muss vieldeutig bleiben, um Begriff sein zu können». Im

Begriff ist «die Fülle eines politisch-sozialen Bedeutungsund

Erfahrungszusammenhanges» (Koselleck 1979, S.

119) gesammelt.
4 Slogans in Schefflers Sinne haben «keine Standardform

und erheben auch nicht den Anspruch die Bedeutung
von Begriffen zu erklären» (Scheffler 1960/1971, S. 55).

Quellen
Deiters, Heinrich: Die Lebensform der Schule. In: Handbuch

der Pädagogik. Vierter Band: Die Theorie der Schule und
der Schulaufbau. Langensalza 1928, S. 3-47

Fischer, Aloys: Unsere Zeit und die Mission der Pädagogik.
In: Die Erziehung. Monatsschrift für den Zusammenhang
von Kultur und Erziehung in Wissenschaft und Leben
(1926), S. 1-7

Flitner, Wilhelm: Zum Begriff der pädagogischen Autonomie.

In: Die Erziehung. Monatsschrift für den Zusammenhang

von Kultur und Erziehung in Wissenschaft und
Leben (1928), S. 355-369

Flitner, Wilhelm: Systematische Pädagogik. Versuch eines
Grundrisses zur Allgemeinen Erziehungswissenschaft.
Breslau 1933

Flitner, Wilhelm: Allgemeine Pädagogik (1950). Stuttgart 1974
Geissler, Georg: Die Autonomie der Pädagogik. Langensalza

1929
Nohl, Herman: Der Reichsschulgesetzentwurf. In: Die Erzie¬

hung. Monatsschrift für den Zusammenhang von Kultur

und Erziehung in Wissenschaft und Leben (1928), S.

40-49
Nohl, Herman: Vom deutschen Ideal der Geselligkeit (1915).

In: Herman Nohl: Pädagogische Aufsätze. Langensalza/
Berlin/Leipzig 1929

Nohl, Herman (1933a): Die pädagogische Bewegung in
Deutschland. In: Herman Nohl/Ludwig Pallat (Hrsg.):
Handbuch der Pädagogik. Erster Band: Die Theorie und
die Entwicklung des Bildungswesens. Langensalza 1933,
S. 302-374

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



Nohl, Herman (1933b): Die Theorie der Bildung. In: Herman
Nohl/Ludwig Pallat (Hrsg.): Handbuch der Pädagogik.
Erster Band: Die Theorie und die Entwicklung des

Bildungswesens. Langensalza 1933, S. 3-82
Litt, Theodor: Möglichkeiten und Grenzen der Pädagogik.

Abhandlungen zur gegenwärtigen Lage von Erziehung
und Erziehungstheorie. Leipzig 1926

Spranger, Eduard: Kultur und Erziehung. Gesammelte
pädagogische Aufsätze. Leipzig 1919

Spranger, Eduard: Die wissenschaftlichen Grundlagen der
Schulverfassungslehre und der Schulpolitik. Abhandlungen

der preussischen Akademie der Wissenschaften Nr.
3. Berlin 1928

Literatur
Koselleck, Reinhart: Vergangene Zukunft. Zur Semantik ge¬

schichtlicher Zeiten. Frankfurt am Main 1979
Schettler, Israel: Die Sprache der Erziehunq (1960). Düssel¬

dorf 1971

On the concept of educational
autonomy

Cleo H. Cherryholmes

The
concept of educational autonomy and the

autonomy/heteronomy distinction it asserts is

an example of structural thinking in education1.

A word on structuralism from Culler (1973):
«Structuralism is based, in the first instance, on the
realization that if human actions or productions
have a meaning there must be an underlying
system of conventions which makes this meaning
possible actions are meaningful only with respect to
a set of institutional conventions. Wherever there
are two posts one can kick a ball between them,
but one can score a goal only within a particular
institutional framework» (pp. 21-22).

Furthermore, if the meaning of language is

determined by relationships among words then binary

distinctions/oppositions can be said to determine
the content of the structure. Seung (1982) explains
this idea. «Binary distinction is the simplest logical
device for discrimination, namely between having a

quality or attribute and not having it, or between
belonging to a class and not belonging to it. It
underlies every assertion or denial» (p. 10).

Thus structuralism claims to identify a structure
by noting that which it includes and excludes. The
structural convention (a convention for writing
about conventions) for expressing such binaries is

to state a pair of terms that are valued/disvalued
(included/excluded) with the valued term coming
first.

Here is how Daniel Tröhler states the autonomy/
heteronomy distinction.

What can modern education gain from continuing

to think and research in terms of the dua-
listic conception of autonomy versus heteronomy,
which, moreover, are seen as standing in a hierarchical

relation (autonomy being «better» than
heteronomy)?

A fascinating part of Tröhler's discussion is how
he links the historical antecedents of the concept of
educational autonomy in German society and
education to its contemporary structural function. He

reports that the roots of the idea go back to the
1860s in what were at that time increasingly
conservative nationalized debates in Germany and the

idea can be traced through repeated arguments to
the present. It is not surprising that modernist and
nationalist developments of the idea of autonomy
led to a current structural formulation of it, it is

surprising how clearly Tröhler's discussion makes the
connection.

My argument in brief is that the autonomy/heteronomy

distinction deconstructs2. If the
autonomy/heteronomy distinction is not stable or viable
then Tröhler's questions, «How much potential for
innovation is there in the science to overcome such

dualisms? Does giving them up mean forfeiting
all ambitions of <improvement> - and is this
desirable?» require no answer. Put differently, if this
distinction deconstructs then the structure (system
of conventions) that makes the distinction possible

turns out to be an illusion (it is a metaphysical
assertion although I do not claim that metaphysics
can be escaped).

The New Shorter Oxford English Dictionary gives
the following usages for autonomy, «The right or
condition of self-government... of a State, community,

institution, etc.» and for heteronomy, «Subjection

to an external law or power». Self is central
to both in the sense that autonomy is concerned
with self-government and heteronomy is

concerned with subjection of the self (community,
institution) to others. But idea of self, itself, has different

usages; it does not speak with one voice. The

same dictionary, for example, characterizes self
differently. One is, «that particular or those particular

persons or things [or institutions, C.Ch]» and
a second is, «by or of oneself or itself without
external agency or help». These point in different
directions. «That particular or those particular
persons» points inward toward what is idiosyncratic
about the particular. «By or of oneself or itself
without external agency or help», surface impressions

notwithstanding, points outward. The latter
points outward as it undermines itself. It does not
make sense, to me at least, to talk about a particular

person or agent or institution as originary, as

outside of history or textuality, or as a particularity
that has no beginning or environment. Persons and

agents are what they are because of experiences,
community, ecology, culture, language, gender, his-

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



torical setting, and so on. Educational institutions
are what they are because of genealogy, culture,
language, traditions, historical setting, professional
norms, research, discourse-practices, and so on. The

idea of agency requires externalities in order to set

goals, make plans, and assess outcomes. Agency
requires the other. Autonomy requires heteronomy
and vice versa.

Does this mean that the concept of educational

autonomy should be thrown on the scrap heap?
No! Autonomy can be read differently. Autonomy
can be read under erasure one escape the particular
metaphysics of a structural autonomy/heteronomy
distinction. Instead of reading autonomy in opposition

to heteronomy it can be read in opposition
to itself. Reading under erasure simultaneously
accepts and rejects a word or concept. Imagine what
it might mean to accept and reject educational
autonomy at the same time. Educational beliefs and

practices can be accepted and affirmed while it is

acknowledged that those beliefs and practices
circulate among many fields of study and professional
activity, among the circulation of power and historical

moment. Affirming and questioning and adopting

and criticizing the self and other(s) embrace

experimentation with the world.
One result is a thoroughly pragmatic educational

practice where desired empirical and artistic

consequences drive pedagogy3. Charles Peirce, a

nineteenth century American philosopher, formulated

the pragmatic maxim as a way to determine
meaning of words and concepts. He wrote: «The

method prescribed in the [pragmatic] maxim is to
trace out in the imagination the conceivable practical

consequences—the consequences for deliberate,

self-controlled conduct—of the affirmation
or denial of the concept; and the assertion of the
maxim is that herein lies the whole of the purport
of the word, the entire concept» (Peirce 1905/1984,

p. 494).
The pragmatic maxim can be applied to

pedagogical beliefs and practices—their meaning lies

in their conceivable consequences. Because conceptions

can be erroneous and proposed meanings
misleading it is important to assess the consequences
we conceive against outcomes. The conceivable

consequences of what we believe and do is a text
that we continually write and re-write. It is a text
that looks forward, not backward (of course
conceptions come from past experience illustrating the
deconstruction of a forward/backward distinction).
Pragmatically we selectively draw upon all of our
resources to generate outcomes we desire. This,
in a bit of a reversal, might include accepting an

autonomy/heteronomy distinction knowing that it
should only be used for local and specific purposes
and not for making global claims. Or for different
purposes we might continue to reject the distinction.

The question is, what do you want to do?

1 See Cherryholmes 1988, chapter 2 for an introduction to
structuralism in education.

2 See Cherryholmes 1988, chapter 3 for an introduction to
poststructuralism in education.

3 See Cherryholmes 1988 for a longer discussion of some of
these arguments.

References
Cherryholmes, Cleo H.: Power and Criticism: Poststructural

Investigations in Education. New York: Teachers College
Press 1988

Cherryholmes, Cleo H.: Reading Pragmatism. New York: Tea¬

chers College Press 1998
Culler, Jonathon: The Linguistic Basis of Structuralism. In:

David Robey (ed.): Structuralism: An Introduction.
Oxford: Clarendon Press 1973, pp. 20-36

The New Shorter Oxford English Dictionary. Oxford: Oxford
University Press 1993

Peirce, Charles Sanders: Review of Nichols A Treatise On
Cosmology. In: The Monist XV(April, 1905). In: Horace
Standish Thayer: Meaning and action: A critical history of
pragmatism. Indianapolis: Hackett Publishing Company
1984, pp. 494-495

Komparatistische Überlegungen zu
Autonomie und Zwang in der Schule
19 Elisabeth Flitner

Die
Frage, die Daniel Tröhler hier zur Diskussi¬

on gestellt hat: Ob «Autonomie»-Konzepte
überhaupt noch erziehungswissenschaftlich

relevant werden können, will ich empirisch-vergleichend

behandeln, indem ich kulturellen Unterschieden

von Autonomie-Vorstellungen nachgehe. Der
Fokus liegt dabei nicht auf der «Autonomie der

Pädagogik» sondern auf der Selbstständigkeit und
Autonomie von Schülern.

Beobachtungen aus den USA und Kanada

Betrachten
wir zuerst die anglo-amerikanische

Heimat des schulischen «self-governement»,
der selbstständigen Arbeit von Schülern und

Schülerinnen, der Erziehung zu Autonomie und

Selbstverantwortung. Filme, die Sandra Rademacher

(2004) kürzlich aus Grundschulen in
Pennsylvania/USA und Photos, die Sibylle Volkholz (2004)

aus Grundschulen in Ontario/Kanada mitgebracht
haben, zeigen zunächst die erwartbaren, etwa aus

den Ontario-Filmen von Reinhard Kahl schon
bekannten Schülergruppen, die an Vierertischen sit-

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



zend oder auf dem Teppichboden hockend
selbstständig an Arbeitsblättern, Zeichnungen oder mind-

maps arbeiten. Man sieht etwa eine Gruppe von
Erstklässlern, die gerade ein mind-map erstellt zum
Thema: «Was erwarte ich von der Schule?» Man
sieht also amerikanische Selbstständigkeit und

Selbstbestimmtheit in den Grundschulen, die sich in

den Sekundärschulen in Form von Abwesenheit
eines Kanons und entsprechender freier Fächerwahl
fortsetzen wird. Töpfern, Baseball, Autofahren gelten

dann ebenso als mögliches Schulfach und
anerkennbare Schulleistung wie die für uns gewohnten
Fächer. Was die Schule ihm oder ihr bedeuten, was
sie ihn oder sie inhaltlich lehren soll, bestimmt der
Schüler oder die Schülerin weitgehend selbst. Sogar
ob er oder sie überhaupt zur Schule gehen soll,
bestimmt in den USA bekanntlich nicht der Staat,
sondern die Familie. Darin realisieren sich Ansprüche
auf Freiheit und Selbstverantwortung, die auch in

der ironischen Aufforderung mitschwingen: «If you
think education is too expensive, try ignorance!» Es

steht Dir frei, heisst das, auf Schulbildung zu
verzichten, wenn sie dir zu teuer oder zu schwierig
vorkommt. Du wirst dann merken, dass auch
Unwissenheit ihren Preis hat. Aber die Entscheidung für
ignorance ist eine Option, die dir offen steht. Du

hast die Wahl.
Die Aufnahmen von Rademacher aus Pennsylvania

und von Volkholz aus Ontario zeigen aber
auch in allen Grundschulen Wandplakate, auf
denen sozial-moralische Regeln aufgeführt sind, die

an der Schule gelten sollen. «We respect ourselves
and treat others with courtesy, dignity and positive
regard» - «We honour the rights of others» - «We

respect their belongings, the environment and the
world around» - «We are accountable for all our
actions» - «We maintain a positive attitude. We look
at the brighter side of situations. We have hope for
the future» etc. - Die letzte dieser Vorschriften, die
eine Pflicht zum Optimismus und zur Floffnung
formuliert, erinnert direkt an die «Pflicht des Christen,
sich für erwählt zu halten», die nach Max Weber
eines der Gebote der «Protestantischen Ethik» war.
Aber auch die vorletzte - «Wir sind für alle unsere
Handlungen verantwortlich» - klingt absolut und
anspruchsvoll, mehr religiös motiviert als

entwicklungspsychologisch kindgerecht, wenn man
bedenkt, dass sie sich schon an Fünfjährige richtet.

Zum Thema sozial-moralische Erziehung fügen
die Berichte der Forschungsreisenden viele
aufschlussreiche Details hinzu. Sowohl in Pennsylvania
als in Ontario müssen alle Grundschüler jeden Morgen

stehend gemeinsam die Nationalhymne singen,
in den USA dabei die rechte Hand auf die Herzgegend

legen. Diese Geste wird in den ersten
Schulwochen geübt, wobei die Lehrerin eventuell durch
die Klasse geht und eigenhändig die Lage der
Schülerhände korrigiert. Hier kommt es offenbar auf
hohe Genauigkeit an. Wenn ein Schüler oder eine
Schülerin in Ontario eine wichtige Verhaltensregel
übertritt, wird umgehend der Schulleiter davon in¬

formiert. Dieser bestellt ein Elternteil, der das Kind
für den Rest des Tages nach Hause nehmen und ihm
den Ernst seiner Verfehlung vorhalten soll. Im

Wiederholungsfall ist ein mehrtägiger Ausschluss aus
der Schule, in schweren Fällen der definitive
Ausschluss vorgesehen. Die Strafen, die auf einzelnen
Verfehlungen stehen, sind im Voraus festgelegt
und allen bekannt. Es handelt sich um ein
notenähnliches Beurteilungssystem, nur dass hier nicht
Leistungen im kognitiven Bereich mit verschiedenen

Noten versehen, sondern moralische Leistungen

beurteilt werden.
In Pennsylvania, so zeigt es der Film, übt die

Lehrerin einer ersten Klasse mit den Schülern das

ordentliche Aufstellen und In-Zweierreihen-Gehen.
«We'll have to practise that», sagt sie zu einem Kind,
das aus der Reihe tanzt. In auffälligem Kontrast zu
der Aufmerksamkeit, die der Verhaltensregulierung
gilt, steht die Indifferenz, mit der die Lehrerin die
kognitiven Aspekte der Schulleistungen behandelt.
Die Schüler haben zum Beispiel eine Vorlage bunt
auszumalen. Unterschiedslos wird jedes Resultat
nachdrücklich gelobt: «Great job!». Auch die
Sudelei, auch das offensichtliche Missverständnis der
Aufgabe wird mit «Great job!» bekräftigt. Warum
sagt die Lehrerin in diesem Fall nicht: «We'll have

to practise that»? Gibt es hier nichts zu üben? Geht
es die Lehrerin nichts an? Ist der mögliche
Fortschritt vielleicht nicht Sache der Lehrerin, sondern
eine Angelegenheit der persönlichen Entwicklung
des Schülers, damit Privatsache und Bereich seiner
Autonomie? - Die ausgeprägte, dauerhaft und
unterschiedslos durchgehaltene Lobe-Kultur an
amerikanischen Schulen wird auch von anderen Beobachtern

beschrieben.
Mit der Formulierung des Lobs («Gute Arbeit!»)

betont die Lehrerin, wie Sandra Rademacher
bemerkt, in erster Linie, dass es sich bei der Tätigkeit
der Schüler um «Arbeit» handelt und nicht etwa um
Spiel oder Kunst. Das Lob bezieht sich nicht auf
Differenzen der Resultate, nicht auf eine Qualität des

Werks, und eröffnet keine Hierarchie eines Besser

oder Schlechter. Sondern es ist Teil einer Erziehung
zum Wert der Arbeit. Hierzu passt vielleicht ein

Witz, gezeichnet im New Yorker: Eine Schulklasse
ist zu sehen, in der alle Schüler arbeiten. Nur einer
sitzt untätig, mit verschränkten Armen an seinem
Pult und blickt zur Decke. Brille, hohe Stirn und
etwas hochnäsige Miene sollen ihn wohl als besonders

intelligent kennzeichnen. Die Lehrerin mahnt
ihn: «But Eugene, it is not enough to be gifted.
We've got to do something with our gift!» Auch
diese Mahnung enthält keinen Sachbezug («Lass

uns mal deine Lösungen ansehen») und keinen
Bezug auf eine kognitive Förderung und Forderung
des abweichenden Schülers («Wenn du die Vokabeln

schon kennst, fang doch mit der Übersetzung
an»). Sondern die Lehrerin bezieht sich auf eine
sittliche Vorschrift, die für alle Menschen gilt, auf
die moralische Pflicht zur Arbeit, anders gesagt: auf
das erste Gebot der «Protestantischen Ethik».

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



«Wer nicht arbeitet, soll nicht essen.» Die

Androhung eines definitiven Ausschlusses aus der
Schule ist ernst gemeint: Es gibt in Ontario weder
auf Schulebene noch in der Aufsicht eine Statistik,
welche die Schulabgänger ohne Abschluss erfasst.

Auf Volkholz' Nachfrage wurde ihr Anteil von
erfahrenen Schul-Verwaltern auf 10% bis 20% eines

Jahrgangs geschätzt. Sie sind ausgeschlossen,
Verworfene sozusagen, welche aus Sicht der Schule

nicht einmal mehr statistisch existieren.
Was bedeutet also «Autonomie»? Sind die

selbstgesteuerten Arbeitsabläufe in den Grundschulen, ist

die Abwesenheit eines «Kanons» und weitgehende
Freiheit der Fächerwahl in den Sekundärschulen
damit gemeint? Offenbar verläuft die Grenze
zwischen dem, was unbedingt gilt und durchgesetzt
wird, und dem, was in der Entscheidung der Schüler

liegt, ganz anders als in Deutschland. Gehören
vielleicht die Inhalte und der Wissenserwerb in

einen Bereich der Entscheidungsfreiheit (mitsamt der

Option «Try ignorance!»), die Pflicht zu sozial-moralischer

Integration, die Nationalhymne, die
Verhaltensregeln, die Arbeitsmoral dagegen in einen
Bereich von Heteronomie und strenger Kontrolle?

Beobachtungen aus Holland und Frankreich

Auf
der Suche nach einem Kontrastfall in der

Verteilung von Autonomie und Heteronomie

in der Schule kann man vermutlich in

solchen Studien fündig werden, die französische
Schulnormen in einen Vergleich einbeziehen. Der

Unterricht in französischen Schulen gilt als besonders

stark lehrergesteuert, der schulische Raum für
selbstbestimmtes Arbeiten als besonders eng. Wo
können französische Schüler sich auf ihre
Selbstbestimmung berufen?

Als französische Soziologin, die mit schulpflichtigen

Kindern in Holland lebt, war Jacqueline de

Bony zunächst einfach beunruhigt, weil es ihr nicht
gelang, mit der Lehrerin ihrer Tochter über deren
schulische Fortschritte zu sprechen. Diese praktische
Beunruhigung der Mutter liess die Soziologin eine
Studie durchführen, in der sie herausarbeitet, dass

die Kooperation zwischen Schule und Elternhaus in

holländischen Grundschulen Wohlbefinden und
soziale Integration des Kindes, in französischen dagegen

seine intellektuelle Entwicklung zum Inhalt hat
(de Bony 2003).

In Holland beteiligt die Schule die Eltern an
zahlreichen sozialen Aktivitäten wie Versorgung
der Kinder während der schulischen Mittagspause,
Chauffeurdienste und Begleitung für zahlreiche

Ausflüge, Organisation von Schulfesten, Verschönerung

der Schulräume, Redaktion eines wöchentlichen

Mitteilungsblattes etc. - Diese enge Kooperation

zwischen Lehrern und Eltern verschwindet dagegen,

sobald die intellektuellen Aspekte der Schule

angesprochen sind. Die Inhalte des Unterrichts und
die Fortschritte der Schüler werden zwischen
Lehrerinnen und Eltern «diskret» behandelt. So werden

Fragen und Anliegen, die die französische Mutter
als normal erlebt, in Holland verdächtig.

In Frankreich dagegen sollen Eltern Tag für Tag

wissen, was ihre Kinder gerade in der Schule

lernen. Sie sollen zu Hause darüber sprechen und die

Hausaufgaben kontrollieren. Dass Schulkinder zur
Familie gehören, lässt sich in vielen französischen
Wohnküchen an den Stundenplänen oder auch der
Multiplikationstabelle erkennen, die irgendwo in

Sichtweite des Frühstücktischs angepinnt sind. Alle

Schulergebnisse werden den Eltern von
Grundschülern sofort, und das kann heissen mehrmals pro
Woche, mitgeteilt und diese Mitteilungen müssen
sie gegenzeichnen.

Im holländischen Kontext wirkt die mütterliche
Äusserung eines hohen Interesses an den
Lernergebnissen ihres Kindes dagegen unangemessen und

übereifrig. Hier sieht sich die Lehrerin, wie de Bony
schreibt, eher als «Schutzengel» des Kindes, das in
der Schule seinen eigenen Weg der intellektuellen
Entwicklung finden darf, wobei sich die Eltern besser

nicht einmischen sollten. Die Autonomie des

Schülers soll ihren Ort im schulischen Lernen selbst

finden, das deshalb selbstständige Entwicklung sein
soll. Weder die Lehrperson noch die Eltern sollen
ein Monopol als Quellen des Wissens beanspruchen.
Ihre Kontrolle gilt sogar als kontraproduktiv für die
Motivation und die Lernentwicklung des Schülers

oder der Schülerin. Idealiter soll er selbst erkennen,
was er braucht und lernen will. Dagegen soll hier
der Bereich seiner sozialen Integration, der
Umgang mit anderen Schülern und Schülerinnen vor
allem, mit grösster pädagogischer Sorgfalt bedacht
und im ständigen Kontakt zwischen Elternhaus und
Schule reguliert werden.

Die Selbstbestimmung von Schülern und
Schülerinnen kann also verschiedenen Bereichen
zugeordnet sein. Wo erfahren französische Schüler und
Schülerinnen ihre Autonomie? «Entre nous, bien
sûr, au café!» antwortet eine Potsdamer Gaststudentin

aus Frankreich. Auf den ersten Blick findet in

der Tat die Selbstständigkeit französischer Schüler
ihren Ort im Bereich der sozialen Beziehungen, des

Spiels, der Freundschaften unter Gleichaltrigen, für
welche die Schulpausen und die Stunde nach Schul-

schluss, die regelmässigen Samstagabend-Feste unter

Schülern, aber auch das Freizeitzentrum und

auffällig zahlreiche Ferienlager und Schullandheim-
Aufenthalte den Rahmen bilden. Hier also, - für die
Kleinen im Pausenhof, für die Grösseren im Café

- entwickeln sich Vergemeinschaftungen unter
Kindern und Jugendlichen, welche die Erwachsenen

um ihrer Verantwortung für die Schulleistungen
der Kinder willen zwar von Ferne im Auge behalten,

insbesondere zeitlich begrenzen, aber nicht
etwa pädagogisch beeinflussen sollen. (Das erinnert
an das «Moralische Urteil beim Kinde», wo Piaget
eben das von Erwachsenen unbeeinflusste
Zusammenspiel von Kindern und Jugendlichen als Quelle
ihrer moralischen Entwicklung darstellt.) Diese
«Parallelkulturen» können bis in den Unterricht hinein

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



erhalten bleiben, in dem die Lehrperson oft nicht
mit einzelnen Schülern ins Gespräch kommt,
sondern eine Klasse unterrichtet, sich also an ein
Kollektiv wendet und auch nach Stundenende in der
Regel nicht für einzelne Schüler ansprechbar ist. So

bleiben die Schüler auch im Unterricht eventuell
«entre nous», unter sich.

Auf den zweiten Blick wird aber auch sichtbar,
dass und wie dieser Bereich der Selbstbestimmung
auf die Anforderungen der Schule bezogen bleibt.
Aus schulischer Sicht handelt es sich bei den
Freiheiten der Schüler um «Freiräume», bei ihren
gemeinsamen Aktivitäten um «défoulement», Über-

die-Stränge-Schlagen, dem «Freigang» von Soldaten

oder Schiffbesatzungen nicht ganz unähnlich.
Zum Beispiel machen die Sekundärschulen den
Schülerinnen das Angebot, bei der Schulsozialarbeiterin

Verhütungsmittel zu beziehen, auch die Pille

für den Morgen danach. In moralischer Neutralität

gegenüber dem Mädchen, das über sich als

Privatmensch und seine Beziehungen zu den
Gleichaltrigen verfügen mag, wie es will und wie seine
Eltern es zulassen, kann und muss die Schule doch
dafür sorgen, dass die Schülerin ihren Abschluss

nicht etwa durch eine Schwangerschaft gefährdet.
Hier muss die Selbstbestimmung der Unmündigen
ihre Grenze erkennen, und zwar um ihrer künftigen

Autonomie willen, denn wenn sie der Aufklärung

ihrer Gedanken, die der Unterricht verspricht,
und der Zeugnisse, die nur die Schule verleihen
kann, nicht teilhaftig würde, wäre es auch um ihre
Chance geschehen, künftig als autonome,
selbstverantwortliche und sozial angesehene Bürgerin
und Arbeitskraft am gesellschaftlichen Leben
teilzunehmen. - Die Option «Try ignorance!» kann es

hier nicht geben, weil Unwissenheit direkt in die

Abhängigkeiten führen muss, die mit Vorurteilen,
Uninformiertheit und schlechtem Zugang zum
Arbeitsmarkt einhergehen.

Dass
es sich bei den hier angesprochenen Ge¬

sellschaften gleichermassen um moderne
Leistungsgesellschaften handelt, in denen

die Schulerfahrung Teil der Sozialisation des modernen,

autonomen Individuums ist, steht dem Befund
nicht entgegen, dass die Aufgaben und Zuständigkeiten

der Schule kulturell sehr verschieden
definiert sein können. So variiert sowohl der Begriff der
«Leistung», die sie den Schülern jeweils abverlangt,
als auch die Bedeutung des «Schulwissens», das

offenbar in Holland, Kanada, den USA in Standards
und Tests verpackt als gut verschnürtes Päckchen

weitergereicht werden kann, aber nicht als geeignet

gilt, Beziehungen zwischen Schülern, Lehrern,
Eltern zu stiften und mit Inhalt zu füllen, während
umgekehrt das Wissen, - «le savoir» - in Frankreich

sozusagen das Nervensystem der Republik darstellt,
das alle Beziehungen in der Schule und darüberhinaus

stiftet, durchzieht und ordnet und den
Menschen ihren sozialen Wert verleiht.

Literatur
Bony, Jacqueline de: Individual autonomy and socializa¬

tion at the Dutch elementary school: the relationship
between the individual and the group. In: Wim Jochems
et al. (Red.): Grenzeloos leren. Proceedings van de 30e

Onderwijs Research Dagen. Heerlen: Open Universiteit
Nederland 2003

Rademacher, Sandra: Fortgesetzte Berichte über einen For¬

schungsaufenthalt an Grundschulen in Pennsylvania/USA.
Ms Institut für Pädagogik der Universität Potsdam 2004

Volkholz, Sibylle: Oh, wie schön ist Kanada! Vortrag am
8.11. 2004 am Max-Planck-Institut für Bildungsforschung,
Berlin

Notes on the Concept of «Educational
Autonomy» in Spanish Pedagogic
Literature

Antonio Vinao

Under
the entry for «autonomy», the Diccio-

nario de Pedagogia published in 1936
under the direction of Luis Sanchez Sarto, by

the Labor publishing house, undoubtedly one of
the most prestigious of its kind until well into the
second half of the twentieth century in Spain, only
referred to «university autonomy». This institutional

conception with its exclusive reference to the
university sphere for the term autonomy, had been
the predominant conception in the second half of
the nineteenth century and the early years of the

twentieth. In Spanish pedagogic literature when
the term «autonomy» was used, it generally referred

to university autonomy against the power of
the State or Catholic Church and, indirectly, university

teachers in the face of both powers. Thus the
autonomy of the university as an institution came
to be confused with or reduced to the professional
freedom of the university lecturer as a guarantee of
independence and right of free speech against political

or religious powers (Lozano 1995). Only at the
beginning of the twentieth century and after
university assemblies of 1902, 1905, 1912 and 1922 were

held, in which a relative de-centralization of the

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



university in relation to the State was requested,
and the Decree of University Autonomy in 1919,
annulled in 1922, was there a broader conception
that would include not only recognition of the
university as a legal entity, legally confirmed in 1924,

but also its right to greater or lesser organizational,

economic and pedagogic autonomy. However,
it concerned a legal-political concept rather than
an educational one, as the Diccionario de legisla-
ciön de primera ensenanza of Victoriano Fernandez
Ascarza, in 1924, would recognize when referring
to «University and pedagogic autonomy». This

legal-political conception was only applicable to the
institution of the university itself and its teachers,
though as an exception should be pointed out the
Legal Decree of October 21 1868, of very short
operation, that extended the concept of freedom of
teaching and, along with it, of the students in
freeing them from the obligation to attend class or to
follow a set order to pass the subjects established in

the study plan.
However, the restriction of the term «autonomy»

in the Diccionario de Pedagogia Labor of 1936 to
university autonomy seems strange. It is widely
acknowledged that said dictionary reported the essential

thinking and pedagogic renovation taking place
in Spain in the first third of the twentieth century,
and in particular the New Education movement and

experimental and scientific psycho-pedagogy. By

that date, a certain spread in the application of the
term «autonomy» had already been achieved, from
an institutional perspective, at other levels of
education and to the students, whether under the
expression «self government» or that or «pupil
autonomy» and «school freedom», both for student and
teacher, as Luis Santullano would point out in his

book, published in 1928, entitled La autonomia y
la libertad en la educaciôn. Furthermore, the translation

into Spanish of L'autonomie des écoliers.
L'art de former des citoyens pour la Nation et pour
L'Humanité by Adolphe Ferrière had been published
in 1926, under the title La educaciôn autônoma. Arte

de formar ciudadanos para la naciôn y para la

humanidad, and in 1929 there would also appear
the translation of another of Ferrière's works on
student autonomy, La liberté de l'enfant à l'école
active, published in Brussels just a year previously,
1928. By 1936, whether from translations or more
especially the Revista de Pedagogia (1922-1936),
directed by Lorenzo Luzuriaga and other publications

of his publishing house, Spanish readers were
aware of the different experiments in school and
learner autonomy carried out under the ample
umbrella of the so-called New Education (Vinao 2004).

Thus, in 1960 when Luzuriaga, in exile in Argentina

published with Losada in Buenos Aires his

Diccionario de Pedagogia, he would distinguish, as he

had done in 1942 in La educaciôn nueva, between
various meanings for the term «autonomy» in relation

to education:
a) The goal of moral education in the Kantian sense

of a moral norm, neither heteronomous or
externally imposed, but a moral norm emanating
from the individual's autonomous will. This was
to be in open contrast to the only meaning for
the term «autonomy» given in Diccionario de

Pedagogia Labor of 1964, directed by the
pedagogue of Catholic-conservative ideology Victor
Garcia Hoz, in way of reply to that published by
the same publishing house in 1936. A meaning,
of course, openly criticized in this latter dictionary.

b) Self government of students in relation to: activi¬

ties beyond the strictly academic; internal rules,
order and discipline; establishment of societies
and children's clubs for the organization of
extracurricular activities; government and running of
the classes and school; the so-called free school
communities (Freie Schulgemeinde).

c) Autonomy of the academic institutions to determine

their study plans and programmes.
d) Management of state education by representatives

from the education world, under
Parliament's control, but independent of the government.

e) University autonomy.
f) Autonomy of pedagogy as a science connected

to others (philosophy, psychology, sociology, etc.)
but independent of other sciences.

From all these meanings, the most common in Spanish

pedagogic literature of recent years is that
which, beyond the university sphere, refers to the
economic-administrative, organizational and especially

pedagogic autonomy of primary and secondary

teaching centres, in particular, it highlights the
need for fit between students and environment and

officially established curriculums when drawing up
teaching projects and the search for economic
resources. Whether from the context of neo-conser-
vative education policies of a privatizing tendency
or from policies of educational renovation arising
from the teaching centres themselves, there is a

marked contrast between the speeches in favour of
said autonomy and the survival of a ruling tradition
that limits and stifles it (Bolivar 2004). In any case,

a significant evolution in the field of conceptual
relationships for the term «education autonomy»
would be that which showed the step from its
connection and relationship in the 1970s and 80s with
the terms «participation» and «education community»

to its connection and relationship in the 1990s

and early twenty first century with those of «internal

evaluation» and «self evaluation».
However, conceptualizations of the expression

«education autonomy» in the sense of what has

been termed «grammar of the schooling», school
cultures or the internal forces governing education

systems are rarer and more recent. Although in the
latest Spanish pedagogic literature examples can
be found of the expression «grammar of the schooling»

(in the fields of didactics and history of edu-

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



cation), the fact is that, at least among historians of
Spanish education, the expression «school culture»
has found more favour in indicating the relative
autonomy of education systems and school practices
of teaching and learning.

On the other hand, recent use of the expression
«school culture», or rather «cultures» leads to at
least three different meanings in relation to the
expression «education autonomy»:
a) Influenced by the work of André Chervel (1998),

the generative power of said cultures and their
relatively autonomous character as a place where
school disciplines arise, are shapen, develop and
die as a characteristic product of the same.

b) Similar to the expression «grammar of the schooling»,

the relative failure of successive education
reforms that only scratch the surface or make

superficial changes to the combination of
mentalities and practices, behaviours and beliefs se-

dimented overtime in education institutions and

that make up the school culture, an autonomous
production of school and academic manners
and ways of teaching and learning (Vihao 2001,

2002).
c) Finally, the relative autonomy of educational

systems to generate tendencies, processes and
internal forces (systematization, horizontal and
vertical segmentation, educational pressures at
each level of teaching upon precedents in time,
teaching models, etc. independent of the context

in which they are shaped and developed
(Ossenbach Sauter 2002; Vihao 2002).

Do these old or new meanings of the term
«educational autonomy» in themselves imply total and
absolute independence of educational systems and

practices from other social fields such as the
economic or political spheres? Furthermore, do these

meanings imply an «idealization» of educational
systems and practices as a social field unpolluted

by ideologies or private, biased or corporate interests

(typical of economics and politics), seeking only

the well-being, freedom and dignity of children
and thereby humanity as a whole? Not necessarily,

although some have so maintained or thought.
As much in school disciplines as in school cultures

or educational systems, what is generally upheld
(against those who conceive of education as an

epiphenomenon, product of economic and political
factors), is that these educational formations have a

relative autonomy as well as their own internal
tendencies or forces that are not completely autonomous.

Moreover, they are pervaded by and embody
(as in any other organized and formalized human
activity) ideologies and private, biased or corporate
interests. Ideologies and interests, ways of thinking
and behaving, beliefs, routines and patterns which
influence, contaminate and shape teaching as much
as learning.

References
Bolivar, Antonio: La autonomia de los centras escolares en

Espana: entre declaraciones discursivas y prâcticas so-
brereguladas. In: Revista de Educaciön 333(2004), pp.
91-116

Lozano, Bianca: La libertad de câtedra. Madrid: Marcial Pons
1995

Ossenbach Sauter, Gabriela: Génesis de los sistema educa-
tivos occidentales en el ambito nacional. In: Alejandro
Tiana Ferrer/Gabriela Ossenbach Sauter/Florention Sanz
Fernandez (coords.): Historia de la Educaciön (Edad Con-
temporânea). Madrid: Uned 2002, pp. 21-43

Santullano, Luis: La autonomia y la libertad en la educaciön.
Madrid: Publicaciones de la Revista de Pedagogia 1928

Vihao, Antonio: Do Education Reforms Fail? A Historian's Re¬

sponse. In: Encounters on Education 2(2001), pp. 27-47
Vihao, Antonio: Sistemas educativos, culturas escolares y re¬

formas. Madrid: Morata 2002
Vihao, Antonio: La Revista de Pedagogia (1922-1936), Lo¬

renzo Luzuriaga (1889-1959) y la Educaciön Nueva,
paper presented at the ISCHE Conference that took place in
Geneva in July 2004.

Übersetzung aus dem Spanischen: Joy Morris

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



Fortschritt ohne Ideologie einer
pädagogischen «Autonomie»: die Schule
als Schlüssel sozialer Transformationsprozesse

im spanischen Sprachgebiet
Gabriela Ossenbach

m Rahmen der Modernisierungsdebatte der
Pädagogik im 19. Jahrhundert hat es in den
spanischsprechenden, katholischen Ländern keinen

substanziellen Versuch gegeben, eine formelle
Ethik zu begründen - mögliche Kant-Rezeptionen
waren sehr begrenzt. Stattdessen dominierte die
Absicht, die traditionelle Vermittlung objektiver
Werte unter weltliche Kontrolle zu stellen. In

diesem Zusammenhang kann der spanische Fall der li-
beral-krausistischen Reformer - ihr Verständnis von
Menschheit sowie ihr Rekurs auf die Neutralität der
Schule in Fragen der Religion und Politik1 - einige
Hinweise zum Problem der «pädagogischen
Autonomie» geben; insbesondere wenn man bedenkt,
dass die liberalen Bemühungen zur Trennung vom
kirchlichen (und etwas schwächer vom staatlichen2)
Machtbereich, eher zur Auseinandersetzung mit
Begriffen wie «Freiheit» und «Neutralität» (der Lehre,
des Denkens, der Wissenschaft, der Bildungspolitik
etc.), als zur Klärung eines generellen Autonomiebegriffs

führten.
Diese Art des Diskurses findet sich in ähnlicher

Form nahezu in ganz Lateinamerika, wo der staatliche,

gesellschaftliche und folgerichtig auch
pädagogische Säkularisierungsprozess - im Anschluss

an die politische Unabhängigkeit - bis weit ins 19.

Jahrhundert hinein enorme Spannungen nach sich

zog. Zum Ende des Jahrhunderts bot schliesslich

der Positivismus mit seiner Wissenschaftslehre und
laizistischen Moral einigen Ländern (etwa Argentinien,

Uruguay, Mexico, Brasilien) den zur Modernisierung

notwendigen Rahmen. Dies trug dazu bei,
den Säkularisierungsprozess im Erziehungssystem

- soweit möglich in noch stärkerem Masse als in

Spanien - voranzutreiben und gleichzeitig an die

Bedingungen der neuen Gesellschaftsordnung
anzupassen.

Generell kann man sagen, dass sich die Erziehung
sowohl in Spanien als auch in Lateinamerika am Ende

des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts in

den Dienst der sozialpolitischen «Regenerationsbewegung»

stellte. Auch wenn von Seiten einiger
aufstrebender Reformansätze eine Pädagogik «vom
Kinde aus» propagiert wurde (Fröbelscher Kindergarten

und verschiedene Tendenzen der
Reformpädagogik), blieb die staatliche Schule immer in
das politische Tagesgeschehen und die sozialrefor-
merischen Bestrebungen involviert. Gerade in den

Augen der Politiker und Sozialreformer war sie das

prädestinierte Instrument der Modernisierung,
Sozialhygiene und des gesellschaftlichen Fortschritts.
Selbst die universitäre Autonomiebewegung, die
in Lateinamerika vor allem seit der Universitätsreform

von Cördoba (Argentinien) 1918 hohe
Eigendynamik entwickelte, trat aus ihren institutionellen
Grenzen und verfolgte Initiativen, die nicht nur die
Arbeiterschaft der Universität annähern sollte,
sondern in vielen Ländern auch zur Formierung politischer

Führungskräfte beitrug.
Andererseits wird man im Fall Lateinamerikas

auch hervorheben müssen, dass die verspätete
Einrichtung der Lehrerausbildunganstalten und der
Pädagogik-Studiengänge an den Universitäten (Ende
des 19. Jahrhunderts) die Entstehung eines eigenen
pädagogischen Diskurses gehemmt hat. Wie bereits
erwähnt ist das Thema der Erziehungsfragen vor
allem als Teil eines politischen und sozialreforme-
rischen Diskurses zu verstehen, der mehrheitlich
von Juristen geführt wurde. Als zu Beginn des 20.

Jahrhunderts die ersten Gegentendenzen zum
Positivismus auftraten, sollte besonders die deutsche
Erziehungsphilosophie entscheidenden Einfluss auf
die neu geschaffenen Anstalten zur Ausbildung der
Lehrerschaft gewinnen. Eine der einflussreichsten
Figuren dieser Entwicklung war neben anderen der
spanische Philosoph Ortega y Gasset, der zahlreiche
Schüler in Hispanoamerika hatte. Nach anfänglicher
Auseinandersetzung mit dem Neukantianismus
Natorps, wandelte sich Ortega zu einem engen
Gesinnungsgefährten Max Schelers und dessen Ethik
der personalen Werte (materielle Werteethik). Dieser

und andere deutsche Intellektuelle lösten eine
Wiederbelebung des Pädagogik-Diskurses aus, in

dessen Rahmen synkretisch und eklektisch so
unterschiedliche Autoren wie Pestalozzi, Kant und
Natorp, Scheler, Spranger, Dilthey, Wyneken und Ernst

Krieck, ebenso wie der Italiener Giovanni Gentile

- um nur einige der am häufigsten Zitierten zu nennen

- rezipiert wurden. Die Auseinandersetzung
um die «Kulturwerte» und die persönliche Autonomie

des Individuums verankerte sich damit fest bei
den lateinamerikanischen Pädagogen3. Dies trug
dazu bei, dass fortan nicht nur neoidealistische
Elemente, sondern in einigen Fällen katholisch-konservative

Positionen erneut an Bedeutung gewannen,
ohne dass damit eine gleichzeitige Verteidigung
demokratisch oder klassisch liberaler Werte
ausgeschlossen gewesen wäre.4 Ausserdem überschnitt
sich der antipositivistische Diskurs jener Zeit mit der
von Seiten der Philosophie vorgetragenen Sorge

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



um eine Wesensdefinition der hispanoamerikani-
schen Kultur gegenüber dem Utilitarismus der
angelsächsischen Kultur. Bei Autoren wie José Enrique
Rodö {Ariel, 1900) oder José Vasconcelos {La Raza

Cosmica, 1925; Indologia, 1926) führte diese Art der

Besorgnis zu nicht unerheblichen Konsequenzen
für die generelle Legitimierung der Pädagogik.5

In Lateinamerika, aber auch in Spanien, gründete
sich nach dem II. Weltkrieg die durch internationale
Institutionen geförderte Ausweitung der Schulpolitik

auf die Humankapitaltheorie, wobei die Schule

selbst zum Instrument und Garant des ökonomischen

Fortschritts werden sollte. Dies löste in den
1960er- und 70er-Jahren einen ausserordentlichen

quantitativen Zuwachs auf den verschiedenen Ebenen

der Erziehungssysteme aus. Der offizielle «Ent-

wicklungs»-Diskurs verschob dabei die
Auseinandersetzung mit den Problemen und Zielen der Erziehung

weg von der Schule und den lehrerbildenden
Institutionen hin in die staatlichen Planungsbüros.
Im Rahmen dieses intensiven technokratischen
Diskurses kam es praktisch zu einer Ausschaltung
jeglicher philosophischen Diskussion über das Problem
der pädagogischen Autonomie. Der Lehrer wurde
«ent-intellektualisiert» und seine Professionalität
in Frage gestellt, sodass die in den 20er- und 30er-
Jahren erfolgreich verankerte «Spiritualisierung» in

den lehrerbildenden Institutionen faktisch obsolet
wurde. Mit den Worten eines UNESCO-Vertreters

jener Jahre: «In jener Zeit entstand auf dem Kontinent

ein neuer Stil zur Untersuchung der pädagogischen

Probleme; eine neue Pädagogik basierend auf
reiner Objektivität in der Analyse der empirischen
Daten mit dem Ziel, die Entwicklungsschritte durch
eine gesicherte Diagnose planen zu können. Dabei

handelte es sich um eine systematische, kohärente
und vor allem unspektakuläre Arbeit abseits jeglicher

Propaganda, Vorurteile oder sonstiger Vorgaben;

mit anderen Worten, die Anwendung des

wissenschaftlichen Arbeitens auf die Untersuchung der

Erziehungssysteme war die Geburt einer Pädagogik
der integrativen Planung von Erziehung» (Covarru-
bias 1975, S. 40).

In den 1970er-Jahren wurde aus verschiedenen

Perspektiven diese Entwicklung Lateinamerikas im

Bereich der Politik und Wirtschaft samt der Parallelen

zum Umgang mit Erziehungsfragen in Frage

gestellt. Grundlage dafür bildete die Dependenz-
theorie (vgl. Carnoy 1977; Puiggros 1980; Labarca

1977). Dennoch bezog sich die Kritik am staatlichen
Direktivismus dieser Jahre nicht auf die Autonomie
von Schule und Erziehung. Stattdessen
verallgemeinerte man die Ideen der «Volksbildung» (edu-
caciôn popular) zum «antihegemoniellen» Diskurs
und sicherte damit die Schlüsselfunktion der Schule

bezüglich sozialer Transformationsprozesse. Ein

charakteristisches Beispiel für die hierbei grundlegende

dualistische Gegenüberstellung der Begriffe
«Herrschaft» und «Befreiung» ist die «Pädagogik
der Unterdrückten» von Paulo Freire (vgl. Pineau
1994). Auf derselben Linie, wenn auch im Bereich

der Erziehungsgeschichte, liegt die in Argentinien
entwickelte historiographische Tendenz, öffentliche

Erziehung - in diesem Land unter dem Einfluss

einer starken Tradition - hinsichtlich ihrer Funktion
der «Normalisierung» zu interpretieren und gleichzeitig

anderen «populären», «volksnahen» (populäres)

Erziehungsansätzen gegenüberzustellen, die
im Laufe der argentinischen Geschichte zu einer
Verschiebung innerhalb und letzlich sogar zum
Bruch mit dem «hegemoniellen» Diskurs geführt
hätten.6 Aus der Sicht anderer Forscher ist auch in

Lateinamerika Foucault Quelle einer wichtigen Kritik

gegenüber der Schule als Instrument der Macht
geworden.

Die derzeitige Dezentralisierung der Erziehungssysteme

in Lateinamerika und die so genannte
«institutionelle Autonomie der pädagogischen
Einrichtungen» - durchgesetzt im Zuge einer neoliberalen
Politik, die damit den Diskurs über Pädagogik hin

zu Finanzinstitutionen wie der Weltbank verschoben

hat - steht zum guten Teil mit einer «Marktpolitik

in Zusammenhang, nach deren Auffassung
die Schulen unter einander nach dem harten Model
von Angebot und Nachfrage konkurrieren sollen;
verschiedene externe Bewertungsverfahren
bestimmen dabei den Rahmen finanzieller Zuschüsse.

Dennoch hat diese Form der Autonomie in einigen
Fällen auch dazu beigetragen, neue Räume der
pädagogischen Autonomie zu öffnen und alternative
Projekte für ethnische Minderheiten, Regionalkulturen

und andere Gruppen zu verwirklichen (vgl.
Alvarez Gallego 2000, S. 11 ff.). Paradoxerweise
fordert diese Politik der Dezentralisierung und
institutionellen Autonomie des Erziehungssystems nun
wiederum zu jener Professionalisierung der Lehrerschaft

auf, die in der durch ökonomische Euphorie
geprägten Vorphase lediglich als sekundär behandelt

worden ist. Einige pädagogische Ansätze
verweisen erneut auf die Rolle des Lehrers als Intellektuellen

und der damit identifizierten Diskurs- und

Aktionsfähigkeit gegenüber den Übergriffen aus
den Bereichen der Wirtschaft und Politik.7 Allerdings

besteht im Allgemeinen weiterhin eine tiefe
Besorgnis um den Beitrag der Schule zu aktuellen
sozialen und politischen Transformationen. Diese

Sorge richtet sich vermehrt auf die Möglichkeit
neuer staatsbürgerlicher Werte, die durch Schulen

vermittelt werden sollen. Vor dem Hintergrund des

Wirkungsverlust religiöser und patriotischer Ideale

spielt hier die Integration neuer Ansätze wie die
einer multikulturellen, ökologischen und pazifistischen

Erziehung oder auch im Bezug auf die
allgemeinen Menschenrechte eine wichtige Rolle.

Alle diese zugegebenermassen recht allgemeinen

und skizzenhaften Überlegungen führen zu
dem Schluss, dass die führenden Diskurse in

Lateinamerika während des 19. und 20. Jahrhunderts
alles andere als die pädagogische Autonomie zum
Gegenstand hatten. Pädagogik wurde im Rahmen

politischer, sozialer und wirtschaftlicher Zielsetzungen

diskutiert, neben denen nur wenig Platz zur

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



Reflexion der Schulkultur und ihrer spezifischen
Eigenschaften, Normen und Traditionen blieb.
Offensichtlich scheint, dass eine umfassende Geschichte
des Konzepts «Pädagogische Autonomie» notwendig

wäre, um zu genaueren Ergebnisse im Bereich

Hispanoamerikas zu gelangen. Andererseits sollten
die neuen Räume der Autonomie, die von Seite der

zur Zeit aktuellen Politik der Dezentralisierung wieder

zugestanden werden und sicher weitere
Überlegungen zur spezifischen Schulkultur liefern werden,

in keinem Fall darüber hinwegtäuschen, dass

die Schule in Lateinamerika auch weiterhin als das

Instrument sozialer Erlösung, politischer Emanzipation

und wirtschaftlichen Fortschritts verstanden
wird.

1 Die Richtlinien der Institution Libre de Ensenanza - 1876
auf krausistische Initiative hin gegründet und bis 1939
einer der wichtigsten Einflussfaktoren auf die spanische
Pädagogik - gaben vor, dass die Einrichtung sich
«vollkommen abseits von jeder Art der Religiosität sowie
philosophischen Strömung und politischen Parteien» halten
sollte, «lediglich dem Grundsatz der Freiheit und
Neutralität der Wissenschaft, somit also der Unabhängigkeit
von Forschung und Darstellung gegenüber jeglicher
anderen Autorität ausserhalb des persönlichen Gewissens
des Lehrers - selbstverantwortlich für seine Lehre -
verpflichtet» (in: Puelles Benitez 1989, S. 261).

2 Im Allgemeinen verteidigten die Liberalen die Rechtsho¬
heit des Staates, um die kirchlichen Anstrengungen in
Erziehungsfragen einzudämmen.

3 Einer der bedeutendsten Pädagogen war der Argentinier
Juan Mantovani, dessen mehrfach wieder aufgelegten
Werke grosse Verbreitung fanden und erhebliches
Gewicht in der Lehrerausbildung sowohl in Lateinamerika
als auch in Spanien besassen. Seine in dieser Hinsicht
repräsentativste Schrift ist Education y plenitud humana
(1933), die 1972 (Buenos Aires, Ed. El Ateneo) bereits die
neunte Edition erfuhr. Nach Mantovani, «besteht das Ziel
der Erziehung darin, das Individuum zu personalisieren.
Die Person ist das Individuum, welches durch eine
Vereinigung von Subjektivem und Kulturellem, eine Totalität
und damit verinnerlichte Bedeutung und Existenz
erreicht» (Mantovani 1972, S. 63). Mantovanis Konzept der
Erziehung bewegt sich in einem ais «Antinomienspiel»
verstandenen dualistischen Begriffsschema zum Beispiel
zwischen «Vererbung und Erziehung», «Individuum und
Gesellschaft», «Autorität und Freiheit», «Realität und
Ideal», «Spontanität und Reflexion», «Bildung und
Ausbildung» (ebd., S. 23ff.).

4 Persönlich erinnere ich mich an die noch franquistisch
geprägte Zeit um 1975, während der ich an der Univer-
sidad Complutense de Madrid Pädagogik studierte.
Damals wurde für Fragen der Allgemeinen Erziehungslehre
Mantovani benutzt und von uns studiert. Es wäre
ausgesprochen reizvoll, hier die Frage nach einem Einfluss
Mantovanis und anderer Pädagogen seiner Epoche auf
die so genannte «educaciön personalizada» zu stellen,
die der Opus Dei-Pädagoge Victor Garcia Hoz in Spanien

verbreitete. Garcia Hoz war zweifellos einer der
schillerndsten und einflussreichsten Pädagogen im Spanien
der 1960er- und 70er-Jahre. Andererseits erscheint die
Demokratie bei Mantovani als einer der Werte der
Erziehung: «Der Geist der Demokratie verwandelt sich - bei
den Lebensformen, die er begeistert - in Respekt gegenüber

der Person beruhend auf der Würde des Einzelnen,
die uns dazu befähigt frei zu urteilen und verantwortlich
zu handeln» (Mantovani 1958, S. 51).

5 Besonders auffällig ist in diesem Zusammenhang die Kri¬

tik Vasconcelos am Pragmatismus von John Dewey, den
er in seiner Funktion als Sekretär für Öffentliche Erziehung

während der Mexikanischen Revolution (zwischen
1920 und 1924) noch als Ideengeber für einige wichtige
Erziehungskampagnen verwendet hatte. In seiner Schrift
De Robinson a Odiseo: pedagogia estructurativa (1935)
heisst es hingegen: «All learning by doing, proklamiert
Dewey und glaubt auf diesem Weg sein Ideal - die
Anpassung des Kindes an seine Umwelt - verwirklichen zu
können. Aber einfach so, ohne Schule, verkünden sich
bei den überlebensfähigen Spezies nicht einmal diese
Programme selbst. Jeder weiss, dass über das agere
hinaus das inteligere steht; das heisst, das vernunftbegabte
Tier, das seit Aristoteles im Gegensatz zur irrationalen
Familie erfasst ist» (Vasconcelos 1958, S. 1506f.). Was die
Wesensdefinition der amerikanischen Kultur betrifft,
betont Mantovani das Fehlen einer höher stehenden
objektiven Ordnung, an der das Leben auszurichten wäre.
«Südamerika ist eine Kultur der Zukunft, die darauf wartet

eingelöst zu werden. Seine Existenz - noch ohne
Ordnung - muss organisiert werden wie und als ein Ganzes»
(Mantovani 1972, S. 104).

6 Einen Einblick in diese durch Adriana Puiggrös geführte
historiographische Tendenz findet sich in der Reihe His-
toria de la Education en Argentina (8 vols.), erschienen
in Buenos Aires bei Ed. Galerna 1990-1997; siehe hier
besonders Vol. I: Sujetos, disciplina y curriculum en los

origenes del sistema educativo argentino (1885-1916).
Verschiedene Kritiken demgegenüber bei Ascolani 2000.

7 Die in dieser Hinsicht wichtigste Strömung ist die in Ko¬

lumbien führende Gruppe Historia de la Practica Pedagö-
gica. Eine Zusammenstellung der wichtigsten Theorien
findet sich in Zuluaga 2003.

Literatur
Alvarez Gallego, Alejandro: La autonomia institucional de

los centras educativos en Iberoamérica. In: Inmaculada
Egido Galvez (et al.): Organizaciön y gestion de los centras

educativos en Iberoamérica. Madrid 2000
Ascolani, Adrian: The Historiography of Education in Argentina

during the 1990s. Theoretical Lines and Conceptual
Contributions. In: Paedagogica Historica 36(2000)3, S.

869-908
Carnoy, Martin: La educaciön como imperialismo cultural,

México (Siglo XXI) 1977

Covarrubias, Alejandro: Proyecciones de la pasiön de en-
senar. Santiago de Chile 1975

Labarca, Guillermo (et al.): La educaciön burguesa. México
1977

Mantovani, Juan: La educaciön popular en América. Aspec-
tos y problemas. Buenos Aires 1958

Mantovani, Juan: Educaciön y plenitud humana. Buenos Ai¬

res 1972
Pineau, Pablo: El concepto de <educaciön popular>: un ras-

treo histörico comparativo en la Argentina. In: Revista de
Educaciön (1994), N° 305, S. 257-278

Puelles Benitez, Manuel de (ed.): Historia de la Educaciön
en Espana. De la Restauraciön a la II Repüblica. Textos y
Documentos, Vol. III. Madrid 1989

Puiggrös, Adriana: Imperialismo y educaciön en América La-

tina. México 1980
Vasconcelos, José: De Robinson a Odiseo: pedagogia estruc¬

turativa. Madrid 1935

Zuluaga, Olga Lucia (et al.): Pedagogia y Epistemologia. Bo¬

gota 2003

Übersetzung aus dem Spanischen: Carlos Lemke

Duque

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



Die «pädagogische Autonomie» in der
erzieherischen Reflexion Italiens

Alessandro Mariani

Die
Frage der «Autonomie» der Erziehungs¬

wissenschaft im Verhältnis zu anderen
Human- und/oder Sozialwissenschaften berührt

eine ganzheitliche Betrachtung der Geschichte der
Pädagogik und der jüngsten theoretischen
Forschungen im Feld der Erziehung. Dieser Punkt ist
ein hervorstechendes Merkmal der Pädagogik
gegenüber den Erziehungstechnologien, der
Erziehungssoziologie, der Psychopädagogik, der
Philosophie, der Geschichte, der Linguistik, der Biologie
und sogar der Sozialpädagogik, die in Italien (auch
offiziell) den Bereich der Allgemeinen Pädadogik
durchdrungen hat. Alle diese Spezialismen fördern
die Hinwendung und häufig auch Irreleitung der
Pädagogik zu Techniken, Politiken, Praktiken oder
sonstigen Wissenschaften der Erziehungswelt. Dieses

Problem kann nicht a priori gelöst werden,
sondern bedarf einer Handhabung im Rahmen eines
kritischen Dialogs zwischen der Pädagogik und den
anderen Wissenszweigen des Erziehungsbereichs,
durch den die Pädagogik selbst als «autonome»
Lehre aufgewertet wird, die ständig diskutiert werden

muss, ohne Anspruch auf eine für ewig geltende

Betrachtung oder Fixierung erheben zu können.
Denn schliesslich strebt die Erziehungswissenschaft,
wie alle Human- und Sozialdisziplinen nicht nach

der absoluten Wahrheit; das Ziel empirischer
Wissenschaften wie der Pädagogik liegt eher in einer
Verbesserung der Lebensbedingungen des
Menschen durch seine Befreiung und die Bereicherung
seiner Existenz.
In den letzten Jahren trat die Notwendigkeit einer
doppelten Neuausrichtung innerhalb des pädagogischen

Diskurses (discorso pedagogico) immer
deutlicher zutage: Einerseits zeichnete sich die Gelegenheit

ab, der Forschungspraxis in der Erziehung einen
ursprünglicheren, angemesseneren und produktiveren

Sinn zurückzuverleihen, andererseits wurde
Spezifizität gefordert und damit die «Autonomie»
dieser Forschung. Diese Vielfalt an Positionen trug
so dazu bei, dass die «pädagogische Autonomie»
als Fähigkeit der erzieherischen Lehren beschrieben
wurde, die (individuellen und gesellschaftlichen)
Probleme des Kulturerwerbs, der Erlernung und der
Bildung willentlich zu durchschreiten und zu fokus-
sieren. So ist sie folglich ein kritisch geprägtes
Verfahren, das die erzieherischen Praktiken betrachtet
und diese zu einer authentischeren Bedeutungsdimension

hinwendet.

Die
zahlreichen theoretischen Perspektiven,

die das pädagogische Gefüge in Italien
geprägt haben, konnten einige Schlüsseloder

Leitelemente der Pädagogik als «autonome»

Wissenschaft hervorheben: epistemologische
Grundausrichtung, Betrachtungsgegenstände,
Regelungen, spezielle Gesetze, heuristische Modelle,
Untersuchungsmethoden oder spezifische Lexik.
Die bedeutendsten Ergebisse zeigen, dass die
Pädagogik als «autonome» Wissenschaft betrachtet
werden kann, vorausgesetzt «Autonomie» wird
nicht mit Isolierung verwechselt. Denn wie viele
Wissenschaften ist auch die Pädagogik mit anderen
Disziplinen verknüpft, von denen sie Daten und
Informationen bezieht, um diese ihren Zielsetzungen
entsprechend folgerichtig zu verarbeiten. Auch in
Italien besteht das Proprium der pädagogischen
Forschung aus der Bildung, die hier in psychologischer,

aber vor allem in sozialer und anthropologischer

Hinsicht verstanden wird. Die Pädagogik
befasst sich folglich mit der Bildungstätigkeit und
ihrer Verwirklichung in zwischenmenschlichen
Beziehungen, unter bestimmten Bedingungen sowie
in Bezug auf jene Wertekonstellation, auf die sie
sich beruft: die Freiheit des Individuums, das Recht
eines jeden Einzelnen auf Bildung oder die Achtung
der Person.

Die «Autonomie» der Pädagogik bedeutet
keineswegs den Ausschluss, sondern vielmehr die
Rechtfertigung von Verhältnissen gleicher
wissenschaftlicher Würde der Pädagogik im Hinblick auf
andere Disziplinen, angefangen bei der Philosophie
und den Human- sowie Sozialwissenschaften, mit
denen sie Wege der Kommunikation und der
Zusammenarbeit aufbauen kann und muss. In Italien
verfügt die Pädagogik über ein eigenes allgemeines
Gefüge (Allgemeine Pädagogik) und eine eigene
theoretische Ausprägung (Erziehungsphilosophie),
umgesetzt im Rahmen besonderer Wissenszweige

(Erziehungswissenschaften). Ihre Forschungen,
Projekte und Massnahmen berühren tatsächliche
Probleme, da sie die Menschen in ihrer kulturellen
Lebensweise, ihrer geistigen Entwicklung, ihrem
kulturellen Ausdruck betreffen.

Sowohl
das weltliche als auch das religiöse, in

der Regel katholisch geprägte Umfeld brachten

in Italien verschiedene Positionen hervor,
die in der «kritischen Pädagogik» gewissermassen
zu einem gemeinsamen Nennerfinden. Dieses Modell

entstand zwischen den 70er- und 90er-Jahren
des 20. Jahrhunderts, als die Pädagogik eine
äusserst intensive Phase durchlief, in deren Verlauf
sie - in erster Linie - mit dem Strukturalismus, der
Psychoanalyse, der kritischen Soziologie, dem De-

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



konstruktivismus und der Hermeneutik im Dialog
stand. Eine bedeutende Zeit, gekennzeichnet von
einem radikalen Entmystifizierungsprozess, der
die der zeitgenössischen Pädagogik innewohnenden

Konditionierungen und Latenzen entlarvte.
Die kritisch-radikale Bewegung der pädagogischen
Erneuerung als Teil dieses Ganzen gliederte sich in
eine Reihe von Forderungen und Spezifizitäten, zu
denen auch die - eindeutig pädagogische -
Emanzipierung des Individuums zählte. Diese kulturelle
Grundstimmung fand in der «kritischen Pädagogik»
ein wesentliches Werkzeug, um die erzieherischen
Institutionen aus den Angeln zu heben und wurde

so zum idealen Nährboden für die Erarbeitung
einer praktisch-theoretischen Dekonstruktion der
Pädagogik sowie einer neuen Art, die Probleme
der Erziehung anzugehen, die Institution Schule

zu interpretieren, die Einrichtung Familie zu
vertiefen und neuartige pädagogische Betrachtungen
anzustellen. In diesem Klima einer radikalen Revision

der erzieherischen Prozesse, didaktischen
Verfahren und theoretischen Untersuchung wurde die
Pädagogik in ihren Konditionierungen, Interessen
und hegemonischen Ausprägungen «demontiert».
So konnten sich einige innovative Modelle behaupten,

die auf gänzlich andere Prinzipien und Werte
als die vorherrschenden ausgerichtet waren. Diese

«anti-pädagogische» Erfahrung unterstützte den
Ruf nach einer stark wissenschaftlich geprägten,
das heisst «autonomen» Erziehungslehre, förderte
die Demaskierung der von den Erziehungseinrichtungen

bewirkten sozialen Reproduktion, half im

Kampf gegen die «Mythen der Erwachsenen», trug
zur Rückgewinnung und Aufwertung des Kindesalters

bei, bewirkte die Anprangerung «perverser»
Lehrformen und der «unmöglichen» Verfahrensgebundenheit

der Pädagogik, ermöglichte die
Rückbesinnung auf den Stellenwert des erzieherischen
Verhältnisses und begünstigte so nicht-führungsbe-
zogene, anti-institutionelle und progressive Praktiken

der Pädagogik. Zusammenfassend lässt sich von
einem Paradigma sprechen, in dem Betrachtungen,
Debatten, Stellungnahmen und Modelle einen
theoretisch-methodologischen Weg vorzeichneten, der

- wenngleich vielschichtig, verschiedenartig, poly-
zentrisch, spannungsgeladen - die grundlegenden
Aspekte der pädagogischen und erzieherischen
Lehre dekonstruierte, um sie iuxta propria principia
neu zu erdenken.

Von
einem sehr hohen theoretischen Niveau

aus strebte die Riege der italienischen
Wissenschafter (von Franco Cambi und Alberto

Granese über Eliana Frauenfelder, Riccardo Massa,
Enza Colicchi, Rita Fadda, Marielisa Muzi bis zu Alba

Porcheddu und Giuseppe Spadafora), die diese

côté der zeitgenössischen Pädagogik gefördert hatten,

zu einer Zergliederung oder Neugliederung
der traditionellen Pädagogik mit ihrem Ballast aus

Kompromissen, Mehrdeutigkeiten, Widersprüchen,
Perversionen. Dieses dislozierte, multireferentielle,

komplexe Bewusstsein der Pädagogik läutert sich

zu einer facettenreichen Lehrkonstellation, die
unabdingbar ist für den Aufbau jenes Bildungsprozesses

(semantisch wie historisch reichhaltig: man denke

an die Linie Paideia-Humanitas-Bildung), der für
die Begründung des Individuums, für die Erzielung
seines ethisch-existentiellen Gleichgewichts, für
die Erringung eines Zustands der Vollständigkeit
notwendig ist. Diese Front der pädagogischen
Forschung führte zu einem radikalen Umdenken und
einer tief schürfenden Überprüfung, welche sich

beide als unverzichtbar herausstellten, um zu einer
Art degré zéro der Pädagogik an sich zu finden und

jene Faktoren zu fokussieren, die die Vorrichtungen

der Bildung weiterhin in der Tiefe innervieren.
Es handelte sich in der Tat um ein Wirken, das auf
eine kritische Neugründung des pädagogischen
Gefüges verwies, angefangen bei ihren tragenden
Strukturen und mit Blick auf ein neues Ziel: die
«Erleuchtung» eines problematischen, unruhigen,
schwachen, versprengten Individuums, das aus der
Gesellschaft sowie den Institutionen desorientiert
hervorgeht, woraus die zentrale Rolle der Bildung
neue Kraft bezieht, neu ausgelegt als Proprium
pädagogischen Wissens und Handelns. Ein rigoroser,
umfassender Untersuchungsansatz der humansten
unter den Humanwissenschaften - eben der
Pädagogik - wollte zudem jene auf ihre Grundausrichtung

und ihre forma mentis bezogenen Basiskon-

notate aufrechterhalten, wie die Hyperkomplexität,
die dialektische Schwankung zwischen Epistemolo-
gie und Ontologie, den disziplinären Bezugspluralismus,

die praktisch-theoretische Berufung, das

utopische Streben, selbst den Polymorphismus des

erzieherischen Handelns.
Die «kritische Pädagogik» entspricht somit

einem Stil der Pädagogik Italiens (aber nicht nur: man
denke auch an Deutschland und Frankreich); sie

führte zu unterschiedlichen, doch durch denselben
Betrachtungsansatz vereinten Modellen und entwickelte

dabei Gegenstände, Probleme und Sichtweisen

über die und innerhalb der Pädagogik, um ihre
strukturelle, geläufige Ordnung als epistemologi-
sche Verschärfung und Bedeutung als anthropologische

Berufung wiederherzustellen. Diese Pädagogik

stützt sich auf eine kritische Problematisierung
und eine autonome Reflexion, weil sie: 1) die
Pädagogik selbst interpretiert, entgegen aller reduktio-
nistischen und enteignenden Bestrebungen; 2) ihr
eigenes «Vorhaben» umfassend, ideal und regelnd
erstellt; 3) aus der noblen, vielschichtigen Tradition
des Kritizismus schöpft (von Kant bis zur «Schule
des Verdachts», zur Hermeneutik usw.); 4) in Bezug
auf ihre formellen, historischen, interpretativen
Basiskonditionen eine selbstbetrachtende Haltung
bewahrt.

In Italien wurde das Modell der «kritischen
Pädagogik» mal ursachenbezogen-fonc/at/Vo (Personalismus),

mal weltlich-liberal (Problematizismus,
kritischer Rationalismus, hermeneutische Pädagogik)
reflektiert. Einige Beispiele ursächlicher Art lassen

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



sich, trotz ausgeprägter kritischer und anthropologischer

Konnotate, bei Giuseppe Acone und Mario
Gennari finden. Auf der offeneren, dem Dialog mit
der Postmoderne verbundenen Seite warten dagegen

Franco Cambi, Enza Colicchi, Rita Fadda, Franco
Frabboni, Alberto Granese, Marielisa Muzi, Franca

Pinto Minerva und Giuseppe Spadafora mit einer
Reihe bedeutsamer Beispiele auf. Zwischenstellungen

nehmen zwei Wissenschafterinnen aus Padua
ein (Diega Orlando Cian und Carla Xodo Cegolon),
die sich bei der Beschäftigung mit dem Begriff der
Person um dessen säkularisierte Deutung bemühten,

unter Abstandnahme von einer Denkweise

ursachenabhängiger-fondazionista, das heisst
metaphysischer Art.

In einer dekonstruktiven Dimension, mit einer
radikalen Sichtweise des pädagogischen Gefüges und
der Forderung nach einer ständigen Hinterfragung
der Bildungsprozesse stellt die «kritische Pädagogik»

unabhängig von den «Zugehörigkeiten» eine
Art «Filter» dar, der in der Lage ist, die tief liegenden

Strukturen des pädagogischen Gefüges zu
erfassen, eine grössere demokratische Beteiligung in
den bestehenden Erziehungs- bzw. Bildungseinrichtungen

zu verlangen und das Individuum aus den
stillen Wassern des Konformismus in die raueren
(aber offenen) Gewässer der Freiheit und des
kritischen Verstands zu geleiten. Ein zugleich herme-
neutischer und epistemologischer Vorgang, der in

der italienischen Pädagogik über ein kritisch-radikales

Prinzip eine präzise anti-reduktionistische,
erweiterte, dialektische (auch utopische) Auffassung
der menschlichen Bildung auslöste.

Literatur
Acone, Giuseppe: La paideia introvabile. Brescia 2004
Cambi, Franco: II congegno del discorso pedagogico. Bolo¬

gna 1986

Cambi, Franco/Cives, Giacomo/Fomaca, Remo: Complessità,
pedagogia critica, educazione democratica. Firenze 1991

Cambi, Franco/Frauenfelder, Eliana (a cura di): La formazio-
ne. Milano 1994

Cambi, Franco: Manuale di filosofia dell'educazione. Roma-
Bari 2000

Cambi, Franco/Colicchi, Enza/Muzi, Marielisa/Spadafora, Giu¬

seppe: Pedagogia generale. Milano 2001
Cambi, Franco: La pedagogia critica. In: Pedaqoqia oqqi

(2002), H5/6, S. 14-18
Cambi, Franco/Santelli Beccegato, Luisa (a cura di): Modelli

di formazione. Torino 2004
Colicchi, Enza: Linee di una teoria dell'educazione. Roma

1984
Colicchi, Enza: II tempo dell'educazione. Pisa 1993
Fadda, Rita: La pedagogia critica. In: Studi sulla formazione

(1999), H1, S. 104-113
Frabboni, Franco/Pinto Minerva, Franca: Manuale di pedagogia

generale. Roma-Bari 1994
Gennari, Mario: Filosofia del la formazione dell'uomo. Mila¬

no 2001

Gennari, Mario: Interpretare l'educazione. Brescia 2003
Granese, Alberto: La ricerca teorica in pedagogia. Firenze

1975
Granese, Alberto: Dialettica dell'educazione. Roma 1976
Granese, Alberto: II labirinto e la porta stretta. Firenze 1993
Granese, Alberto: Istituzioni di pedagogia generale. Padova

2003
Massa, Riccardo: La scienza pedagogica. Firenze 1975
Massa, Riccardo/Muzi, Marielisa/Piromallo Gambardella, Aga-

ta: Saperi, scuola, formazione. Milano 1991

Muzi, Marielisa/Piromallo Gambardella, Agata (a cura di):
Prospettive ermeneutiche in pedagogia. Milano 1996

Orlando Cian, Diega (a cura di): Lineamenti di pedagogia
generale. In: Studium educationis (1999), H2, S. 209-334

Porcheddu, Alba (a cura di): Gli incontri mancati. Milano
1992

Spadafora, Giuseppe: L'identità negativa della pedagogia.
Milano 1992

Xodo Cegolon, Carla: La ragione e l'imprevisto. Brescia 1988

Différente Perspektiven: Autonomie in
Deutschland und den Niederlanden

Frieda Heyting/Brita Rang

Heinz-ElmarTenorth
hat im Historischen Wör¬

terbuch der Pädagogik Konzepte der
pädagogischen Autonomie in Deutschland seit

dem Ausgang des 18. Jahrhunderts im Überblick
rekonstruiert und betont, wie wichtig Unterscheidungen

in diesem Zusammenhang seien. Es gelte
auseinander zu halten, ob pädagogische Autonomie

im Blick auf die Theorie, die Alltagsarbeit der
Lehrer, die Logik von Erziehungsprozessen oder den
Anspruch und die Wirkung von Bildungsarbeit zum
Gegenstand gemacht worden sei (Tenorth 2004, S.

106). Entscheidend aber sei auch, ob heute die
jeweiligen Probleme «wissenschaftstheoretisch oder
philosophisch, begrifflich oder empirisch,
sozialwissenschaftlich oder politisch, historisch oder aktuell»

diskutiert und bearbeitet werde (ebd.).
Solche Differenzierungen scheinen in der Tat

grundlegend, um zumindest analytisch das Dickicht
der Argumentationen in der deutschen Diskussion

gerade auch im Hinblick auf geschichtliche Aspekte

durchqueren zu können. Tenorth hat in seinem
historischen Durchgang allerdings überraschend
schnell von der möglichen Bedeutung nationaler
Unterschiede in den Autonomiediskussionen
abgesehen. Deutsch-idealistisch begründete Sichtweisen
des 18. und 19. Jahrhunderts, geisteswissenschaftlich-pädagogische

Problemdefinitionen der 1920er-
Jahre, nachkriegsdeutsches Sprechen über die Freiheit

der Schulen und die Autonomie des Subjekts
finden sich ihm zufolge «weltweit» in den
Argumentationsmustern schulreformerischer Debatten
und moderner sozialwissenschaftlicher Theorien

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



wieder, denn der Kern der Autonomiefrage, die
«Selbständigkeit in der Abhängigkeit», lasse sich

als generelles Thema der Moderne entziffern (ebd.,
S. 122). Insofern geht Tenorth auch davon aus, dass

das heute international geteilte Verständnis von
der Autonomie der Erziehung «die Dimensionen
zurückgewonnen (hat), die schon in den 1920er
Debatten beansprucht worden waren». Damals wie
heute stehe dieses Verständnis für «die Gleichzeitigkeit

von Freisetzung und Kontrolle, von Bildung
und Vergesellschaftung, die für das Aufwachsen in
diesen [den modernen, FH/BR] Gesellschaften und
für die Konstitution von Subjektivität typisch» sei

(ebd.).

Aus
historiographischer Perspektive über¬

rascht diese Schlussfolgerung, weil entsprechende

nationale und international-vergleichende

Untersuchungen bisher kaum schon vorliegen

(Berka et al. 2000). Tröhlers Aufforderung, die
internationale Qualität von Autonomiefragen im

Kontext von Erziehung und Erziehungswissenschaft
in Augenschein zu nehmen, weist insofern auf
Desiderate, aber auch auf Interpretationsunterschiede.

Anders als Tenorth nämlich findet Tröhler in

deutschen pädagogischen Beiträgen der 1920er-
Jahre nicht ein reflexives, modernes Umgehen mit
Autonomie und Heteronomie, sondern eine Du-

alisierung der Welt in das Pädagogische und das

Nicht-Pädagogische. In den Augen ihrer Protagonisten

habe die Erziehungswissenschaft, hätten die
Lehrer und mit ihnen die pädagogischen Institutionen

sich für die eigenen und die Ansprüche der Kinder

gegen die «objektiven Mächte des Lebens», wie
Weniger Staat, Kirche und Wirtschaft nennt,
einsetzen wollen und deshalb nicht «Selbständigkeit
in der Abhängigkeit» thematisiert, sondern einen

Antagonismus zwischen Pädagogik und anderen
gesellschaftlichen Feldern konstruiert. Distanz sei

ihr Thema gewesen.
Eine erste kurze Überprüfung der Literatur aus

den Weimarer Jahren bietet Anhaltspunkte für beide

Lesarten und zwar häufig in ein und demselben
Text. Ein Beispiel ist der von Tröhler zitierte Artikel
von Weniger aus dem Jahr 1929. In ihm wird die

pädagogische Autonomie relativiert und verabsolutiert.

In jedem Falle aber zeigen insbesondere die

Beiträge Flitners, Geisslers, Nohls oder Sprangers
aus dieser Zeit deren besondere Schwierigkeiten
im Umgang mit der Moderne: Die von ihnen
eingeforderte pädagogische Autonomie scheint nicht
einfach nur deren Ausdruck, sondern insbesondere
auch ein Versuch ihrer Überwindung oder Bändigung

zu sein.

Von solchen Antinomien wird gerade unter den

extremen Bedingungen des Nationalsozialismus
etwas deutlich. Es ist Wilhelm Flitner, der 1933 in der
Zeitschrift Die Erziehung diese Tendenz des

geisteswissenschaftlichen Umgangs mit pädagogischer
Autonomie unumwunden diskutiert.1 Das Sprechen
über sie sei in der Weimarer Republik durch eine

«ängstliche Sonderung einer politischen und einer
pädagogischen Haltung» bestimmt worden. Der
Gedanke der pädagogischen Autonomie sei primär
eine «Notstandsmassnahme» gewesen: «Hätten die

Volksbildungsmänner denn die marxistische These

von der Heteronomie alles Erzieherischen annehmen

sollen? Hätten sie sich dem diffusen damaligen

Staatswillen unterwerfen sollen? Ebensowenig
durften sie das, wie sie die liberalistische These von
der pädagogischen Autonomie bekennen konnten.
Eine erfüllte Pädagogik konnte sich nicht einer
entleerten Politik unterordnen» (Flitner 1934, S. 109).

Flitners Distanzierung vom Weimarer Staat im Kontext

der Autonomiefrage ist nicht einfach ein Kotau

vor den neuen Mächtigen des Dritten Reiches.

Sie verdeutlicht vielmehr etwas von dem, was die
Ambivalenz der Argumentation auch in den Jahren

zuvor bestimmt hatte. Im Autonomieanspruch, so

führt Flitner aus, sei es um die «innere Unabhängigkeit»

gegangen, «mit der man sich von der vorhandenen

Staatsführung distanzierte» (ebd.).
Zeitnahe Äusserungen von Georg Geissler, Eduard

Spranger und Alfred Andreesen bestätigen diese

Distanzierung von der Republik, die Flitner durch
eine zweifache Grenzziehung absichert. Auf der
einen Seite sei das Konzept der (relativen) pädagogischen

Autonomie gegen «marxistische Heteronomie»

gerichtet gewesen, auf der anderen habe es

sich gegen eine uneingeschränkte «liberalistische
Autonomie» absetzen müssen. Stehe die erste für
die soziale «Klassenbildung durch politische
Schulung» (ebd., S. 110f.), so die andere für «Hohlheit»,
«innere Destruktion», «zerfahrene Zustände», Willkür

und Beliebigkeit (ebd., S. 108f.).
Traditionen dieser Kritik sind aus dem

geisteswissenschaftlich-pädagogischen Umfeld der Weimarer
Republik bekannt. Spranger formulierte sie 1928 in

der Zeitschrift Die Erziehung unter Berufung auf
Carl Schmitt (vgl. Spranger 1928, S. 30f.), um darauf
gründend dem Pädagogischen einen eigenen Raum

zuzuweisen, und Alfred Andreesen argumentierte
zwei Jahre später ebenfalls in der Erziehung, dass

«das Gebiet der Erziehung immer notwendig ganz
ausserhalb der Reichweite des Staates liegen muss»

(Andreesen 1929/1930, S. 115.). Weitsch zufolge
ging es den Pädagogen um «Bezirke» des Pädagogischen,

«denen die Erziehung ohne politische Ab-
zweckung zu dienen hat» (Weitsch 1930/1931, S.

693). Es war der liberale republikanische Staat, die
Demokratie, und nicht der autoritär-nationalsozialistische

Staat, dem solche Distanzierungen galten,
und es war die heterogene Komplexität der Moderne,

aus der diese Pädagogen einen Ausweg suchten.

Der
niederländische Erziehungswissenschaf¬

ter Jan Dirk Imelman hatte 1989 die
deutschen Diskussionen um pädagogische

Autonomie in den 20er- und beginnenden 30er-Jahren

zum Thema eines Kongressvortrags gemacht und
sie als eine Problemkonstruktion beschrieben, für

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



die es kein niederländisches Pendant gegeben
habe.2 Imelmans Wahrnehmung gilt sicherlich dann,
wenn man Flitners Sichtweise zugrunde legt. Eine

Abschottung pädagogischer Handlungsbereiche
von anderen gesellschaftlich-politischen ist im
republikanisch-liberalen Kontext der niederländischen
Gesellschaft des 19. und 20. Jahrhunderts in der Tat
kein Thema gewesen. Die «Selbständigkeit in der

Abhängigkeit», und zwar eines jeden Bürgers der
Republik, war (und ist) geradewegs konstitutives
Element des republikanisch-demokratischen
Selbstverständnisses. Die Prämisse und die Überzeugung,
dass der Staat einerseits, und zwar als Resultat
gemeinschaftlicher Anstrengungen seiner Bürger, von
eben diesen abhängig sei, andererseits aber als

autonomes System insofern verstanden werden müsse,

als er die dem einzelnen Bürger übergeordneten

Prinzipen der Rechtssicherheit und der
Rechtsgleichheit repräsentiere3, - diese komplizierten, für
das niederländische Staats- und Bürgerverständnis
jedoch konstitutiven Doppeldeutigkeiten sind
sowohl der theoretische als auch politische Hintergrund

für das Unverständnis, mit dem auf die
deutschen Konstrukte pädagogischer Autonomie und
Gesellschaftskritik der 1920er- und 1930er-Jahre

reagiert wurde und wird.
Wenn auch nicht im deutschen Sinne, so ist

dennoch das niederländische Umgehen mit dem, was
Tenorth die moderne pädagogische «Selbständigkeit

in der Abhängigkeit» nennt, nicht ohne Friktionen

gewesen. Bei genauerem Hinsehen erweist sich

dieses Verhältnis als ein beweglich-vielschichtiges
und auch konfliktreiches Thema und zwar sowohl
im Kontext von Schule und Lehrertätigkeit als auch
im Rahmen pädagogischer Theorieentwicklung.
Der Begriff der pädagogischen Autonomie selbst

hat dabei in den Niederlanden allerdings kaum eine

Rolle gespielt.

Zentral
in der niederländischen Geschichte des

19. und 20. Jahrhunderts ist die fast 80 Jahre

währende Auseinandersetzung um den

Finanzierungsanspruch der konfessionellen Schulen,

der so genannte Schulstreit, der 1920 beigelegt

wurde. Die Kritik der orthodox calvinistischen

Gruppen und der Katholiken richtete sich seit etwa
1840 gegen die mehr als dreissig Jahre zuvor
eingerichtete «neutrale» (Gemeinde-)Schule als die einzige

staatlich finanzierte Schule. Stein des Anstosses

war geworden, dass in dieser «neutralen» Schule

nicht ein jeweils besonderes Glaubensbekenntnis
den Ausgangspunkt darstellen, sondern eine plurale

christliche Ethik die überkuppelnde Konzeption
formen sollte. Dieses staatlich mitgetragene und

von vielen Gruppen verteidigte Konzept der Einheit
in der Unterschiedlichkeit wurde von den Kritikern
zurückgewiesen. Mit ihrem Begehren nach staatlicher

Finanzierung aller Schulen meldeten sie auch
einen Anspruch auf Pluralität, das heisst
gleichberechtigter, aber getrennter, paralleler «Säulen» an.
Nicht Einheit, sondern (religiöse und politische) Un¬

terschiedlichkeit wurde akzentuiert.
Anders also als im Deutschland des 19. Jahrhunderts

ging es in den Niederlanden nicht um eine
Konfrontation zwischen der Lehrerschaft auf der
einen Seite und staatlicher und kirchlicher Macht
auf der anderen (vgl. Tenorth 2004, S. 107), sondern
die Konfliktlinien des Autonomieanspruchs verliefen

mitten durch die Lehrerschaft, die Elternschaft,
die Gemeinden und die Religionsgemeinschaften
hindurch.

Nach dem Ende des Schulstreits und der
zugestandenen öffentlichen Finanzierung aller Schulen

zogen sich seit den 1920er-Jahren staatliche Instanzen

weitgehend aus dem Bereich von Schule und
Unterricht zurück. Die Gemeinden und vor allem die
unterschiedlichen religiösen und nicht religiösen
lokalen Trägergruppen wurden die autonomisierten
Instanzen für die Verwaltung und die pädagogischinhaltliche

Ausgestaltung der Schulen. Geteilte
gemeinsame gesellschaftliche Basis war der Anspruch,
allen Kindern eine gute Erziehung und Ausbildung
für die sich modernisierende Gesellschaft zu
ermöglichen. Wie diese aber jeweils aussehen sollte,
wieviel Religiosität oder Reformpädagogik sich mit
ihr verbinden konnte, war den jeweiligen
Trägergruppen der einzelnen Schulen anheimgestellt.
Diese so genannte Versäulung der Schulen - und
der Gesellschaft - wurde das beherrschende Muster
der sich entwickelnden Niederlande bis in die 70er-
Jahre des vergangenen Jahrhunderts und ist bis in
die Gegenwart auch weiterhin das Legitimität
verleihende kulturelle Muster für gesonderte (und das

heisst autonome) islamische, protestantische,
katholische, jüdische, Dalton-, Montessori- und andere

Schulen. Die ausserordentliche Irritation über die
Ermordung des Filmemachers und -Kritikers Theo
van Gogh durch einen radikalen Islamisten lässt sich

auch als Erschütterung des die Gesellschaft fundierenden

Konzepts der republikanischen Autonomie
lesen. Ob sich aber die Autonomisierungstenden-
zen niederländischer Schulen (immerhin waren und
sind etwa 70% aller Schulen privat organisiert aber
staatlich finanziert) primär mit dem Topos von der
«<Eigenlogik> pädagogischer Arbeit» (Tenorth)
beschreiben lassen, ist nur mit Einschränkungen zu

bejahen (Rang 2003, S. 265ff.). Autonomie selber
ist im Bereich pädagogischer Arbeit offensichtlich
mehrdeutig.

Die
Verselbstständigung der Schulen und in

der Folge des Lehrerberufs - denn auch auf
ihn bezogen machte sich die Vielfalt der

Säulen neben den Gemeinden geltend - verfehlte
ihre Wirkung nicht auf die Wissenschaft.

Es waren, das zeigt beispielhaft die Universität
von Amsterdam, nicht innerszientifische
Überlegungen, die zur Einrichtung von pädagogischen
Lehrstühlen führten, sondern diese entstanden
zunächst aus den Interessen der Säulen heraus und
sahen sich insofern auch bestimmten normativen
Erwartungen gegenüber (Mulder 1989, S. 89ff.). In

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



Amsterdam finanzierte 1919 die grösste, an der
liberalen Gemeindeschule des 19. und 20. Jahrhunderts

interessierte Bürgervereinigung, die Maats-
chappij tot Nut van 't Algemeen, eine ausserordentliche

Professur, übrigens die erste für Pädagogik
an der Universität, für die Dr. Philip Kohnstamm
berufen wurde. Die Universität selber übernahm
zwei Jahrzehnte später (1938) die Finanzierung, be-
liess es aber bei einer ausserordentlichen Professur.

Erst 1954 wurde daraus ein Ordinariat. Im Übrigen
bekam die Erziehungswissenschaft erst nach dem
Zweiten Weltkrieg (1949) den Status eines
selbstständigen Studienfaches. Die Verpflichtung, dieses

Fach bei entsprechender Berufswahl auch studieren
zu müssen, kam noch später. 1952 wurde gesetzlich
für die zukünftigen Lehrer und Lehrerinnen geregelt,

dass sie sich neben Psychologie und Didaktik
künftig auch in Pädagogik prüfen lassen mussten.

Dieser Autonomisierungsprozess der Disziplin,
von der Wissenschaft einer «Säule» zur Wissenschaft

der Universität, zeigt weitere Schichten des

Autonomieproblems. Kohnstamm in Amsterdam
wollte mehr als Forschung und Lehre aus

berufswissenschaftlich-empirischer Perspektive (in einem
nahen Verhältnis zur Psychologie). Durch seinen
Einfluss entstand eine philosophische Ausrichtung
verknüpft mit normativen Ansprüchen. Die Klärung
ihres Verhältnisses zu Psychologie und Philosophie
blieb ein Thema der Amsterdamer und mit ihr der
niederländischen Erziehungswissenschaft. Einerseits

setzte sie sich unter Berufung auf empirisch-psychologische

Verfahren von der Philosophie ab, andererseits

brauchte sie ihre philosophische Ausrichtung,
um einen eigenen Ort, ihre Selbstständigkeit neben
der Kinderpsychologie behaupten zu können.

Inzwischen verschieben sich diese Autonomisie-
rungsbemühungen der Disziplin hinsichtlich ihrer
Akzente: Auf der einen Seite verstärkt sich die

methodisch-methodologische Anlehnung an die
Psychologie und auf der anderen Seite werden die
theoretischen Ansprüche in Richtung einer genuinen
Philosophie im Sinne angelsächsischer Traditionen
gedrängt. Ein paradoxes Resultat: In dem Augenblick,

in dem der Prozess disziplinärer Autonomisie-

rung nicht mehr durch ausserwissenschaftliche
Instanzen infrage gestellt ist, sind es Wissensformen
aus anderen Disziplinen, die in die autonom gewordene

Pädagogik eingebracht werden. Die Frage ist,

wann solche Irritationen und Einflüsse nicht mehr
als bedrohlich, sondern als wissenschaftlich interessant

erfahren werden. Mit einer solchen Offenheit
gegenüber dem Nutzen unterschiedlicher Episte-

mologien für die angemessenste Beantwortung
pädagogischer Fragen ist oder wäre die
Autonomiefrage nach dem alten Muster - Autonomie der
Pädagogik «als Begriff für die Selbständigkeit der
Pädagogik als Wissenschaft» (Tenorth 2004, S. 119)

- der Tendenz nach aufgehoben.

Die
wenigen hier angedeuteten Aspekte nie¬

derländischer Autonomiediskussionen sind
eher als Fragezeichen gegenüber zu

raschen Generalisierungen gemeint, denn als bereits
festzuschreibende Thesen. Vorsichtig formuliert
stehen sie für das Interesse, Prozesse der Moderne
nicht vorschnell zu verallgemeinern, sondern sie

begrifflich und historisch präzis - und das heisst auch
in ihrer nationalen Unterschiedlichkeit - unter die
Lupe zu nehmen.

1 Flitner tut dies in seiner Reaktion auf einen Aufsatz von
Hans Freyer, der im 1. Heft des Jahrgangs IX (1933/1934)
der Erziehung im Oktober 1933 erschienen war. Flitners
Reaktion erschien anonym im 2. Heft (Nov. 1933), S. 107-
111. Auf Flitners Autorschaft wird im gleichen Jahrgang
der Zeitschrift von Hans Wenke in seinem Beitrag Die
pädagogische Lage in Deutschland hingewiesen (vgl. Wenke

1934, S. 578).
2 Paper anlässlich des Kongresses zur niederländischen und

deutschen Pädagogik im Interbellum (Groningen, Februar

1989).
3 Das Verhältnis von Politik und Pädagogik wurde deshalb

nicht von der Annahme hegemonialer Absichten Ersterer
gegenüber Letzterer bestimmt, sondern von der Erwartung,

dass Demokratie und Pädagogik in einem
bedingenden Verhältnis zueinander stehen. Das haben
Pädagogen wie Philip Kohnstamm, Rommert Casimir oder
Jan Ligthart unter anderem unter Hinweis auf Dewey
vielfach thematisiert (Casimir 1924/1949, S. 303ff.;
Kohnstamm 1918, S. 99f.; 1929).

Literatur
Andreesen, Alfred: Die Landerziehungsheimbewegung und

ihre Ergebnisse. In: Die Erziehung 5(1929/1930), S. 101 —

117

Berka, Walter/De Groof, Jan/Penneman, Hilde (eds.):
Autonomy in Education. Yearbook of the European
Association for Education Law and Policy, vol. 3. Wien/New
York 2000

Casimir, Rommert: Maatschappelijke opvoeding (1924). In:
Rommert Casimir: Voor school en leven. Verzamelde
opstellen van Prof. R. Casimir. Groningen/Batavia 1949,
S. 303-327

Flitner, Wilhelm: Rückblick und Vorblick auf die Volksbil¬
dungsarbeit. In: Die Erziehung 9(1933/1934), S. 107-111

Kohnstamm, Philip: Démocratie. In: De Schäkel 3(1918), S.

99-113
Kohnstamm, Philip: Individu en gemeenschap. Verzamelde

sociaal-pedagogische opstellen. 's-Gravenhage 1929
Mulder, Ernst: Beginsel en beroep. Pedagogiek aan de uni-

versiteit in Nederland. Amsterdam 1989

Rang, Brita: Der Staat als Oberlehrer? Niederländische Schu¬

len zwischen Schulstreit und Schulreform, zwischen
Unterrichtsfreiheit und Effizienz. In: Hans-Peter Füssl/Peter
M. Roeder (Hrsg.): Recht - Erziehung - Staat. Zur Genese
einer Problemkonstellation und zur Programmatik ihrer
zukünftigen Entwicklung. 47. Beiheft der Zeitschrift für
Pädagogik. Weinheim/Basel/Berlin 2003, S. 263-281

Spranger, Eduard: Das deutsche Bildungsideal der Gegenwart

in geschichtsphilosophischer Beleuchtung. [Sonderdruck

aus Die Erziehung], Leipzig 1928
Tenorth, Heinz-Elmar: Autonomie, pädagogische. In: Diet¬

rich Benner/Jürgen Oelkers (Hrsg.): Historisches Wörterbuch

der Pädagogik. Weinheim/Basel 2004, S. 106-125
Weitsch, Eduard: Politische Invasion. In: Die Erziehung

6(1930/1931), S. 691-698
Wenke, Hans: Die pädagogische Lage in Deutschland. In: Die

Erziehung 9(1933/1934), S. 577-582

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



Pädagogische Autonomie, Education,
and Autonomy
• Paul Standish

Contributors
to the present discussion are in¬

vited to take Pädagogische Autonomie as a

topos - that is, in Daniel Tröhler's words, «a

particular mode of thought, a fixed idea, that can
be represented by a core concept such as Bildung or
Geist». Like Bildung, the term topos does not readily

admit tidy definition or translation, but its
peculiar power to capture a certain range of connotations

is part of the reason why we continue to find
this Greek term valuable. Tröhler's gloss on these
words somewhat uncomfortably aligns the notion
of a mode of thought with that of a fixed idea, and
it perhaps does not draw sufficiently on the connotation

of a place for thought - a connotation that
the otherwise tempting and more everyday phrase
«reference point» does not adequately convey. It is

not my intention to make too much of this, except
insofar as to note that the present discussion can

never move far away from the difficulties and
provocations of translation.

Hence, problems arise atthe outset with Tenorth's

coding of the topos of Pädagogische Autonomie as

«Autonomy, educational». The English term
«education» has a looseness that the German language
avoids, while «autonomy», in English, at least,
hovers somewhere between being a word with a more
or less natural home in the language and being a

term of art, current in the philosophy of politics and

education, for the designation of a particular range
of values.1 The conjunction of the adjective
(«educational») with the noun («autonomy») here
complicates things further, introducing an uncertainty
of meaning between, atthe least, (1) the autonomy
of education as a practice distinct from other
cultural practices (that is, the dualisation of the world
into the pedagogical and the non-pedagogical, in

Tröhler's phrase), (2) the value of personal autonomy

as an aim of education, and (3) the autonomy of
the academic study of education (hereinafter
«Education») vis-à-vis other forms of study (and hence
the question of its institutionalisation). Tröhler's text
seems to admit something of these ambiguities: on
the one hand, we find Weniger's assertion that
«autonomy means insisting on the freedom of man, on
his inner consent and will» and, on the other, there
is the emphasis on how far educational practice is

distanced from other fields of social practice. How
far the topos of «educational autonomy» is given
the latter interpretation is something Tröhler himself

calls into question.
Of course, part of the point of this kind of

international discussion is precisely to juxtapose the
discourses that have developed in different histo¬

rical contexts, thereby the better to see the ways
in which the overlaps, parallels, contradictions, and

even aporia can illuminate one another. Hence it
may be that the difficulties registered above can be

turned to advantage. In this hope I shall approach
the matter in the following way. I shall begin by

acknowledging the meaning that seems most
prominent in Tröhler discussion - the autonomy of
education as a practice. I shall then say something
about the currency of the term «autonomy» in

Anglophone philosophy of education, a discourse that
addresses the topic almost exclusively in terms of
the second meaning - personal autonomy as an aim
of education. In the course of this I shall advert to
some of the most salient factors in the background
to this, attempting in the process to contextualise
historically the debates of recent decades, and shall
raise problems over the limits of autonomy that the
dominant literature tends to bypass. Finally, I shall
address the third interpretation of the phrase - that
is, the autonomy of Education as a discipline - and
make some remarks about the institutionalisation
of such a form of study.

The first sense, the autonomy of education as a

practice distinct from other cultural practices,
presents an idea of educational autonomy that is difficult

to grasp when translated in this way. The
problem is in seeing what cultural practices there can
be that do not involve the pedagogical in some way
- that is to say, that do not involve teaching and

learning, for it is not clear that this English word
«pedagogical» necessarily implies anything more
than this; conversely one wonders what substance
education can have if it is completely divorced
from other cultural practices. What seems to be at
stake here perhaps needs to be put differently: it
needs to be phrased in terms of the idea of a
liberal education, a topic that will recur below. This

phrase carries with it the commitment to education
as an end-in-itself, as not being instrumentalised to
or compromised by vocational ends or the needs

of the state or the gaining of money. It is then in

terms of different aims of education that this idea
of educational autonomy might find its parallels in

English discourse. Let me add, however, that the
consideration of such matters can be burdened by
a fantasy to the effect that if we look long enough
at the terms in question, we shall be able to distil
their essence, and hence find the true meaning of
education. This is a fantasy that has burdened
conceptual analysis.

While concerns with personal autonomy - our
second sense above - have been present in
philosophising about education for thousands of years,
a preoccupation with this idea in name has been

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



clearly manifest in Anglophone philosophy of
education for the past four decades. Robert Dearden's
1972 essay Autonomy and Education, something of
a locus classicus, crystallised ideas that were already
there in more or less explicit form in the writings of
the philosophers of what is sometimes referred to
as the London School - Richard S. Peters, Paul Hirst,
Robert F. Dearden himself, and their colleagues, it
was also in tune with a growing interest in the topic
in mainstream political and moral philosophy. Since

then numerous papers and books have appeared
that have sought to refine the notion, and the
debate has sometimes been very lively.

Obvious pressure points within education
systems arise over the suppression of autonomy
through indoctrination, especially in connection
with religious education but also in relation to politics

more generally. The term «indoctrination» has,

however, largely disappeared from the discourse.
The arguments that have developed in its place
have generally turned on more subtle questions,
prompted by developments in ethical theory. These

have had to do with the desirability of undertaking
the provision of education within a «comprehensive
conception of the good», without which, so the
argument goes, the moral upbringing of children
becomes empty, and education itself fragmented and

meaningless. This shift in focus in the debate has

coincided with, and probably been influenced by,

large-scale political changes. The receding of what
was perceived to be the threat of communism, with
the dangers of indoctrination that it was taken to
represent, has made way for a greater sensitivity to
the multicultural society, and the competing
comprehensive conceptions of the good that pluralism
implies. At the same time, the marketisation of
educational provision and the loss of confidence in the
comprehensive ideal have pushed a nest of issues

relating to separate schools, selection, and parental
choice to the top of the agenda.

While the definitions and distinctions that are
drawn concerning what counts as autonomy are
legion, and well beyond the scope of the present
paper, some broad points can be made. In the first
place, the focus on personal autonomy is commonly
understood to be derivative in some degree from
the idea of autonomy as a property of states or
institutions. The autonomous country or province,
then, serves as a kind of model for the self-governing

individual. A distinction is commonly drawn
between weak and strong senses of the term: the
weak sense is descriptive of normal human beings,
and, in its reference to the fact that people even
in some minimal degree exercise choice over their
actions, it is logically tied to the idea of responsibility;

the strong sense, in contrast, has the force of an

ideal, denoting values to which, other things being
equal, one should aspire. Some writers have placed
this ideal at the heart of the aims of education. Very
often, and especially in the line of thought of which
Dearden's work is typical, this is described more spe¬

cifically as «rational autonomy». In the light of this
refinement, it became possible during the 1970s to
discern a distinction between those authors, such

as Dearden himself and Peter Gardner, for whom
the exercise of rational autonomy is constitutive of
the ideal and those, such as John White, for whom
rational autonomy is the best means of choosing
between the goods that life has to offer, goods that
themselves may or may not offer opportunities for
its exercise.

Like Tenorth, these philosophers were concerned
with the «freedom of man». They understood what
they were doing as a restatement of the (classical)
idea of a liberal education, jeopardised as they
believed this to be by, on the one hand, a narrow
vocationalism and, on the other, a child-centred
progressivism that, in its sentimentalised concern
for the child, tended to lose sight of the essence of
education (and hence of what was in the learner's
real interest). In the classical idea of a liberal
education, the emphasis was on a freeing of the mind
from illusion in order that it should see the truth;
in the modern restatement, something of this was
maintained - the mind was to be freed to function
according to its own nature through an initiation
into public modes of thought (or forms of knowledge)

- but this was mixed with an emphasis on
the ideal of rational autonomy, understood as

the freedom to choose. It is important to add also

that, notwithstanding their acknowledgement
of their classical heritage, the philosophers in question

clearly understood themselves to be breaking
new ground: in the Preface to his 1966 book, Ethics

and Education, Peters saw himself as «charting a

comparatively unexplored region where there are
almost no signposts» (Peters 1966, p. 8). What was

new and of such ground-breaking importance, so

it was claimed, was the adoption of the rigorous
methods of analytical philosophy that had come to
the fore during the 20th Century. The «freedom of
man» was clearly to be understood against a

background of ideas and a social context vastly different
from that of Tenorth.

In recent years, the focus has shifted again. Freedom

has come to be understood more exclusively
in terms of notions of choice, with the philosophical

traditions of British liberalism powerfully boosted

in the late 20th Century by the work of John

Rawls, but with the virtual eclipse of the more classical

sense of a liberal education (its emphasis not
so much on action as on freedom from illusion).
In consequence, the debate has been drawn more
fully into the discourse of political philosophy, and
it sometimes seems that the point at issue is more
a matter of the just distribution of goods than the
nature of educational goods themselves. Hence,
the specifically educational focus of the discussion

has to some extent been side-lined, and any internal

connection between freedom and education is

less clear.

The different strands of thought that are seen

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



to be in play here perhaps provide some indication

of the principal philosophies that would seem
to lie behind the development of these ideas. The

emphasis on rational autonomy as constitutive of
the ideal is connected in the literature most clearly
with Kant; the emphasis on freedom to choose links

more obviously with John Stuart Mill. A broader
story could surely be told here, locating the rise of
autonomy as a value both with the new confidence
in «man's» reason that was a feature of Enlightenment

thought and with what Charles Taylor has

called the «massive inward turn» associated more
especially with Rousseau and Romanticism. Further,
one could extend the story, as Tröhler is tempted
to do, to consider the impact of religious change
and the influence especially of Martin Luther. But
this broader story would need to acknowledge the
prominence also of an idea that has a resemblance

to autonomy but broader, more existential connotations,

involving notions of conscience, identity,
truth to oneself, and self-creation, as the example
of Luther helpfully shows: this is the ideal of (personal)

authenticity (see, for example, Cooper 1983).

My own view is that the rise of the ideal of rational

autonomy and its subsequent dilution in the
emphasis on choice, as outlined here, is a reflection
of deeper currents of thought. It is typical of the
Anglophone side of the divided inheritance of Kantian

thought, a division that has led, in the worst
cases, to the mutual shunning of analytical and

Continental traditions. It is also symptomatic of a

whole metaphysics, in which the sovereign subject
engaged in quasi-contractual relations with others

- however this may be softened or humanised

- tends to condition the terms of philosophical
enquiry. It would be absurd, indeed self-contradictory,
to deny the value of autonomy, but its over-statement

can lead to a blindness to other virtues. Many
of the things that are most important in life involve
a kind of receptiveness or passivity: we are struck
by a work of art or by someone's kindness; we are
enthralled by a subject; we fall in love; we do not
choose to believe that apartheid is wrong or to see

a mathematical proof, though we can be led to
these insights. There is a very real sense in which the
metaphysical background sketched here inclines us

towards an ego-centricity, dulling our receptiveness
and anaesthetising us to the demands of alterity. Of
course, we must act, we must make decisions; but
our judgement will be better where it attends more
sensitively to what is other to us. The emphasis on

autonomy may cause us to fail to see the multiple
ways in which receptivity and responsiveness may
be the stuff of virtue as well as of the richer aspects
of our ethical and aesthetic experience. These are
conditions of good learning and teaching, and closer

than autonomy to the freedom to which we
should aspire.

The burden of this short paper thus far has been

to sketch the ideal of autonomy as it is found in

Anglophone philosophy of education, together with

an indication of my own sense of its limits. I

conclude with remarks about the autonomy of the study

of education as a practice or discipline, the third
of the senses identified above.

Questions about the autonomy of a discipline
are partly conceptual - to do with the logic of the
enquiry - but also plainly related to practices of
institutionalisation, and hence to questions of
politics, both within the academy and beyond. There
are questions in turn regarding the place of
philosophical enquiry in relation to other aspects of
Education. In my view the conceptual case for the
autonomy of disciplines is easily overstated, and it
is pressed in some cases where it is not plausible.
In general, universities are better where a degree
of porousness between disciplines is accepted and
where the flow of thought between them is

facilitated. There is, however, a strong case for the
institutional protection of traditions of enquiry, where
an ongoing community of scholars is brought together,

across generations, by their common interest
in the reading of particular texts and the addressing
of particular sets of questions. This is not to say that
these are fixed sets or to deny that there will be

disputes about how they are constituted. But without

something along these lines, it is difficult to see
how anything like systematic enquiry can flourish; it
is to such communities of practice that we owe the
academic subjects that have come down to us. On
these grounds then Education should be protected.

The relationship between philosophy and
Education tends to be understood very differently in

Anglophone universities and the German-speaking
world. In the latter there is a more robust sense of
Education as an autonomous discipline, while its

history in the former has been shaped to some
extent by the assumption that it derives its credentials
from the «parent» disciplines of history, psychology,

sociology, and philosophy. My own inclination
is towards the view that Education needs to be

maintained institutionally as an independent field
of enquiry, drawing especially on such disciplines.
To be sure this understanding has been challenged
in recent decades not so much by academic argument

as by changes in policy that have for the most

part undermined critical enquiry into education in

favour of the mini-industries of «school effectiveness»

and «school improvement». It is difficult to
see this as other than a «dumbing down» of
teachers and of the study of education in universities,
the dubious rationale for which is supplied by the
prevailing empiricism - that is, by the belief that
the only way to research and understand educational

practice is through empirical studies geared
to finding out «what works» best. In these
institutional circumstances those concerned with the
philosophy of education, like those researching its

history, have tended to find themselves pushed to
the side. Yet there is a very real sense in which the
questions raised by philosophy - of what is worth
knowing and how we come to know this, and of

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



how we ought to act and how we learn so to act

- will not go away. There are growing numbers of
those involved in empirical research who sense the
vacuum in which they find themselves in the
absence of such enquiry, and the role of philosophy
of education in this respect is perhaps coming to be

newly appreciated.
In the present context then, it is worth saying

something about the specific nature and development

of Anglophone, and specifically British,
philosophy of education, where a contrast can usefully
be drawn between two rival accounts.

According to one account, philosophy of education

developed as a systematic form of study
during the second half of the twentieth century. A

key development in the early stages of this was the
appointment of Richard S. Peters to a chair in the
philosophy of education at the London Institute of
Education. Peters had previously worked in a

Philosophy department but he quickly established his

reputation in this new field. This was a time of
economic growth in the UK and teacher education was
expanding. Peters and his colleagues - most notably

Hirst and Dearden - worked together to develop

an approach to the study of education that was
both distinctive and highly influential, at home and
overseas.2 Their approach was distinctive especially
because it applied the assumptions, methods, and

approaches of analytical philosophy to the study of
education. Analytical philosophy, which was the
dominant form of the subject in British philosophy
departments at the time, understands philosophy to
involve a process of conceptual analysis in order to
arrive at clear and distinct ideas; it takes the point
of enquiry to be the uncovering of the underlying
logic of the matter at hand. Hence, in education
the assumption is that such concepts as teaching,
learning, authority, knowledge, understanding,
creativity, and imagination must be addressed. The

logic of education will be revealed and a sound basis

for policy, practice, and empirical research
established. But there is no doubt that the work of such

philosophers of education has gone beyond such

conceptual analysis. Perhaps the richest writings
of Peters and his colleagues are to be found in the
substantive conception of the good enshrined in

their restatement of the idea of a liberal education,
a restatement that drew its greatest strengths from
the inspiration of the British political philosopher,
Michael Oakeshott.

According to the second account, the picture
sketched here is too tidy and too insular. It is true
that the London School was highly influential and

important, and that the body of work that has arisen

within this tradition of enquiry is impressive and
of great value and influence. But to see the development

of philosophy of education just in these terms
cannot be right. In a sense philosophy of education
is at least as old as Plato or Confucius. And philosophers

throughout the ages have, directly or
indirectly, given extensive thought to matters of educa¬

tion. One thinks especially of Locke and Rousseau,

of course, but both Kant and Hegel were required
to teach courses about education. But the picture is

much broader than this in that it is difficult to think
of a branch of philosophy that is not relevant to
education. If one looks at the development of American

philosophy one finds not only a method of
enquiry - pragmatism - for which education has a special

importance but also a mainstream, major
philosopher who has had immense influence on education

during the past century, and whose work has

undergone a kind of revival, especially through the
efforts of Richard Rorty: this is, of course, John

Dewey. More recently, the writings of a range of
philosophers in the so-called Continental tradition -
from Marxism to post-structuralism - have been
found to have extensive educational resonance. So

too, in this broader account, a thinker such as Alas-
dair Maclntyre, who was at one time dismissed by
the London School as non-philosophical, has come
to have immense influence, being at the heart of
the neo-Aristotelianism that has become an important

element in contemporary thinking on ethics
and so much else. As this last example indicates, the
philosophers included in this second account have
tended to be marginalised or condemned by those

adopting a more exclusively analytical approach
because of the alleged lack of clarity or precision in

their arguments. Sometimes - as, for example, in

the case of Heidegger - they have been regarded as

simply incoherent and not worthy of consideration.
While the first account favours a kind of exclusive-

ness (it is based on a faith in a particular kind of
approach), the second account recognises the variety

of ways in which philosophical enquiry into
education has taken place, and it acknowledges the
long history of this; furthermore, because of its less

demanding or less narrow conception of what
counts as philosophical, it is inclined to understand
the boundaries between disciplines - for example,
between philosophy and politics or sociology or
theology or literature - as less firmly fixed. It is very
much the point of this second account to acknowledge

the variety of ways in which philosophy of
education can proceed and to recognise value in

many of them, the analytical approach included.3
The practice of education, to bring together

our themes, is inextricably interwoven with other
aspects of our social world, and the means of its study

threaded with connections through a range of
disciplines. Any attempt to identify its «specific
character» must acknowledge the variety of its forms,
and the coherence and legitimacy of Education as a

tradition of enquiry depends less on the finding of
«independent laws» than on the perspicuous
representation4, and hence the better understanding, of
different segments of that practice. Such representation

is not to be separated from normative judgements

concerning the good of those practices.

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



1 That range of values - what autonomy is and how it is

appropriately characterised - is very much the concern of
much of that literature.

2 The influential and important work of Israel Schettler in
North America in many ways paralleled these developments.

3 For an attempt to present a state-of-the-art collection of
work brought together in the light of an inclusive
conception of philosophy of education, see Blake/Smeyers/
Smith/Standish 2003. For an indication of some aspects of
the differences between these two accounts, see White/
Carr/Smith/McLaughlin/Standish 2003.

4 The phrase «perspicuous representation» is a translation
of Wittgenstein's Übersicht. For a development of this
idea, see Standish 199S.

References
Blake, Nigel/Smeyers, Paul/Smith, Richard/Standish, Paul

(eds.): The Blackwell Guide to the Philosophy of Education.

Oxford: Blackwell 2003

Cooper, David E.: Authenticity and Learning. London: Rout-
ledge and Kegan Paul 1983

Peters, Richard Stanley: Ethics and Education. London: Allen
& Unwin 1966

Standish, Paul: Why we should not speak of an educational
science. In: Paul Smeyers/James D. Marshall (eds.):
Philosophy and Education: Accepting Wittgenstein's Challenge.

Dordrecht: Kluwer 1995, pp. 267-281
White, John/Carr, Wilfred/Smith, Richard/McLaughlin, Terence

H./Standish, Paul: Five Critical Stances Towards Liberal
Philosophy of Education in Britain. In: Journal of Philosophy

of Education 37(2003)1, pp. 169-173

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1


	Diskussion : "Pädagogische Autonomie" in der internationalen Diskussion

