
Zeitschrift: Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pädagogische Hochschule Zürich

Band: 11 (2005)

Heft: 1

Artikel: Internationalisierung als Ursache der Nationalisierung im
amerikanischen Gelehrtentum : die Paradoxie der Akademikermobilität
im 19. Jahrhundert

Autor: Nelson, Adam R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901834

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901834
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Internationalisierung
als Ursache der

Nationalisierung im
amerikanischen
Gelehrtentum

Die Paradoxien der Akademikermobilität im 19. Jahrhundert1

(Red.) Studien- oder Forschungsjahre im
Ausland, vorwiegend in den USA, sind in

den letzten Jahrzehnten zur conditio sine

qua non akademischer Karrieren geworden.
Weit zögerlicher verhielt sich diesbezüglich
die Erziehungswissenschaft, der deswegen
auch vorgeworfen wurde, sie entwickle ihre

Argumente noch immer in den mentalen
Strukturen des 19. Jahrhunderts - und
diesem Nationalismus sei durch Auslandaufenthalte

zu begegnen. Die Forderung nach Aus-

iandaufenthalten ist allerdings nicht eine

Erfindung des ausgehenden 20. Jahrhunderts,
sondern wurde, wie der folgende Artikel
anhand der Forschungsreisen amerikanischer
Gelehrter nachweist, bereits im 19. Jahrhundert

erhoben und umgesetzt. Dass sich mit
diesen Reisen nicht zwangsläufig eine

Internationalisierung der Diskussion entwickelte
und auch nicht entwickeln muss, zeigt der

nachfolgende Themenbeitrag.

Adam R. Nelson

Jedes
Jahr verlassen Tausende amerikanischer

Studenten die USA, um an Colleges und Universitäten

in aller Welt zu studieren. Der in New
York stationierte Council on International Educational

Exchange verzeichnet Hunderte von
Mobilitätsprogrammen in allen erdenklichen Ländern von
Österreich bis Sambia, und viele Colleges organisieren
eigene Austauschprogramme. Worin besteht nun
aber der pädagogische Zweck solcher Programme
und was lernen die Studierenden wirklich während
ihrer Auslandaufenthalte? Im Februar 2002 brachte
die Satirezeitschrift The Onion den zweifelhaften

Ruf vieler dieser Programme mit der Titelschlagzeile
«Semester Abroad Spent Drinking With Other American

Students» auf den Punkt. Im anschliessenden
Artikel folgte ein ironisches Portrait eines fiktiven
Jon Blevins, Student der Indiana Universität, der in
Sevilla studiert und alles unternimmt, um ja nicht
Spanisch sprechen zu müssen, der ausschliesslich

mit anderen Amerikanern Umgang pflegt und von
der vibrierenden andalusischen Kultur, die ihn
umgibt, keinerlei Notiz nimmt. «Sure it's weird taking
classes from someone who barely speaks English»,
bekennt Blevins am Ende der Geschichte. «But I've
had some really unique experiences. I'll never forget

it» (The Onion 2002, S. 11).

Die Komik dieses Artikels basiert zumindest
teilweise auf dem ironischen Kontrast zur herkömmlichen

- und auch idealistischen - Auffassung,
wonach Auslandstudienprogramme amerikanische
Studierende wenn immer möglich dazu ermuntern
sollten, mehr über andere Kulturen zu erfahren,
sich in fremden Sprachen auszudrücken und die
Welt, wenigstens zeitweilig, mit fremden Augen
anzusehen. Aber wie der Historiker Carl Diehl in
seinem Buch Americans and German Scholarship,
1770-1870 (1978) feststellte, reicht die fehlende
Bereitschaft - oder möglicherweise die Unfähigkeit
- amerikanischer Studenten, sich über ihre Gastländer

kundig zu machen, weit in die Vergangenheit
zurück. Diehl beschreibt ganze «Amerikanerkolonien»

an den Universitäten von Berlin und Göttingen
in den 1840er-, 1850er- und 1860er-Jahren und legt
dar, dass es für diese Amerikaner angesichts der
Tatsache, dass so viele ihrer Landsleute an diesen
Hochschulen immatrikuliert waren, unmöglich war,
in die deutsche akademische Kultur einzutauchen.
Da sie sich nicht von der amerikanischen Sichtweise

zu lösen vermochten, waren sie auch nie wirklich
im Stande, die deutsche Universität mit deutschen

Augen zu betrachten. «The anxieties which the first
generation of Americans experienced in the
German universities completely prevented their lear-

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1 17



ning what they had ostensibly set out to learn.
No matter how much they understood or admired
the German scholars or the authentic knowledge
which the German scholarship gained, the Americans

could not accept or assimilate this kind of
scholarship or academic system» (Diehl 1978, S. 149).

Zur Illustration schildert Diehl die Auslanderfahrungen

von William Dwight Whitney, eines
Absolventen des Williams College, der im Sommer 1850

nach Deutschland kam. Als ernsthafter Student
immatrikulierte er sich an der Universität Berlin

für das Studium der Philologie, das heisst der
historisch-vergleichenden Analyse alter und neuer
Sprachen. Whitney, der darauf brannte, bei so

berühmten Gelehrten wie Franz Bopp und Albrecht
Weber zu studieren, klagte oft über die grosse Zahl

amerikanischer Bekannter, die er in der Stadt hatte.

«We must of course be very social and friendly
with one another and we go sightseeing with
one another and take tea at one another's rooms so

often that all the time that one can possibly spare
for such things is quite used up and none is left to
cultivate German acquaintances. The consequence
is that I have hardly heard a word of German since
I came to the country» (ebd., S. 129f.). Das
Bemerkenswerteste an Whitney war jedoch die Tatsache,
dass er zwar bald Kontakte mit Deutschen pflegte
und sich dadurch deutsche Gelehrtenmentalität zu

eigen machte, sich aber gleichzeitig einen
ausgeprägten Sinn für seine eigene amerikanische Eigenart

bewahrte. Tatsächlich legte er grossen Wert
darauf, dass seine Identität als Amerikaner während
all seinen Studienjahren im Ausland unverändert
(oder sogar unwandelbar) blieb, obwohl seine
Studien doch das Eintauchen in «fremde» Sprachen
und Zivilisationen zum Inhalt hatten.

Die Erfahrungen Whitneys und anderer Akademiker,

die um die Mitte des 19. Jahrhunderts im
Ausland studierten, werfen wichtige Fragen auf
bezüglich des Zweckes internationalen Akademi-
keraustauschs, nicht nur im vorletzten Jahrhundert,
sondern ganz allgemein. Warum wurde beispielsweise

der gelehrte Umgang zwischen «amerikanischen»

und «deutschen» Akademikern so oft weniger

in internationalen oder transnationalen als in

explizit nationalen Begriffen konzipiert?2 Warum
waren für Whitney und andere Vertreter seiner
Generation ihre Identifikation als «Amerikaner»
während ihrer Auslandaufenthalte so wichtig und

warum waren sie nach ihrer Rückkehr in die USA

so erpicht darauf, ihrem Gelehrtentum explizit
nationale Bedeutung zuzuschreiben? Und am verwir-
rendsten vielleicht die Frage: Warum sind Historiker
des 20. Jahrhunderts, die die akademischen
Auslanderfahrungen von Amerikanern untersuchten,
überwiegend zum Schluss gekommen, dass der
Gelehrtenaustausch im 19. Jahrhundert kaum je
zu einem wirklichen, wahrhaft nationenübergreifenden

Verständnis führte oder dass ein solches

sogar unmöglich war? Ein genauer Blick auf die

Erfahrungen von William Dwight Whitney und an¬

deren im Ausland studierenden Akademikern
fördert eine Gruppe von Intellektuellen zu Tage, die

zwar grossen Wert auf ihre amerikanische Identität
legten, sich gleichzeitig aber damit brüsteten, dass

sie als Gelehrte (oder im Falle Whitneys als

Sprachwissenschafter) im Stande seien, die Welt von
anderen Standpunkten aus zu betrachten, sich andere
kulturelle Perspektiven anzueignen und sich dabei
trotzdem dauernd bewusst zu bleiben, dass die von
ihnen untersuchten Ideen und Kulturen ihren eigenen

im Grunde fremd seien. Diese Untersuchung
will aufzeigen, wie Whitney und seine Generation
sich zunächst einer internationalen akademischen

Ausbildung unterzogen, später aber dazu kamen,
die Nationalität als unverzichtbares Element der
Arbeit jedes Gelehrten zu begreifen.

Während mehreren Jahrzehnten versuchten
Historiker, die sich mit der Hochschulbildung in den USA

befassten, zu erklären, was Amerikaner, die im 19.

Jahrhundert an deutschen Universitäten studierten,
eigentlich im Ausland lernten - oder ob sie wirklich
das lernten, was ihnen ihre deutschen Mentoren
beizubringen versuchten. Obwohl die Hinweise auf
den «deutschen Einfluss» auf die Entwicklung der
amerikanischen Forschungsuniversität in historischen

Darstellungen allgegenwärtig sind, zeigt ein

genaueres Studium der Literatur auch überraschend
viel Skepsis bezüglich des Ausmasses, in dem
amerikanische Studierende die tieferen Bedeutungen
oder Implikationen des deutschen Gelehrtentums,
mit dem sie in Berührung kamen, wirklich verstanden

hatten. In der überwiegenden Zahl der Fälle
sind die Historiker zum Schluss gekommen, dass

die jungen amerikanischen Studenten nur das

aufgenommen hätten, was mit einem amerikanischen
nationalen Kontext kompatibel gewesen sei; alles
andere hätten sie nicht wahrgenommen. Auf der
Basis strenger - und in vielen Fällen unüberwindlicher

- Unterscheidungen zwischen «deutschen»
und «amerikanischen» akademischen Werten
haben Historiker mit Nachdruck auf einen meist als

Modifikation, zuweilen aber auch als Verzerrung
wahrgenommenen nationalen Anpassungsprozess
hingewiesen, mittels dessen «deutsche» in
«amerikanische» Ideen umgewandelt worden seien, damit
sie die lange Reise über den Atlantik überhaupt
überleben konnten.3

Aufgrund dieser historiographischen Tradition
müsste man folgern, dass «Ideen eine Nationalität
besitzen», dass die akademische Kultur unweigerlich
die sie umgebende nationale Kultur widerspiegelt
und dass die Geschichte der modernen Forschungsuniversität

in Europa wie in Amerika notwendigerweise

eine Geschichte der nationalen Loyalität
und des Dienstes an der Nation ist. Im Gegensatz
zur Charakterisierung der modernen Universität als

politisch unparteilich, kulturell neutral oder
intellektuell kosmopolitisch ausgerichtet vermittelt uns
die Geschichtsschreibung das Bild einer nationalen
Institution, die als solche nationale Tendenzen, Ziele

und Zwecke verfolgt. Praktisch jede Geschichte

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



der amerikanischen Hochschulbildung im 19.

Jahrhundert beginnt mit der wichtigen Rolle des
internationalen Akademikeraustausches und endet mit
der Konsolidierung einer einzigartigen «amerikanischen»

Identität für die Gelehrtenwelt. Und
natürlich erfahren wir, dass die «amerikanische»
Universität nur den liberalsten, demokratischsten und
aufgeklärtesten Interessen diente (im Gegensatz zu
den deutschen, britischen oder französischen
Universitäten, je nach der ins Auge gefassten Epoche).
So werden scheinbar «deutsche» Konzepte wie die
«Lehrfreiheit» und die «Lernfreiheit» als mit den

geistigen Grundsätzen der amerikanischen Revolution

so wesensverwandt und kompatibel gedeutet,
dass sie offenbar gar nie ausschliesslich oder a priori
«deutsch» waren.

Was diese historiographische Tradition ironisch
macht, ist die Tatsache, dass ihre Vermischung der
amerikanischen Forschungsuniversität mit einem
liberalen demokratischen Gelehrtenideal eine nahezu

identische Vermischung wiederholt, wie sie für
die deutsche Forschungsuniversität charakterisch

war, welche die Amerikaner in der ersten Hälfte des

19. Jahrhunderts besuchten - eben jene Universitäten,

von denen viele Historiker behaupteten, dass

die amerikanischen Studenten sie nicht verstanden
oder nicht verstehen konnten. Historiker, die
beobachteten, wie deutsche Universitäten auf die eine
oder die andere Weise romantische Ansprüche auf
transzendentales Wissen erhoben, bezeichneten
solche Ambitionen kurzerhand als nationalistisch;
aber nur selten wurde diese Kritik gegen amerikanische

Gelehrte vorgebracht, die im selben Bereich

die selben Ansprüche erhoben. Als zum Beispiel
Thomas Jefferson 1825 die Universität Virginia
eröffnete und im gleichen Atemzug die «akademische

Freiheit» und den «Dienst an der Nation»
feierlich beschwor, bediente ersieh derselben Rhetorik
wie seine damaligen deutschen Pendants (für die
vielfach Jefferson selber das Ideal republikanischer
Führerschaft verkörperte). Als Jefferson aber für die

personelle Ausstattung seiner neuen Institution eine

Fakultät von «Ausländern» rekrutierte - entgegen

dem Rat seines Kollegen John Adams, der
befürchtete, dass Europäer die amerikanische Jugend
verderben würden -, inszenierten die Studenten der
Universität einen Aufstand, um gegen eine Gruppe
von «Aussenseitern» zu protestieren, die angeblich
andere Interessen als sie selber verfolgten.4 Warum
kam es im amerikanischen Gelehrtentum im frühen
19. Jahrhundert zu diesen Spannungen zwischen
Nationalismus und Internationalismus?

Zum Thema Nationalismus sind in den vergangenen

Jahrzehnten natürlich zahlreiche wissenschaftliche

Abhandlungen verfasst worden. Historiker
haben interessante Tatsachen ans Licht gebracht
bezüglich der spezifischen Arten, wie sich nationalistische

Ideologien im Zuge der zunehmenden
kommerziellen und politischen Wechselbeziehungen im

16., 17. und 18. Jahrhundert herausbildeten und
im imperialistischen Kontext des 19. Jahrhunderts

mehr und mehr virulent wurden. In seinem Buch

Imagined Communities: Reflections on the Origins
and Spread of Nationalism (1983) zeigte Benedict
Anderson, wie Einzelpersonen und Institutionen -
absichtlich oder unabsichtlich - verschiedenen Gruppen

in aller Welt neue Methoden der nationalen
Identitätsbildung vermittelten, und verwies unter
Bezugnahme auf die Werke von Hugh Seton-Wat-
son und Eric Hobsbawm auf die Rolle, welche die

Bildungseinrichtungen in diesem Prozess spielten:
«The progress of schools and universities measures
that of nationalism just as schools and especially
universities became its most conscious champions»
(Hobsbawm 1964, S. 166).5 In einer Fussnote fügte
Anderson jedoch - ohne nähere Erläuterung - bei:
«Academic institutions were insignificant to the
American nationalism» (Anderson 1983, S. 71).6

Wie war es denn möglich, dass Universitäten
überall sonst auf der Welt bewusste Verfechter

- «conscious champions» - des Nationalismus
waren, nur nicht in Amerika? Eine solche Argumentation

irritiert, aber sie ist eigentlich nicht selten. Die

Vorstellung einer nicht-nationalistischen Akademie
durchzieht die ganze Geschichtsschreibung der
Hochschulbildung in den USA, nicht nur wenn es

um die Entwicklung der amerikanischen Universität
im 19. Jahrhundert geht, sondern auch in Darstellungen

der späteren Entwicklung im 20. Jahrhundert.7

Indem sie die amerikanische Universität als

«national», aber nicht «nationalistisch» charakterisierten,

versuchten Historiker zu erklären, warum
akademische Ideen, die für das Aufkommen
imperialistischer und antidemokratischer Ideologien an

europäischen Forschungsuniversitäten so entscheidend

waren, in den USA (angeblich) nicht zu
denselben Ergebnissen führten. Gestützt auf diese
Annahme kamen die meisten Historiker zum Schluss,
dass Amerikaner, die in Deutschland studierten, die
nationalistischen Implikationen des Gelehrtentums,
dem sie begegneten, nicht nur nicht akzeptierten,
sondern auch gar nicht verstanden. Im Bestreben zu

verleugnen, dass amerikanische Gelehrte den
Nationalismus im Ausland erlernt hätten, haben viele
Historiker die Ansicht vertreten, dass die Amerikaner

im 19. Jahrhundert in Deutschland intellektuelle

Augenklappen und ideologische Ohrstöpsel
getragen hätten, die sie vor «illiberalen» und sonstwie
«unamerikanischen» Ideen während ihrer Studien
in Berlin, Göttingen, Tübingen, Heidelberg, Leipzig,
Bonn, Halle oder irgend einer anderen deutschen
Universität geschützt hätten.

Auf Bildungspersonen, die der Meinung sind,
dass Auslandstudien bei den Studierenden ein
vertieftes Verständnis anderer Kulturen fördern können,

dürfte eine solche Interpretation, die die
Möglichkeit einer echten kulturenübergreifenden
Verständigung gelinde ausgedrückt in Zweifel zieht,
verstörend wirken. Statt nachdrücklich auf die

Möglichkeit einer gegenseitigen Kohärenz (wenn
auch nicht unbedingt Kompatibilität) zwischen
deutschen und amerikanischen Ideen hinzuweisen,

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



haben die meisten Historiker einen tiefen episte-
mologischen Graben zwischen «deutschem» und
«amerikanischem» Gedankengut postuliert. Der

Vorstellung einer nationalen Dichotomie begegnen

wir zum Beispiel im Titel des frühen Buches von
Charles F. Thwing The American and the German

University: One Hundred Years of History (1928).
Mehr als seine Nachfolger billigte er den Amerikanern

Verständnis für die «teutonische» Kultur zu,
fügte aber hinzu: «What was desired and attempted,

and also what was achieved, was the adoption
of those elements of the German university which

were, and are, worthiest, and which were adapted
to the scholastic and other conditions of the new
world.» Von den Amerikanern sagte er «[they]
tasted, without drinking deep, of the waters of the
Teutonic fount.» Somit gelang es Thwing zufolge
den beeindruckbaren Amerikanern, Untugenden
der deutschen Universitäten wie «over-intellectua-
lism», «undue specialization» und «national
chauvinism» zu vermeiden. An anderer Stelle in seinem
Buch behauptete Thwing jedoch, was die Amerikaner

vor allem an deutschen Universitäten gelernt
hätten, sei «[the spirit] of devotion to scholarly duty,

of confidence in the truth, of bravery before dire
perils, of love for the <Fatherland> unto the price of
uttermost sacrifice» gewesen (Thwing 1928, S. 45,
S. 109, S. 159).8 Was sie lernten, war mit anderen
Worten Nationalismus, wobei aus Thwings
Interpretation unschwer das Echo des ersten Weltkriegs
herauszuhören ist.

Thwing staffierte seinen Text mit grandiosen
Vergleichen zwischen dem deutschen, amerikanischen,
französischen und britischen «Nationalcharakter»
aus. «The French, as a people, are aesthetic and
artistic. The Americans are not. The Germans are not.

American students, therefore, turned away from
a nation thus gifted and turned toward the
universities of a nation more akin to their own likings
and lacks» (ebd., S. 69). Für Thwing lag der Reiz

der deutschen Universitäten hauptsächlich in ihrer
angeblich stärker wissenschaftlichen und «praktischen»

Ausrichtung (im Gegensatz zur eher
literarischen Tendenz der französischen und britischen
Universitäten) begründet, und diese Ansicht hatte
eine nachhaltige Wirkung. Das Bild der deutschen
Universität als einer im frühen 19. Jahrhundert zur
angewandten Forschung tendierenden Institution

herrschte in der Geschichtsschreibung während
Jahrzehnten vor. So erschien zwei Jahre, nachdem

Thwings Buch herausgekommen war, Abraham
Flexners Werk Universities: American, English,
German (1930), in dem die Meinung geäussert wurde,
dass die deutschen Universitäten den amerikanischen

Hochschulen in der praktischen Forschung zur
Abdeckung nationaler Bedürfnisse, zum Beispiel in

der Medizin und in den Naturwissenschaften, weit
voraus seien: «Long ago Germany learned that
industry needs universities, not merely because the
universities train chemists and physicists for their
research laboratories, but because universities train

intelligence, capable of being applied in any field
whatsoever. That lesson the American university
has yet to master» (Flexner 1930/1967, 5. 165). Diese

Aussage überrascht allerdings einigermassen wegen

der einschränkenden Bemerkung, mit der Flexner

sein Buch eröffnete und mit der er die
Zweckmässigkeit nationaler Vergleiche in Zweifel zog:
«Every age, every country, has its unique concrete
needs and purposes. For that reason, there can be

no uniform university type, persisting through the
ages, transferable from one country to another»
(ebd., S. 50).9

In den 1940er- und 1950er-Jahren trat in der
Beurteilung der Frage, was die Amerikaner im 19.

Jahrhundert an deutschen Universitäten effektiv
gelernt hätten, eine radikale Wende ein. Dass es

die in Deutschland studierenden amerikanischen
Akademiker angeblich versäumt hätten, deutsches

Gedankengut zu «assimilieren», wurde nach dem
Zweiten Weltkrieg eher positiv als negativ bewertet.

Ein Fokus auf die praktische oder angewandte
Forschung blieb zwar bestehen, doch wurde er um
eine angelsächsische kulturelle Dimension sowie
eine stärker utilitaristisch ausgerichtete philosophische

Basis erweitert. Mit anderen Worten, die
«amerikanische» Universität wurde eher als «britische»
denn als «deutsche» Institution dargestellt. Oder
wie es Richard Hofstadter und Walter Metzger in
ihrem epochemachenden Werk The Development
of Academic Freedom in the United States (1955)
ausdrückten: «America took from German sources

only that which fitted her needs, only that which
was in harmony with her history» (Hofstadter/Metz-
ger 1955, S. 367).10 Diesen Autoren war es wichtig,
festzuhalten, dass Amerikaner, die im 19. Jahrhundert

in Deutschland studiert hatten, dadurch keine
«Deutschen» geworden waren. Sie hatten keine
«deutschen» Werte übernommen oder akzeptiert.
Als echte Amerikaner waren sie effektiv gar nicht
in der Lage gewesen, Gedanken oder Institutionen
zu verstehen, die in Amerika nicht benötigt wurden
oder die mit der Kultur, der Politik und dem Denken
Amerikas nicht im Einklang standen. Stattdessen
übersetzten nach Hofstadter und Metzger Amerikaner,

die an deutschen Universitäten studierten,
ihre «fremden» Erfahrungen automatisch in ein

weitgehend amerikanisch geprägtes, liberales,
demokratisches Idiom.

Dieser «Übersetzungsprozess» habe sich sowohl
im übertragenen als auch im wörtlichen Sinn

vollzogen, wie der Historiker Richard Storr zwei Jahre

zuvor in seiner Monographie The Beginnings of
Graduate Education in America (1953) zu zeigen
versuchte. Im Zusammenhang mit seiner Schilderung

der Bemühungen des in Deutschland geborenen

Philologen Charles Beck, in den 1830er-Jahren
in Harvard ein Forschungsseminar nach deutschem
Muster zu errichten, bemerkte Storr, dass die
Amerikaner die Verbindungen nicht nachvollziehen
konnten, die Beck zwischen der Philologie, der
Philosophie und der allgemeinen «humanistischen»

20 ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



Tradition herzustellen hoffte: «In the German
universities from which Beck derived his ideas,
philosophy was closely allied to philology, and the study
of both was regarded as essential to the training
of teachers. To Beck who had firsthand knowledge,
the German system presumably made the sense

that familiar customs do; to native[-born] Americans,

possessed of no profound understanding of
foreign institutions, they might well have been
confusing. The fact that Harvard usage varied suggests
that German terminology had yet to be naturalized.

Until it was, the effort to reform American
institutions after the German pattern would have its

semantic pitfalls.» Storr äusserte sich nicht darüber,
ob Becks «Wissen aus erster Hand» seines Erachtens
auf die Tatsache zurückzuführen war, dass er an
einer deutschen Universität studiert hatte, oder
darauf, dass er Deutscher war. Falls die Ausbildung an
einer deutschen Universität das notwendige Wissen

gewährleistete, hätten wohl Becks in Deutschland

ausgebildete Kollegen in Harvard wie etwa der

Philologe George Ticknor seine «fremden» Ideen
verstehen können; waren aber Becks Ideen nur für
echte Deutsche nachvollziehbar, so wären wohl
jegliche Bemühungen, Harvard «nach deutschem Muster»

zu reformieren, zum vornherein zum Scheitern
verurteilt gewesen (Storr 1953, S. 165).11

In seiner Schilderung der Anfänge der
Hochschulbildung in den USA hob Storr immer wieder
das Bestreben der Amerikaner hervor, eine spezifisch

amerikanische Institution für höhere Studien

zu schaffen. Seines Erachtens wurde der Wunsch
nach einer solchen Einrichtung immer stärker, je
mehr Amerikaner in Europa studierten: «Reliance

upon Europe became hateful as the absolute number

of Americans attending foreign institutions
increased. Patriotism demanded an American
university without denying the undoubted academic

preeminence of European universities. Their excellence

was a challenge and an inspiration. The

urgency of this situation produced the atmosphere
in which the first traditions of graduate education
[in America] emerged» (ebd., S. 30). Über einen
«internationalen Bildungswettbewerb» wurde zwar in

historischen Abhandlungen über die Anfänge der
amerikanischen Universitäten - sowohl im 19. als

auch im 20. Jahrhundert - immer wieder berichtet,
doch beruht Storrs Darstellung auf zwei seltsamen

Behauptungen: Erstens, dass die amerikanischen
Studenten ausländische Institutionen gleichzeitig
bewunderten und hassten, und zweitens, dass sie

sich genau in dem Moment von diesen Institutionen

zu lösen versuchten, als sie am meisten von
ihnen angezogen wurden. Diese Behauptungen
geben aber keine Antwort auf die Fragen, was die
Amerikaner im Ausland zu lernen hofften, das sie

zu Hause nicht lernen konnten, und was sie nach

ihrer Rückkehr in die USA mit den aufgenommenen
«fremden» Ideen anzufangen beabsichtigten, denn
schliesslich mussten ja - gemäss Becks Erfahrungen

- «fremde» Ideen erst einmal «eingebürgert» wer¬

den, damit sie verstanden wurden.
Trotz seiner Aussage «Patriotism demanded an

American university», behauptete Storr gleichwohl
(ebenso wie Flexner), dass keine allgemein verbindliche

Definition darüber existiere, was eine
«amerikanische» Universität sei. Zur Begründung erklärte
er: «No single philosophy of education determined
American thinking, nor did any single purpose give
form to graduate study» (ebd., S. 131). Während
sich deutsche Universitäten im Wesentlichen alle

glichen, besässen amerikanische Hochschulen keine
starren oder einheitlichen nationalen Merkmale.
Diese Vorstellung einer vielfältigeren, formloseren,

stärker örtliche Merkmale verkörpernden oder
flexibleren amerikanischen Universität war in den
1960er-Jahren sehr beliebt. So argumentierte Frederick

Rudolph in seinem Buch The American College
and University: A History (1962), dass die Amerikaner,

auch wenn das Ideal der Forschungsuniversität
nun an Boden gewinne, nicht eine einzig richtige
Antwort auf die Frage «Was ist eine amerikanische
Universität?» bereit hätten. «For, as in its people, its

geography, its churches, its economic institutions,
the United States in its universities was to reveal a

remarkable diversity, an unwillingness to be categorized,

a variety that would encompass differences in

wealth, leadership, public influence, regional needs»

(Rudolph 1962, S. 331f.). Aber obwohl Rudolph die
Idee einer einzig wahren «amerikanischen» Universität

verwarf, wies er dieser Institution dann doch
eine übergreifende nationale Zielsetzung zu. Er

paraphrasierte in zustimmendem Sinne die Worte
von Lyman Abbott, der 1906 schrieb: «The way to
understand the American university was to contrast
it with its English and German prototypes. The English

university, he concluded, revolved around
culture, the production of gentleman aristocrats. The
German university found its life not so much in
culture as such but in scholarship, in erudition, in the
production of scholars. The American university, the
symbol of which [was, at the time,] located in the
new University of Chicago, he saw as a place where
the emphasis was placed neither on culture nor on
scholarship but on service - on the preparation of
young Americans for active lives of service» (ebd.,
S. 356).12

Da er der Versuchung nicht widerstehen konnte,

der amerikanischen Universität einen klaren
nationalen Zweck zuzuschreiben, folgerte Rudolph,
sie verkörpere «a reconciliation between the
English and the German, between the humanistic
and the scientific» (ebd., S. 453). Der Kern dieses

Kompromisses war für Rudolph die Idee des Dienstes

an der Nation. Eine wachsende Zahl von
Historikern begann jedoch Anfang der 1960er-Jahre,
den Gebrauch oberflächlicher nationaler
Charakterisierungen zur Beschreibung der Entwicklung der
Hochschulen in Europa und Amerika zu kritisieren.
Sie wiesen etwa darauf hin, dass die deutschen
Universitäten sich nicht ausschliesslich für ein
naturwissenschaftlich orientiertes Gelehrtentum (im Sinne

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



der Konzentration auf praktische Ergebnisse)
engagierten, und dass englische Universitäten nicht per
se gegen empirische Forschung eingestellt waren.
Obwohl diese nuancierteren Darstellungen der
europäischen Vorbilder sicher hilfreich waren, führten
sie nicht zur Schlussfolgerung, dass im Ausland
studierende Amerikaner die Institutionen, denen sie

begegneten, wirklich verstanden. In Tat und Wahrheit

betonten Historiker in den 1960er-Jahren in

ihrer Beschreibung der amerikanischen Studenten
in Übersee weiterhin das Thema der intellektuellen
und kulturellen Unergründlichkeit. So vermittelte
beispielsweise Laurence R. Veysey in seinem viel

gelesenen Buch The Emergence of the American
University (1965) durchweg den Eindruck, dass die
amerikanischen Studenten nicht fähig gewesen seien,

das Wesen der deutschen Wissenschaftsideale
oder Gelehrtenpraxis zu erfassen. «During the final
quarter of the nineteenth century, few academic
Americans who embraced the ideal of scientific
research failed to acknowledge an intellectual debt
to an explicitly German style of educational
experience. For this reason, it is important to point out
certain of the discrepancies that existed between
actual developments within the German universities

and the manner in which Americans believed

they were being influenced by Germany» (Veysey

1965, S. 126).

In direkter Bezugnahme auf die Charakterisierung

der deutschen Universitäten als im Dienst der

angewandten Forschung stehende Institutionen
erklärte Veysey unmissverständlich: «The German

university of the mid-nineteenth century did not
reflect anything like an uncompromising spirit of
positive science.» Eine bevorzugte Stellung räume
die deutsche Universität vielmehr Gebieten wie
der Philologie, Philosophie, Geschichte und politischen

Ökonomie ein - Disziplinen, die sich besonders

eigneten für die Verfahren der humanistischen
Textanalyse und der idealistischen (vor allem
hegelianischen) philosophischen Untersuchung. «Aspiring

Americans who visited Germany and returned
with the phrase scientific research) on their lips

compounded this phrase from elements of German

theory and practice which had very different
contexts in their original habitat. The German ideal of
<pure learning) [either in the form of Wissenschaft

or in the form of Bildung, AN], largely unaffected
by utilitarian demands, became, for many Americans,

the notion of <pure science,) with methodological

connotations which the conception had often
lacked in Germany» (ebd., S. 127). So wertvoll Vey-

seys adäquatere neue Charakterisierung der
deutschen Universität als einer den Humanstudien
zugeneigten Institution auch war, legte sie doch nicht
den Schluss nahe, dass Amerikaner, die an
deutschen Universitäten immatrikuliert waren, Bedeutung

oder Stellenwert der humanistischen Studien
nach deutschen Begriffen erfassten.

Nach Meinung Veyseys hatten sowohl die
amerikanischen Studenten als auch die Historiker, die

über sie zu schreiben versuchten, das Wesen des

humanistischen Gelehrtentums in Deutschland im frühen

19. Jahrhundert missverstanden. Ursache dieses

Missverständnisses war nach seiner Auffassung die
Tatsache, dass deutsche Begriffe wie Bildung und
Wissenschaft in einer amerikanischen Umgebung
buchstäblich keinen Sinn ergaben.13 Im selben Jahr,
in dem Veysey sein Buch veröffentlichte, erforschte

der Historiker Jürgen Herbst die Implikationen
dieser Idee in seinem hervorragenden Werk The

German Historical School in American Scholarship:
A Study in the Transfer of Culture (1965). Obwohl
Herbst die Fähigkeit der Amerikaner, deutsche
Theorien im Bereich von Geschichte, Philosophie, Theologie,

Soziologie und politischer Ökonomie zu
verstehen, positiver als Veysey beurteilte, hielt er doch

dafür, dass sich deutsche Theorien nicht leicht in die
amerikanische Bildungspraxis übersetzen Hessen.

«When the ideas proved difficult to assimilate to
American conditions, the scholars sought to modify
or discard them, only to realize that their scholarly
equipment, torn from its ideological setting, would
no longer serve until a new context of ideas could
be developed» (Herbst 1965, S. 232). Wie seine
Vorgänger war Herbst der Meinung, dass unterschiedliche

Ideen in unterschiedliche nationale Zusammenhänge

passten und ausserhalb ihres ursprünglichen
«Habitats» nicht lebensfähig seien. Seiner Ansicht
implizit ist die Vorstellung, dass Ideen effektiv eine

Nationalität besitzen - in dem Sinne, dass Ideen
ihren nationalen Herkunftsbereich nicht, oder
zumindest nicht ohne Änderung ihrer ursprünglichen
Form, überschreiten können.

Nach Herbsts Ansicht übernahmen die Amerikaner

möglicherweise sehr wohl, was ihre deutschen
Mentoren sie lehrten, waren jedoch nicht im Stande,

das Gelernte intakt in einen neuen nationalen
Kontext zu überführen. In einem The Science of
History and Politics überschriebenen Kapitel fragt
Herbst rhetorisch: «What, after all, was this German
historical Wissenschaft [ordinarily translated as <sci-

ence,> but, more accurately, (knowledge craft>, AN]
that promised so much to its American devotees?»
Herbsts Antwort darauf ist verblüffend, nicht weil
sie der Wissenschaft die deutsche Herkunft
abspricht, sondern sondern weil sie diesem Begriff
gleichzeitig noch andere nationale Ursprünge
zuweist. «Insofar as it was scientific, it was not much

more than training in the methods of empirical
research and inductive generalization. As such, it
was not peculiarly German but was known in England

and France as well» (ebd., S. 124). Nach Herbst

waren es nicht ihre analytischen Methoden, die
die Wissenschaft «deutsch» machten, sondern ihre

Anwendung auf die deutsche (und insbesondere

preussische) Staatskunst. Die Idee der Wissenschaft
«derived its particular German aura from the
success of the mid-nineteenth century German universities

in making historical scholarship into a specialized

profession [a profession] caught up in the
drama of Prussia's rise to power in Central Europe»

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



(ebd., S. 124f.). Mit anderen Worten, das Gelehrten-
tum, dem die Amerikaner in Deutschland begegneten,

war nicht wegen seiner analytischen Methode,
sondern aufgrund seiner politischen Anwendung
nationalistisch. Und gerade diese Anwendung des

humanistischen Gelehrtentums für nationalistische
Zwecke war es, zumindest nach Herbsts Auffassung,
was die Amerikaner, die an deutschen Universitäten
studierten, am meisten faszinierte.

Herbst legte dar, wie sich der amerikanische
Historiker George Bancroft - gefolgt von Herbert
Baxter Adams und John Burgess - die Idee des

historischen Gelehrtentums als Werkzeug der nationalen

Identitätsbildung zu eigen machte. Gleichzeitig

aber war Herbst gespalten im Bezug auf das

Ausmass, in welchem die Amerikaner «deutsche»
nationalistische Ideologien assimilieren konnten
(oder sollten). Diese Ambivalenz führte zu einer
verblüffenden Schlussfolgerung, was die Fähigkeit
der Amerikaner betrifft, die Arbeit ihrer deutschen
Mentoren zu verstehen: «Had they really grasped
the Ideengeschichte of Humboldt and Ranke, they
would have realized that not only the facts but the
ideas of American history had to come from American

sources. When they mixed American facts with
German ideas, they could not but founder upon
the shoals of cultural diversity» (ebd., S. 128). Aber
Herbsts Sichtweise der amerikanischen Auslandstudien

scheint mit sich selber im Widerspruch zu
stehen. Einerseits impliziert sie, dass die Amerikaner
ihre deutschen Mentoren nicht verstehen konnten.
Anderseits unterstellt sie, dass diese, wenn sie ihre
deutschen Mentoren verstanden hätten, zu Hause

geblieben wären und gar nicht erst im Ausland
studiert hätten, da ja alles, was zu wissen sich lohnte
bzw. alles, was zu wissen überhaupt möglich war,
«aus amerikanischen Quellen stammen» musste.
Wären die amerikanischen Studenten aber einfach
zu Hause geblieben und hätten sich nicht den Werken

von Humboldt oder Ranke ausgesetzt, so hätten

sie logischerweise die Ideen dieser deutschen
Gelehrten nicht «wirklich verstehen» können.

Auch wenn eine solche Interpretation verwirrend

erscheinen mag, steht sie in historischen
Darstellungen der Auslandstudien von Amerikanern
im 19. Jahrhundert nicht einzig da. Das Thema der
unerforschlichen - oder kulturell unverständlichen
bzw. national unverträglichen - Ideen beherrscht
auch die Arbeit des oben erwähnten Carl Diehl, der
in seinem oft zitierten Buch Americans and German
Scholarship, 1770-1870 (1978) untersuchte, wie
sich verschiedene amerikanische Studenten, unter
anderen William Dwight Whitney, - in Diehls

Augen vergeblich - bemühten, die neuhumanistischen
Grundsätze hinter dem deutschen Gelehrtentum,
insbesondere im Bereich der Philologie, zu ergründen.

«The study of the experiences of American
students in German universities provides an example
of near-perfect discontinuity. Except for the smallest
handful among them, these Americans did not have

any inkling of the kind of scholarship that awaited

them» (Diehl 1978, S. 3). Amerikaner, die die
nationalistischen Ziele der deutschen Philologie aber

erkannten, lehnten laut Diehl diese Forschung ab.

«Americans, far from assimilating German scholarship,

experienced grave doubts and anxieties about
it The first generation of Americans to study
in German universities seems not to have absorbed

very much of German learning» (ebd., S. 149).

Diehl legte den Hauptakzent unmissverständ-
lich auf die Unfähigkeit der Amerikaner, die Ideen,
denen sie in den deutschen Universitäten begegneten,

zu verstehen. «Approaching their German
studies with a doggedly practical spirit, the Americans

remained essentially closed to the original
humanistic purposes of the German philology» (ebd.,
S. 150). Möglicherweise verkannte Diehl aber die
tiefer reichenden Implikationen seiner Interpretation

- insbesondere was die Einsicht in die Ziele
der deutschen Philologiestudien im späten 18. und
frühen 19. Jahrhundert betrifft. Wie Diehl darlegte,
war das Kernstück des damaligen neuhumanistischen

Gelehrtentums das gründliche Studium alter
Texte. Deutsche Philologen, die alte Texte interpretierten,

beanspruchten für sich die Fähigkeit, in die
Kulturen, aus denen heraus diese Texte entstanden

waren, einzutauchen und in der Folge die wesentlichen

Qualitäten ferner Zivilisationen zu verstehen.
Sie behaupteten laut Diehl «to enter the <spirit> of
that culture, to understand its particular cultural
forms, its characteristic <genius,> and its individual

contribution to the development of humanity»
(ebd., S. 12).14 Solche Behauptungen waren
bedeutsam, denn wenn Philologen aufgrund gelehrter

Bemühungen tatsächlich in den Geist anderer
Kulturen einzudringen vermochten, dann erschien
es auch plausibel, dass amerikanische Gelehrte
ihrerseits in den Geist der deutschen akademischen

Forschung eindringen und ihre kulturellen Formen,
ihr charakteristisches Genie und ihren Beitrag zur
Entwicklung der Menschheit verstehen konnten.
Mit anderen Worten, man sollte meinen, die
Verfahren des kulturübergreifenden Verstehens, die
die neuhumanistische Forschung im frühen 19.

Jahrhundert bestimmten, hätten gleichermassen
das kulturübergreifende Verständnis der amerikanischen

Studenten begünstigen können, die diese

Verfahren in Deutschland erlernten.
Diehl vertrat jedoch beharrlich den Standpunkt,

dass «American students pulled back from a

complete acceptance of German academic and scholarly

values. Though appreciating the work of
the most daring and advanced scholarship, they
disavowed such endeavors. They saw the German
academic system as an alien thing, an alien trade.

Having been tempted by it, American [students,
AN] made the modern form of scholarship as it
developed in Germany an alien thing» (ebd., S. 100).

Darin lag jedoch das grundsätzliche Dilemma bei

der Interpretation der kulturübergreifenden
Erfahrungen der amerikanischen Studenten im 19.

Jahrhundert. Wenn sie die alten Kulturen, die sie

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



studierten, verstehen konnten, warum konnten sie

dann die deutsche Kultur nicht verstehen, die sie

aus erster Hand kennen lernten? Der strittige Punkt
bei Diehls Interpretation der Erfahrungen amerikanischer

Studenten in Deutschland ist die Frage, ob
ein kulturenübergreifendes Verständnis, wie es die
amerikanischen Gelehrten suchten, wenn sie alte
Sprachen und Kulturen studierten, überhaupt möglich

war. Wenn Diehl schrieb: «American students
seem not to have learned any of the startling new
philological techniques which in many cases they
had gone to Germany expressly to assimilate», so

implizierte er nicht nur, dass die Amerikaner ihre
deutschen Mentoren nicht verstehen konnten,
sondern auch dass ihnen eben die Eigenschaft fehlte,
die das deutsche neuhumanistische Gelehrtentum
von ihnen verlangte, die Fähigkeit nämlich, ihre

eigenen kulturellen oder nationalen Gesichtspunkte
lange genug oder vollständig genug ausser Acht zu
lassen, um eine «fremde» Kultur aus ihr selbst
heraus zu verstehen.

Diehls Analyse legt somit den Schluss nahe, dass

das, was die Amerikaner daran hinderte, das deutsche

Gelehrtentum im frühen 19. Jahrhundert zu
verstehen, nicht eine abstossende oder ausschlies-

sende Wirkung des damaligen deutschen
Nationalismus, sondern vielmehr eine zum vornherein
vorhandene Wirkung des eigenen amerikanischen
Nationalismus war - eines Nationalismus, in dessen

Augen «fremde» Ideen nicht nachvollziehbar
und darum wohl automatisch für Amerikaner
unzugänglich waren. Hier können die Erfahrungen,
die William Dwight Whitney in den 1850er-Jahren

an der Universität Berlin machte, einiges Licht auf
Natur und Zweck der Auslandstudienaufenthalte
amerikanischer Studenten werfen. Bald nach seiner
Ankunft in Berlin gelang es Whitney, seinen Landsleuten

auszuweichen und bei einigen der führenden

europäischen Gelehrten ein gründliches
Sanskritstudium zu beginnen. In einer Zeit, da man die

Philologie als eine Art Fenster betrachtete, das den

Zugang zum «Geist» alter Kulturen ermöglichte,
wurde Whitney zu einem international anerkannten

Sanskritexperten, der sich in den vedischen Texten

auskannte und sich die neuesten Entdeckungen
im Bereich des Persischen, Arabischen, Ägyptischen,
Koptischen, Hebräischen, Griechischen, Assyrischen,
Phönizischen und Lateinischen sowie des Altenglischen,

Althochdeutschen und Altfranzösischen
aneignete. Von der Begeisterung seiner deutschen
Mentoren für die Entwicklung alter Sprachen und
Kulturen angesteckt, erwarb er 1853 seinen
Doktorgrad und nahm sogleich einen Ruf nach Yale an,

wo er ein Graduiertenprogramm in «philologischer
Wissenschaft» einführte und aktiv an den Protokollen

der American Oriental Society mitwirkte, die
zehn Jahre zuvor als erste, einem spezifischen
Fachbereich gewidmete Akademikervereinigung Amerikas

gegründet worden war.
Whitney befasste sich jedoch nicht ausschliesslich

mit der Erforschung des Sanskrit, sondern verwen¬

dete auch einen beträchtlichen Teil seiner Zeit und

Energie auf das Studium des modernen amerikanischen

Englisch. In den 1860er-Jahren wirkte er an
den Vorarbeiten zur fünften revidierten Ausgabe
Noah Websters berühmtem American Dictionary of
the English Language mit und in den 1880er-Jahren

gab er das mächtige sechsbändige Century Dictionary:

An Encyclopedic Lexicon of the English
Language heraus, damals das etymologisch vollständigste

Wörterbuch in irgendeiner Sprache, das je in

den USA publiziert worden war. Diese beiden
Wörterbücher trugen im 19. Jahrhundert zu einer
breiteren Bewegung zur Kodifizierung einer spezifisch
«amerikanischen» Version der englischen Sprache
bei, wobei die amerikanischen Besonderheiten
bezüglich Schreibweise, Aussprache und Sprachgebrauch

sowie regionale und umgangssprachliche
Varianten verzeichnet und erläutert wurden. Whitney

stellte sein philologisches Fachwissen bereitwillig

in den Dienst dieser Projekte, die er in
mancherlei Hinsicht effektiv als Erfüllung seiner
wissenschaftlichen Ausbildung betrachtete, die er in

Deutschland erhalten hatte. In der ersten Hälfte des

19. Jahrhunderts hatten deutsche Gelehrte philologische

Verfahren verwendet, um das kulturelle und
sprachliche Erbe des deutschen Volkes zu erforschen
und gleichzeitig das Anliegen einer politisch geeinten

deutschen Republik zu fördern. Whitney folgte
ihrem Beispiel, indem er seine eigenen philologischen

Fachkenntnisse nutzte, um ein einheitlicheres
amerikanisches Nationalgefühl zu kultivieren. Nach

seiner Auffassung entsprach diese Aufgabe einer
nationalen Pflicht: Von seinen deutschen Mentoren
hatte er gelernt, dass keine Republik überlebensfähig

war ohne gemeinsame Sprache, mit der sie die
gemeinsamen Interessen vertreten konnte, und er
hoffte, zum Erfolg der noch jungen amerikanischen
Nation beizutragen.

Es liegt auf der Hand, dass Whitney die
nationalistischen Ziele erkannte, die den Forschungen
seiner deutschen Mentoren zu Grunde lagen. Er

erwies sich als gelehriger Schüler, nicht nur was
die Vervollkommnung seines Fachwissens als

Sanskritexperte betraf, sondern auch indem er lernte,
den Beziehungen zwischen Sprache und Nation in

vergangenen und in modernen Zeiten grosse
Bedeutung beizumessen. Gleichzeitig barg diese «Lektion»

jedoch einen Widerspruch in sich: Obwohl sie

die Frucht eines Nationen und Kulturen übergreifenden

Austausches war, schärfte sie gleichzeitig
Whitneys Bewusstsein seiner eigenen nationalen
Identität. Die Methoden der neuhumanistischen
philologischen Forschung, die zu erlernen er nach

Deutschland gekommen war, gingen (seit J.G. Herder)

von der Prämisse aus, dass Gelehrte «fremde»
Kulturen oder «fremde» Texte, denen sie begegneten,

nur aus einem an ihre eigene nationale Identität

gebundenen Blickwinkel verstehen konnten.
Wenn also Whitney lernte, was ihn seine
deutschen Mentoren lehrten, so war ihm dies nur als

Amerikaner möglich, und wenn er Kenntnisse der

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



altindischen Kultur erwarb, so konnte er dies nur
aus einer amerikanischen Perspektive tun. Weder

Whitney noch seine deutschen Mentoren hatten
jemals Zweifel an ihrer Fähigkeit, die wesentlichen
Bedeutungen der alten Sanskrittexte zu erfassen.
Sie waren überzeugt, dass allein eine detaillierte
Textanalyse sie zu einem genauen Verständnis alter
Zivilisationen führen würde, und glaubten, dass sie

ihre Verfahren Studenten vermitteln konnten, die
ihrerseits weitere Entdeckungen machen würden,
um zu einem immer vollständigeren und adäquateren

Verständnis der Vergangenheit zu gelangen.
Und doch war es für Whitney ausgemacht, dass seine

eigenen Studenten lernen würden, philologische
Forschung nicht als Deutsche, sondern als Amerikaner

zu betreiben, weil ihre nationale Identität - wie
seine eigene - eine unausweichliche Tatsache war.

Die Lehre, die wir aus Whitneys Geschichte ziehen
können, ist die, dass die Identität einen unverzichtbaren

Erkenntnisfilter in der modernen Welt
darstellt. In den Jahren, da Whitney seine Laufbahn als

Philologe begann, hatte sich die Ansicht durchgesetzt,

dass sich die Arbeit jedes Gelehrten innerhalb
eines Kontextes nationaler Identitäten entfalte. Die

Nationalstaaten waren zum Bezugsrahmen für
jegliches Wissen geworden, und die Nationalität wurde

als unwandelbarer Einflussfaktor in der Entwicklung

menschlichen Denkens betrachtet. Obwohl
Whitney selber die Auswirkungen dieses nationalistischen

Moments nicht voraussehen konnte (dafür
war er zu sehr darin involviert), sollte dieses sich als

ausserordentlich folgenschwer erweisen. Es

implizierte, dass künftig alle Gelehrten und ihre Schüler
in Nationalstaaten abgekapselt festsitzen würden,
und nationalistische Beweggründe sollten im Lauf
des nächsten Jahrhunderts völlig selbstverständlich
als unvermeidliches Merkmal jeglicher modernen
Forschung hingenommen werden. Verflogen waren
aufklärerische Floffnungen auf weltbürgerlichen
Universalismus, ausgeträumt romantische Träume
wahrhaft nationenübergreifender Gedanken. Oder
wie es der deutsche Kritiker Max Boehm 1932

formulierte: «Cosmopolitanism as a mental attitude
always manifests itself in the form of a compromise
with nationalism» (Boehm 1932, zitiert in: Schlereth
1977).15 Und dies war die Tragik von Whitneys
Generation jener Akademikern, die in der Mitte des

19. Jahrhunderts im Ausland studiert hatten. Sie

waren wohl die ersten, bei denen angesichts der
Rolle, die die Nationalität für die akademische
Forschung spielte, gewisse Zweifel aufkamen-Zweifel,
die bis auf den heutigen Tag fortbestehen. Können
Gelehrte verhindern, dass Nationalität oder nationale

Gesichtspunkte ihre Arbeit beeinflussen?
Vielleicht nicht. Möglicherweise ist selbst der in diesem

Artikel unternommene Versuch, zum Zwecke eines
echten nationenübergreifenden Verständnisses
gedanklich in ein anderes zeitliches und örtliches
Milieu einzutauchen, durch die «Falle», die die nationale

Identität für den Autor selbst wieder darstellt,
unweigerlich korrumpiert und verfälscht worden.

Obwohl Letzterer sich - wie seine neuhumanistischen

Vorgänger - dieses Risikos bewusst ist, hofft
er, dass er es vermieden habe.

1 Die Forschungen für diese Studie wurden durch folgende
Institutionen grosszügig unterstützt: National Academy
of Education/Spencer Postdoctoral Fellowship Program,
International Institute and Center for European Studies
at the University of Wisconsin-Madison, Wisconsin Center

for the Advancement of Postsecondary Education.
2 Dies zeigt den essentialistischen Bezugsrahmen, der noch

in der Formulierung dieser Frage und auch im Verweis
auf das «amerikanische Gelehrtentum» im Titel dieser
Arbeit iteriert wird.

3 Ein Problem bei der Charakterisierung der «deutschen»
Universität in dieser Epoche (und der Grund, weshalb
hier das Wort in Anführungzeichen gesetzt wird) steht
im Zusammenhang mit der Tatsache, dass es vor 1871

kein national geeintes «Deutschland» gab. Die Idee
einer «deutschen» Universität war damals erst im Werden.
Dass die Geschichtsschreiber des 20. Jahrhunderts nahezu

einhellig diese Bezeichnung verwenden, zeugt vom
phänomenalen Erfolg des deutschnationalen Projekts in
der damaligen Epoche. Wesentlich zutreffender wäre es,

die genaueren Bezeichnungen «preussisch» für die
Universität Berlin und «hannoveranisch» für die Universität
Göttingen zu verwenden. In letzterem Falle würde diese

Bezeichnung allerdings den kulturell-politischen
Interpretationsrahmen verkomplizieren, da während der ganzen

Epoche, die in diesem Artikel zur Diskussion steht,
der hannoveranische Kurfürst der britische Throninhaber
(von Georg II über Georg III, Georg IV, Wilhelm IV bis zu
Victoria) war.

4 Ironischerweise sollten einige dieser Studenten später
selber im Ausland studieren.

5 Vgl. auch Hobsbawm 1990; Seton-Watson 1977; Waller¬
stein 1974; Gellner 1983; Bhabha 1990; Shell 1993.

6 Für ähnliche Interpretationen des amerikanischen Exzep-
tionalismus vgl. Greenfeld 1992; Rossiter 1971; Wilkinson
1988. Für eine Kritik dieses Exzeptionalismus vgl. die
Aufsätze in Bender 2002 und Potter 1973.

7 Die historische und sonstige wissenschaftliche Literatur
über die Entstehung des Nationalismus im 18. und 19.

Jahrhundert ist fast unüberblickbar. Für weitere Informationen

zu diesem Gegenstand im Bezug auf die USA vgl.
etwa Commager 1975; Zelinsky 1988; Kramer 1998; Kohn
1957; Waldstreicher 1997.

8 Siehe auch Thwing 1897; Paulsen 1895; Hart 1874.
9 Angesichts Flexners Verneinung der Übertragbarkeit

nationaler Universitätstypen fragt man sich, weshalb er
meinte, dass die Amerikaner überhaupt versuchen sollten,

«deutsche» Konzepte der angewandten Forschung
zu beherrschen.

10 Vgl. auch Hofstadter/Hardy 1952 und Brubacher/Rudy
1958.

11 Für eine zur gleichen Zeit wie Storrs Werk veröffentlichte,
aber über die Grenzen der Universität hinausreichende
Interpretation der deutschen Einflüsse in der amerikanischen

Kultur des 18. und 19. Jahrhunderts vgl. Pochmann
1957.

12 Rudolph war etwas gespalten, was die Angemessenheit
von Abbotts Charakterisierung der amerikanischen
Universität betraf, doch glaubte er weiterhin an die
Bedeutsamkeit nationaler Unterschiede. Er schrieb: «Conceivably,

Abbott was not defining the American university
so much as he was delineating characteristic differences

among various national cultures, and it may well be that
the time when he wrote had more to do with his discovery

of the service ideal [in the Progressive Era generally]
than [it had to do with] any intrinsic outlook of the American

university» (Rudolph 1962, S. 356).
13 Vgl. Bruford 1975. Für eine zur gleichen Zeit wie Veyseys

Werk veröffentlichte, aber auf eine spätere historische
Epoche bezogene Darstellung des auf der Medizinerausbildung

basierenden geistigen Austausches vgl. Bonner
1963.

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



14 Für weitere Informationen zum neuhumanistischen Ge-
lehrtentum in Deutschland in dieser Periode vgl. Jarausch
1980.

15 Für Informationen zum Niedergang des kosmopolitischen

Ideals im Gelehrtentum des 20. Jahrhunderts vgl.
Clifford 1988.

Literatur
Anderson, Benedict: Imagined Communities: Reflections on

the Origin and Spread of Nationalism. London: Verso
Press 1983

Bender, Thomas J. (Hrsg.): Rethinking American History in a

Global Age. Berkeley: University of California Press 2002
Bhabha, Homi K. (Hrsg.): Nation and Narration. London:

Routledge 1990

Boehm, Max Hilbert: «Cosmopolitanism». In: The Encyclope¬
dia of the Social Sciences. New York 1932, S. 4-460

Bonner, Thomas Neville: American Doctors and German Uni¬

versities: A Chapter in International Intellectual Relations,
1870-1914. Lincoln: University of Nebraska Press 1963

Brubacher, John S./Rudy, Willis: Higher Education in Transi¬

tion: An American History, 1636-1956. New York: Harper
1958

Bruford, Walter H.: The German Tradition of Self-Cultiva¬
tion: <Bildung> from Humboldt to Thomas Mann. New
York: Cambridge University Press 1975

Clifford, James: The Predicament of Culture: Twentieth-Century

Ethnography, Literature, and Art. Cambridge:
Harvard University Press 1988

Commager, Henry Steele: Jefferson, Nationalism, and the
Enlightenment. New York: G. Braziller 1975

Diehl, Carl: Americans and German Scholarship, 1770-1870.
New Haven: Yale University Press 1978

Flexner, Abraham: Universities: American, English, German
(1930). New York: Teachers College Press 1967

Gellner, Ernest: Nationsand Nationalism. Ithaca: Cornell Uni¬

versity Press 1983

Greenfeld, Liah: Nationalism: Five Roads to Modernity.
Cambridge: Harvard University Press 1992

Hart, James Morgan: German Universities: A Narrative of
Personal Experience, Together with Recent Statistical
Information, Practical Suggestions, and a Comparison of
the German, English, and American Systems of Higher
Education. New York: Putnam 1874

Herbst, Jürgen: The German Historical School in American
Scholarship: A Study in the Transfer of Culture. Ithaca:
Cornell University Press 1965

Hobsbawm, Eric J.: The Age of Revolution, 1789-1848. New
York: Mentor Press 1964

Hobsbawm, Eric J.: Nations and Nationalism since 1780: Pro¬

gramme, Myth, Reality. New York: Cambridge University
Press 1990

Hofstadter, Richard/Hardy, C. Dewitt: The Development and
Scope of Higher Education in the United State. New York:
Columbia University Press 1952

Hofstadter, Richard/Metzger, Walter: The Development of
Academic Freedom in the United States. New York:
Columbia University Press 1955

Iggers, Georg G.: The German Conception of History: The
National Tradition of Historical Thought from Herder to
the Present. Middletown: Wesleyan University Press 1968

Jarausch, Konrad H.: Die neuhumanistische Universität und
die bürgerliche Gesellschaft, 1800-1860. In: Darstellungen

und Quellen zur Geschichte der deutschen
Einheitsbewegung im 19. und 20. Jahrhundert 11(1980), S.

11-58
Kohn, Hans: American Nationalism: An Interpretive Essay.

New York: MacMiilan 1957

Kramer, Lloyd: Nationalism: Political Cultures in Europe and
America, 1775-1865. New York: Twayne Publishers 1998

Onion, The: Semester Abroad Spent Drinking With Other
American Students 38(14-20 February 2002)No1

Paulsen, Friedrich: The German Universities: Their Character

and Historical Development. Edward Delavan Perry
(trans.). New York: MacMillan 1895

Pochmann, Henry A.: German Culture in America: Philoso¬

phical and Literary Influences, 1600-1900. Madison:
University of Wisconsin Press 1957

Potter, David M.: The Historian's Use of Nationalism and
Vice Versa. In: Don E. Fehrenbacher (Hrsg.): History and
American Society: Essays of David M. Potter. New York:
Oxford University Press 1973, S. 60-108

Rossiter, Clinton: The American Quest, 1790-1860: An Emerging

Nation in Search of Identity, Unity, and Modernity.
New York: Harcourt Brace Javonovich 1971

Rudolph, Frederick: The American College and University: A
History. New York: Alfred A. Knopf 1962

Schlereth, Thomas J.: The Cosmopolitan Ideal in Enlighten¬
ment Thought: Its Form and Function in the Ideas of
Franklin, Hume, and Voltaire, 1694-1790. Notre Dame:
University of Notre Dame Press 1977

Seton-Watson, Hugh: Nations and States: An Enquiry into
the Origins of Nations and the Politics of Nationalism.
Boulder: Westview Press 1977

Shell, Marc: Children of the Earth: Literature, Politics, and
Nationhood. New York: Oxford University Press 1993

Storr, Richard J.: The Beginnings of Graduate Education in
America. Chicago: University of Chicago Press 1953

Thwing, Charles F.: The American College in American Life.
New York: G. P. Putnam's Sons 1897

Thwing, Charles F.: The American and the German Univer¬
sity: One Hundred Years of History. New York: The
MacMillan 1928

Turner, Steven: The Prussian Universities and the Research

Imperative. Unpublished doctoral dissertation, Princeton
University 1973

Veysey, Laurence: The Emergence of the American Universi¬

ty. Chicago: University of Chicago Press 1965
Waldstreicher, David: In the Midst of Perpetual Fetes: The

Making of American Nationalism, 1776-1820. Chapel
Hill: University of North Carolina Press 1997

Wallerstein, Immanuel: The Modern World System. New
York: Academic Press 1974

Wallerstein, Immanuel: Unthinking Social Science: The Limits
of Nineteenth-Century Paradigms. Cambridge, England:
Polity Press 1991

Wilkinson, Rupert: The Pursuit of American Character. New
York: Harper and Row 1988

Zelinsky, Wilbur: Nation into State: The Shifting Symbolic
Foundations of American Nationalism. Chapel Hill:
University of North Carolina Press 1988

Übersetzung aus dem Amerikanischen: Ernst Grell,
Basel

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1


	Internationalisierung als Ursache der Nationalisierung im amerikanischen Gelehrtentum : die Paradoxie der Akademikermobilität im 19. Jahrhundert

