Zeitschrift: Zeitschrift fur padagogische Historiographie
Herausgeber: Padagogische Hochschule Zlrich

Band: 11 (2005)
Heft: 1
Artikel: Internationalisierung als Ursache der Nationalisierung im

amerikanischen Gelehrtentum : die Paradoxie der Akademikermobilitat
im 19. Jahrhundert

Autor: Nelson, Adam R.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-901834

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-901834
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Internationalisierung
als Ursache der
Nationalisierung im
amerikanischen
Gelehrtentum

Die Paradoxien der Akademikermobilitidt im 19. Jahrhundert’

(Red.) Studien- oder Forschungsjahre im
Ausland, vorwiegend in den USA, sind in
den letzten Jahrzehnten zur conditio sine
qua non akademischer Karrieren geworden.
Weit zogerlicher verhielt sich diesbeziiglich
die Erziehungswissenschaft, der deswegen
auch vorgeworfen wurde, sie entwickle ihre
Argumente noch immer in den mentalen
Strukturen des 19. Jahrhunderts - und die-
sem Nationalismus sei durch Auslandaufent-
halte zu begegnen. Die Forderung nach Aus-
landaufenthalten ist allerdings nicht eine Er-
findung des ausgehenden 20. Jahrhunderts,
sondern wurde, wie der folgende Artikel an-
hand der Forschungsreisen amerikanischer
Gelehrter nachweist, bereits im 19. Jahrhun-
dert erhoben und umgesetzt. Dass sich mit
diesen Reisen nicht zwangslaufig eine Inter-
nationalisierung der Diskussion entwickelte
und auch nicht entwickeln muss, zeigt der
nachfolgende Themenbeitrag.

B Adam R. Nelson

Studenten die USA, um an Colleges und Univer-

sitdten in aller Welt zu studieren. Der in New
York stationierte Council on International Educatio-
nal Exchange verzeichnet Hunderte von Mobilitats-
programmen in allen erdenklichen Ladndern von Os-
terreich bis Sambia, und viele Colleges organisieren
eigene Austauschprogramme. Worin besteht nun
aber der padagogische Zweck solcher Programme
und was lernen die Studierenden wirklich wahrend
ihrer Auslandaufenthalte? Im Februar 2002 brachte
die Satirezeitschrift The Onion den zweifelhaften

Jedes Jahr verlassen Tausende amerikanischer

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1

Ruf vieler dieser Programme mit der Titelschlagzeile
«Semester Abroad Spent Drinking With Other Ame-
rican Students» auf den Punkt. Im anschliessenden
Artikel folgte ein ironisches Portrait eines fiktiven
Jon Blevins, Student der Indiana Universitat, der in
Sevilla studiert und alles unternimmt, um ja nicht
Spanisch sprechen zu mussen, der ausschliesslich
mit anderen Amerikanern Umgang pflegt und von
der vibrierenden andalusischen Kultur, die ihn um-
gibt, keinerlei Notiz nimmt. «Sure it's weird taking
classes from someone who barely speaks English»,
bekennt Blevins am Ende der Geschichte. «But I've
had some really unique experiences. I'll never for-
get it» (The Onion 2002, S. 11).

Die Komik dieses Artikels basiert zumindest teil-
weise auf dem ironischen Kontrast zur herkémm-
lichen — und auch idealistischen — Auffassung, wo-
nach Auslandstudienprogramme amerikanische
Studierende wenn immer moglich dazu ermuntern
sollten, mehr Gber andere Kulturen zu erfahren,
sich in fremden Sprachen auszudricken und die
Welt, wenigstens zeitweilig, mit fremden Augen
anzusehen. Aber wie der Historiker Carl Diehl in
seinem Buch Americans and German Scholarship,
1770-1870 (1978) feststellte, reicht die fehlende
Bereitschaft — oder moglicherweise die Unfahigkeit
— amerikanischer Studenten, sich Uber ihre Gastlan-
der kundig zu machen, weit in die Vergangenheit
zurtck. Diehl beschreibt ganze «Amerikanerkoloni-
en» an den Universitaten von Berlin und Gottingen
in den 1840er-, 1850er- und 1860er-Jahren und legt
dar, dass es fur diese Amerikaner angesichts der
Tatsache, dass so viele ihrer Landsleute an diesen
Hochschulen immatrikuliert waren, unméglich war,
in die deutsche akademische Kultur einzutauchen.
Da sie sich nicht von der amerikanischen Sichtweise
zu l6sen vermochten, waren sie auch nie wirklich
im Stande, die deutsche Universitat mit deutschen
Augen zu betrachten. «The anxieties which the first
generation of Americans experienced in the Ger-
man universities completely prevented their lear-

17



18

ning what they had ostensibly set out to learn. ...
No matter how much they understood or admired
the German scholars or the authentic knowledge
which the German scholarship gained, the Ameri-
cans could not accept or assimilate this kind of scho-
larship or academic system» (Diehl 1978, S. 149).

Zur lllustration schildert Diehl die Auslanderfah-
rungen von William Dwight Whitney, eines Absol-
venten des Williams College, der im Sommer 1850
nach Deutschland kam. Als ernsthafter Student
immatrikulierte er sich an der Universitat Berlin
fur das Studium der Philologie, das heisst der his-
torisch-vergleichenden Analyse alter und neuer
Sprachen. Whitney, der darauf brannte, bei so be-
rthmten Gelehrten wie Franz Bopp und Albrecht
Weber zu studieren, klagte oft Gber die grosse Zahl
amerikanischer Bekannter, die er in der Stadt hat-
te. «We must of course be very social and friendly
with one another ... and we go sightseeing with
one another and take tea at one another’s rooms so
often that all the time that one can possibly spare
for such things is quite used up and none is left to
cultivate German acquaintances. The consequence
is that | have hardly heard a word of German since
| came to the country» (ebd., S. 129f.). Das Bemer-
kenswerteste an Whitney war jedoch die Tatsache,
dass er zwar bald Kontakte mit Deutschen pflegte
und sich dadurch deutsche Gelehrtenmentalitat zu
eigen machte, sich aber gleichzeitig einen ausge-
pragten Sinn fur seine eigene amerikanische Eigen-
art bewahrte. Tatsachlich legte er grossen Wert da-
rauf, dass seine Identitat als Amerikaner wahrend
all seinen Studienjahren im Ausland unverandert
(oder sogar unwandelbar) blieb, obwohl seine Stu-
dien doch das Eintauchen in «fremde» Sprachen
und Zivilisationen zum Inhalt hatten.

Die Erfahrungen Whitneys und anderer Akade-
miker, die um die Mitte des 19. Jahrhunderts im
Ausland studierten, werfen wichtige Fragen auf
bezuglich des Zweckes internationalen Akademi-
keraustauschs, nicht nur im vorletzten Jahrhundert,
sondern ganz allgemein. Warum wurde beispiels-
weise der gelehrte Umgang zwischen «amerikani-
schen» und «deutschen» Akademikern so oft weni-
ger in internationalen oder transnationalen als in
explizit nationalen Begriffen konzipiert??2 Warum
waren fur Whitney und andere Vertreter seiner
Generation ihre Identifikation als «Amerikaner»
waéhrend ihrer Auslandaufenthalte so wichtig und
warum waren sie nach ihrer Ruckkehr in die USA
so erpicht darauf, ihrem Gelehrtentum explizit na-
tionale Bedeutung zuzuschreiben? Und am verwir-
rendsten vielleicht die Frage: Warum sind Historiker
des 20. Jahrhunderts, die die akademischen Aus-
landerfahrungen von Amerikanern untersuchten,
Uberwiegend zum Schluss gekommen, dass der
Gelehrtenaustausch im 19. Jahrhundert kaum je
zu einem wirklichen, wahrhaft nationentbergrei-
fenden Verstandnis fuhrte oder dass ein solches
sogar unmoglich war? Ein genauer Blick auf die
Erfahrungen von William Dwight Whitney und an-

deren im Ausland studierenden Akademikern for-
dert eine Gruppe von Intellektuellen zu Tage, die
zwar grossen Wert auf ihre amerikanische Identitat
legten, sich gleichzeitig aber damit brusteten, dass
sie als Gelehrte (oder im Falle Whitneys als Sprach-
wissenschafter) im Stande seien, die Welt von an-
deren Standpunkten aus zu betrachten, sich andere
kulturelle Perspektiven anzueignen und sich dabei
trotzdem dauernd bewusst zu bleiben, dass die von
ihnen untersuchten Ideen und Kulturen ihren eige-
nen im Grunde fremd seien. Diese Untersuchung
will aufzeigen, wie Whitney und seine Generation
sich zunachst einer internationalen akademischen
Ausbildung unterzogen, spater aber dazu kamen,
die Nationalitat als unverzichtbares Element der Ar-
beit jedes Gelehrten zu begreifen.

Waéhrend mehreren Jahrzehnten versuchten His-
toriker, die sich mit der Hochschulbildung in den USA
befassten, zu erklaren, was Amerikaner, die im 19.
Jahrhundert an deutschen Universitaten studierten,
eigentlich im Ausland lernten — oder ob sie wirklich
das lernten, was ihnen ihre deutschen Mentoren
beizubringen versuchten. Obwohl die Hinweise auf
den «deutschen Einfluss» auf die Entwicklung der
amerikanischen Forschungsuniversitat in histori-
schen Darstellungen allgegenwaértig sind, zeigt ein
genaueres Studium der Literatur auch tberraschend
viel Skepsis bezuglich des Ausmasses, in dem ame-
rikanische Studierende die tieferen Bedeutungen
oder Implikationen des deutschen Gelehrtentums,
mit dem sie in BerGhrung kamen, wirklich verstan-
den hatten. In der Gberwiegenden Zahl der Falle
sind die Historiker zum Schluss gekommen, dass
die jungen amerikanischen Studenten nur das auf-
genommen hétten, was mit einem amerikanischen
nationalen Kontext kompatibel gewesen sei; alles
andere hatten sie nicht wahrgenommen. Auf der
Basis strenger — und in vielen Fillen uniberwind-
licher — Unterscheidungen zwischen «deutschen»
und «amerikanischen» akademischen Werten ha-
ben Historiker mit Nachdruck auf einen meist als
Modifikation, zuweilen aber auch als Verzerrung
wahrgenommenen nationalen Anpassungsprozess
hingewiesen, mittels dessen «deutsche» in «ameri-
kanische» Ideen umgewandelt worden seien, damit
sie die lange Reise Uber den Atlantik Uberhaupt
Uberleben konnten.3

Aufgrund dieser historiographischen Tradition
musste man folgern, dass «ldeen eine Nationalitat
besitzen», dass die akademische Kultur unweigerlich
die sie umgebende nationale Kultur widerspiegelt
und dass die Geschichte der modernen Forschungs-
universitat in Europa wie in Amerika notwendi-
gerweise eine Geschichte der nationalen Loyalitat
und des Dienstes an der Nation ist. Im Gegensatz
zur Charakterisierung der modernen Universitat als
politisch unparteilich, kulturell neutral oder intel-
lektuell kosmopolitisch ausgerichtet vermittelt uns
die Geschichtsschreibung das Bild einer nationalen
Institution, die als solche nationale Tendenzen, Zie-
le und Zwecke verfolgt. Praktisch jede Geschichte

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



der amerikanischen Hochschulbildung im 19. Jahr-
hundert beginnt mit der wichtigen Rolle des inter-
nationalen Akademikeraustausches und endet mit
der Konsolidierung einer einzigartigen «amerika-
nischen» Identitat fur die Gelehrtenwelt. Und na-
tarlich erfahren wir, dass die «amerikanische» Uni-
versitat nur den liberalsten, demokratischsten und
aufgeklartesten Interessen diente (im Gegensatz zu
den deutschen, britischen oder franzésischen Uni-
versitaten, je nach der ins Auge gefassten Epoche).
So werden scheinbar «deutsche» Konzepte wie die
«Lehrfreiheit» und die «Lernfreiheit» als mit den
geistigen Grundsatzen der amerikanischen Revolu-
tion so wesensverwandt und kompatibel gedeutet,
dass sie offenbar gar nie ausschliesslich oder a priori
«deutsch» waren.

Was diese historiographische Tradition ironisch
macht, ist die Tatsache, dass ihre Vermischung der
amerikanischen Forschungsuniversitat mit einem li-
beralen demokratischen Gelehrtenideal eine nahe-
zu identische Vermischung wiederholt, wie sie fur
die deutsche Forschungsuniversitat charakterisch
war, welche die Amerikaner in der ersten Halfte des
19. Jahrhunderts besuchten — eben jene Universita-
ten, von denen viele Historiker behaupteten, dass
die amerikanischen Studenten sie nicht verstanden
oder nicht verstehen konnten. Historiker, die beob-
achteten, wie deutsche Universitaten auf die eine
oder die andere Weise romantische Anspruche auf
transzendentales Wissen erhoben, bezeichneten
solche Ambitionen kurzerhand als nationalistisch;
aber nur selten wurde diese Kritik gegen amerika-
nische Gelehrte vorgebracht, die im selben Bereich
die selben Anspriche erhoben. Als zum Beispiel
Thomas Jefferson 1825 die Universitat Virginia er-
offnete und im gleichen Atemzug die «akademi-
sche Freiheit» und den «Dienst an der Nation» fei-
erlich beschwor, bediente er sich derselben Rhetorik
wie seine damaligen deutschen Pendants (fur die
vielfach Jefferson selber das Ideal republikanischer
Fuhrerschaft verkorperte). Als Jefferson aber fur die
personelle Ausstattung seiner neuen Institution ei-
ne Fakultat von «Auslandern» rekrutierte — entge-
gen dem Rat seines Kollegen John Adams, der be-
furchtete, dass Europaer die amerikanische Jugend
verderben wiirden —, inszenierten die Studenten der
Universitat einen Aufstand, um gegen eine Gruppe
von «Aussenseitern» zu protestieren, die angeblich
andere Interessen als sie selber verfolgten.* Warum
kam es im amerikanischen Gelehrtentum im frihen
19. Jahrhundert zu diesen Spannungen zwischen
Nationalismus und Internationalismus?

Zum Thema Nationalismus sind in den vergange-
nen Jahrzehnten natarlich zahlreiche wissenschaft-
liche Abhandlungen verfasst worden. Historiker ha-
ben interessante Tatsachen ans Licht gebracht be-
zuglich der spezifischen Arten, wie sich nationalis-
tische Ideologien im Zuge der zunehmenden kom-
merziellen und politischen Wechselbeziehungen im
16., 17. und 18. Jahrhundert herausbildeten und
im imperialistischen Kontext des 19. Jahrhunderts

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1

mehr und mehr virulent wurden. In seinem Buch
Imagined Communities: Reflections on the Origins
and Spread of Nationalism (1983) zeigte Benedict
Anderson, wie Einzelpersonen und Institutionen —
absichtlich oder unabsichtlich — verschiedenen Grup-
pen in aller Welt neue Methoden der nationalen
Identitatsbildung vermittelten, und verwies unter
Bezugnahme auf die Werke von Hugh Seton-Wat-
son und Eric Hobsbawm auf die Rolle, welche die
Bildungseinrichtungen in diesem Prozess spielten:
«The progress of schools and universities measures
that of nationalism just as schools and especially
universities became its most conscious champions»
(Hobsbawm 1964, S. 166).5 In einer Fussnote fugte
Anderson jedoch — ohne ndhere Erlauterung - bei:
«Academic institutions were insignificant to the
American nationalism» (Anderson 1983, S. 71).6

Wie war es denn moglich, dass Universitaten
Gberall sonst auf der Welt bewusste Verfechter
— «conscious champions» — des Nationalismus wa-
ren, nur nicht in Amerika? Eine solche Argumenta-
tion irritiert, aber sie ist eigentlich nicht selten. Die
Vorstellung einer nicht-nationalistischen Akademie
durchzieht die ganze Geschichtsschreibung der
Hochschulbildung in den USA, nicht nur wenn es
um die Entwicklung der amerikanischen Universitat
im 19. Jahrhundert geht, sondern auch in Darstel-
lungen der spateren Entwicklung im 20. Jahrhun-
dert.” Indem sie die amerikanische Universitat als
«national», aber nicht «nationalistisch» charakte-
risierten, versuchten Historiker zu erklaren, warum
akademische Ideen, die fur das Aufkommen impe-
rialistischer und antidemokratischer Ideologien an
europaischen Forschungsuniversitaten so entschei-
dend waren, in den USA (angeblich) nicht zu den-
selben Ergebnissen fuhrten. Gestutzt auf diese An-
nahme kamen die meisten Historiker zum Schluss,
dass Amerikaner, die in Deutschland studierten, die
nationalistischen Implikationen des Gelehrtentums,
dem sie begegneten, nicht nur nicht akzeptierten,
sondern auch gar nicht verstanden. Im Bestreben zu
verleugnen, dass amerikanische Gelehrte den Nati-
onalismus im Ausland erlernt hatten, haben viele
Historiker die Ansicht vertreten, dass die Amerika-
ner im 19. Jahrhundert in Deutschland intellektuel-
le Augenklappen und ideologische Ohrstopsel ge-
tragen hatten, die sie vor «illiberalen» und sonstwie
«unamerikanischen» Ideen wahrend ihrer Studien
in Berlin, Gottingen, Tubingen, Heidelberg, Leipzig,
Bonn, Halle oder irgend einer anderen deutschen
Universitat geschutzt hatten.

Auf Bildungspersonen, die der Meinung sind,
dass Auslandstudien bei den Studierenden ein ver-
tieftes Verstandnis anderer Kulturen férdern kon-
nen, durfte eine solche Interpretation, die die M6g-
lichkeit einer echten kulturentbergreifenden Ver-
standigung gelinde ausgedrickt in Zweifel zieht,
verstorend wirken. Statt nachdricklich auf die
Moglichkeit einer gegenseitigen Koharenz (wenn
auch nicht unbedingt Kompatibilitat) zwischen
deutschen und amerikanischen Ideen hinzuweisen,

19



20

haben die meisten Historiker einen tiefen episte-
mologischen Graben zwischen «deutschem» und
«amerikanischem» Gedankengut postuliert. Der
Vorstellung einer nationalen Dichotomie begeg-
nen wir zum Beispiel im Titel des frihen Buches von
Charles F. Thwing The American and the German
University: One Hundred Years of History (1928).
Mehr als seine Nachfolger billigte er den Amerika-
nern Verstandnis fur die «teutonische» Kultur zu,
fugte aber hinzu: «What was desired and attemp-
ted, and also what was achieved, was the adoption
of those elements of the German university which
were, and are, worthiest, and which were adapted
to the scholastic and other conditions of the new
world.» Von den Amerikanern sagte er «[they] tas-
ted, without drinking deep, of the waters of the
Teutonic fount.» Somit gelang es Thwing zufolge
den beeindruckbaren Amerikanern, Untugenden
der deutschen Universitaten wie «over-intellectua-
lism», «undue specialization» und «national chau-
vinism» zu vermeiden. An anderer Stelle in seinem
Buch behauptete Thwing jedoch, was die Amerika-
ner vor allem an deutschen Universitaten gelernt
hatten, sei «[the spirit] of devotion to scholarly du-
ty, of confidence in the truth, of bravery before dire
perils, of love for the «Fatherland> unto the price of
uttermost sacrifice» gewesen (Thwing 1928, S. 45,
S. 109, S. 159).8 Was sie lernten, war mit anderen
Worten Nationalismus, wobei aus Thwings Inter-
pretation unschwer das Echo des ersten Weltkriegs
herauszuhoren ist.

Thwing staffierte seinen Text mit grandiosen Ver-
gleichen zwischen dem deutschen, amerikanischen,
franzosischen und britischen «Nationalcharakter»
aus. «The French, as a people, are aesthetic and ar-
tistic. The Americans are not. The Germans are not.
... American students, therefore, turned away from
a nation thus gifted and turned toward the uni-
versities of a nation more akin to their own likings
and lacks» (ebd., S. 69). Fur Thwing lag der Reiz
der deutschen Universitaten hauptsachlich in ihrer
angeblich starker wissenschaftlichen und «prakti-
schen» Ausrichtung (im Gegensatz zur eher litera-
rischen Tendenz der franzoésischen und britischen
Universitaten) begrindet, und diese Ansicht hatte
eine nachhaltige Wirkung. Das Bild der deutschen
Universitat als einer im frihen 19. Jahrhundert zur
angewandten Forschung tendierenden Instituti-
on herrschte in der Geschichtsschreibung wéhrend
Jahrzehnten vor. So erschien zwei Jahre, nachdem
Thwings Buch herausgekommen war, Abraham
Flexners Werk Universities: American, English, Ger-
man (1930), in dem die Meinung gedussert wurde,
dass die deutschen Universitaten den amerikani-
schen Hochschulen in der praktischen Forschung zur
Abdeckung nationaler Bedurfnisse, zum Beispiel in
der Medizin und in den Naturwissenschaften, weit
voraus seien: «Long ago Germany learned that in-
dustry needs universities, not merely because the
universities train chemists and physicists for their
research laboratories, but because universities train

intelligence, capable of being applied in any field
whatsoever. That lesson the American university
has yet to master» (Flexner 1930/1967, S. 165). Diese
Aussage Uberrascht allerdings einigermassen we-
gen der einschrankenden Bemerkung, mit der Flex-
ner sein Buch er6ffnete und mit der er die Zweck-
massigkeit nationaler Vergleiche in Zweifel zog:
«Every age, every country, has its unique concrete
needs and purposes. For that reason, there can be
no uniform university type, persisting through the
ages, transferable from one country to another»
(ebd., S. 50).°

In den 1940er- und 1950er-Jahren trat in der
Beurteilung der Frage, was die Amerikaner im 19.
Jahrhundert an deutschen Universitaten effektiv
gelernt héatten, eine radikale Wende ein. Dass es
die in Deutschland studierenden amerikanischen
Akademiker angeblich versaumt hatten, deutsches
Gedankengut zu «assimilieren», wurde nach dem
Zweiten Weltkrieg eher positiv als negativ bewer-
tet. Ein Fokus auf die praktische oder angewandte
Forschung blieb zwar bestehen, doch wurde er um
eine angelsachsische kulturelle Dimension sowie
eine starker utilitaristisch ausgerichtete philosophi-
sche Basis erweitert. Mit anderen Worten, die xame-
rikanische» Universitat wurde eher als «britische»
denn als «deutsche» Institution dargestellt. Oder
wie es Richard Hofstadter und Walter Metzger in
ihrem epochemachenden Werk The Development
of Academic Freedom in the United States (1955)
ausdruckten: «America took from German sources
only that which fitted her needs, only that which
was in harmony with her history» (Hofstadter/Metz-
ger 1955, S. 367).1° Diesen Autoren war es wichtig,
festzuhalten, dass Amerikaner, die im 19. Jahrhun-
dert in Deutschland studiert hatten, dadurch keine
«Deutschen» geworden waren. Sie hatten keine
«deutschen» Werte Ubernommen oder akzeptiert.
Als echte Amerikaner waren sie effektiv gar nicht
in der Lage gewesen, Gedanken oder Institutionen
zu verstehen, die in Amerika nicht bendtigt wurden
oder die mit der Kultur, der Politik und dem Denken
Amerikas nicht im Einklang standen. Stattdessen
Ubersetzten nach Hofstadter und Metzger Ameri-
kaner, die an deutschen Universitadten studierten,
ihre «fremden» Erfahrungen automatisch in ein
weitgehend amerikanisch gepragtes, liberales, de-
mokratisches Idiom.

Dieser «Ubersetzungsprozess» habe sich sowohl
im Gbertragenen als auch im wortlichen Sinn voll-
zogen, wie der Historiker Richard Storr zwei Jahre
zuvor in seiner Monographie The Beginnings of
Graduate Education in America (1953) zu zeigen
versuchte. Im Zusammenhang mit seiner Schilde-
rung der Bemuhungen des in Deutschland gebore-
nen Philologen Charles Beck, in den 1830er-Jahren
in Harvard ein Forschungsseminar nach deutschem
Muster zu errichten, bemerkte Storr, dass die Ame-
rikaner die Verbindungen nicht nachvollziehen
konnten, die Beck zwischen der Philologie, der Phi-
losophie und der allgemeinen «humanistischen»

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



Tradition herzustellen hoffte: «In the German uni-
versities from which Beck derived his ideas, philo-
sophy was closely allied to philology, and the study
of both was regarded as essential to the training
of teachers. To Beck who had firsthand knowledge,
the German system presumably made the sense
that familiar customs do; to native[-born] Ameri-
cans, possessed of no profound understanding of
foreign institutions, they might well have been con-
fusing. The fact that Harvard usage varied suggests
that German terminology had yet to be naturali-
zed. Until it was, the effort to reform American in-
stitutions after the German pattern would have its
semantic pitfalls.» Storr ausserte sich nicht dartber,
ob Becks «Wissen aus erster Hand» seines Erachtens
auf die Tatsache zurtickzufuhren war, dass er an
einer deutschen Universitat studiert hatte, oder da-
rauf, dass er Deutscher war. Falls die Ausbildung an
einer deutschen Universitat das notwendige Wissen
gewahrleistete, hatten wohl Becks in Deutschland
ausgebildete Kollegen in Harvard wie etwa der
Philologe George Ticknor seine «fremden» Ideen
verstehen kénnen; waren aber Becks Ideen nur fur
echte Deutsche nachvollziehbar, so waren wohl jeg-
liche Bemihungen, Harvard «nach deutschem Mus-
ter» zu reformieren, zum vornherein zum Scheitern
verurteilt gewesen (Storr 1953, S. 165).11

In seiner Schilderung der Anfange der Hoch-
schulbildung in den USA hob Storr immer wieder
das Bestreben der Amerikaner hervor, eine spezi-
fisch amerikanische Institution fur hohere Studien
zu schaffen. Seines Erachtens wurde der Wunsch
nach einer solchen Einrichtung immer starker, je
mehr Amerikaner in Europa studierten: «Reliance
upon Europe became hateful as the absolute num-
ber of Americans attending foreign institutions
increased. Patriotism demanded an American uni-
versity without denying the undoubted academic
preeminence of European universities. Their excel-
lence was a challenge and an inspiration. ... The
urgency of this situation produced the atmosphere
in which the first traditions of graduate education
[in America] emerged» (ebd., S. 30). Uber einen «in-
ternationalen Bildungswettbewerb» wurde zwar in
historischen Abhandlungen Uber die Anfange der
amerikanischen Universitaten — sowohl im 19. als
auch im 20. Jahrhundert — immer wieder berichtet,
doch beruht Storrs Darstellung auf zwei seltsamen
Behauptungen: Erstens, dass die amerikanischen
Studenten auslandische Institutionen gleichzeitig
bewunderten und hassten, und zweitens, dass sie
sich genau in dem Moment von diesen Instituti-
onen zu lésen versuchten, als sie am meisten von
ihnen angezogen wurden. Diese Behauptungen
geben aber keine Antwort auf die Fragen, was die
Amerikaner im Ausland zu lernen hofften, das sie
zu Hause nicht lernen konnten, und was sie nach
ihrer Ruckkehr in die USA mit den aufgenommenen
«fremden» Ideen anzufangen beabsichtigten, denn
schliesslich mussten ja — gemass Becks Erfahrungen
- «fremde» Ideen erst einmal «eingebirgert» wer-

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1

den, damit sie verstanden wurden.

Trotz seiner Aussage «Patriotism demanded an
American university», behauptete Storr gleichwohl
(ebenso wie Flexner), dass keine allgemein verbind-
liche Definition daruber existiere, was eine «ameri-
kanische» Universitat sei. Zur Begriindung erklarte
er: «No single philosophy of education determined
American thinking, nor did any single purpose give
form to graduate study» (ebd., S. 131). Wahrend
sich deutsche Universitaten im Wesentlichen alle
glichen, besassen amerikanische Hochschulen keine
starren oder einheitlichen nationalen Merkmale.
Diese Vorstellung einer vielféltigeren, formlose-
ren, starker ortliche Merkmale verkdrpernden oder
flexibleren amerikanischen Universitat war in den
1960er-Jahren sehr beliebt. So argumentierte Frede-
rick Rudolph in seinem Buch The American College
and University: A History (1962), dass die Amerika-
ner, auch wenn das Ideal der Forschungsuniversitat
nun an Boden gewinne, nicht eine einzig richtige
Antwort auf die Frage «Was ist eine amerikanische
Universitat?» bereit hatten. «For, as in its people, its
geography, its churches, its economic institutions,
the United States in its universities was to reveal a
remarkable diversity, an unwillingness to be catego-
rized, a variety that would encompass differences in
wealth, leadership, publicinfluence, regional needs»
(Rudolph 1962, S. 331f.). Aber obwohl Rudolph die
Idee einer einzig wahren «amerikanischen» Univer-
sitat verwarf, wies er dieser Institution dann doch
eine Ubergreifende nationale Zielsetzung zu. Er
paraphrasierte in zustimmendem Sinne die Worte
von Lyman Abbott, der 1906 schrieb: «The way to
understand the American university was to contrast
it with its English and German prototypes. The Eng-
lish university, he concluded, revolved around cul-
ture, the production of gentleman aristocrats. The
German university found its life not so much in cul-
ture as such but in scholarship, in erudition, in the
production of scholars. The American university, the
symbol of which [was, at the time,] located in the
new University of Chicago, he saw as a place where
the emphasis was placed neither on culture nor on
scholarship but on service — on the preparation of
young Americans for active lives of service» (ebd.,
S. 356).12

Da er der Versuchung nicht widerstehen konn-
te, der amerikanischen Universitat einen klaren na-
tionalen Zweck zuzuschreiben, folgerte Rudolph,
sie verkorpere «a reconciliation (...) between the
English and the German, between the humanistic
and the scientific» (ebd., S. 453). Der Kern dieses
Kompromisses war fur Rudolph die Idee des Diens-
tes an der Nation. Eine wachsende Zahl von His-
torikern begann jedoch Anfang der 1960er-Jahre,
den Gebrauch oberflachlicher nationaler Charakte-
risierungen zur Beschreibung der Entwicklung der
Hochschulen in Europa und Amerika zu kritisieren.
Sie wiesen etwa darauf hin, dass die deutschen Uni-
versitaten sich nicht ausschliesslich fur ein naturwis-
senschaftlich orientiertes Gelehrtentum (im Sinne

21



22

der Konzentration auf praktische Ergebnisse) enga-
gierten, und dass englische Universitaten nicht per
se gegen empirische Forschung eingestellt waren.
Obwohl diese nuancierteren Darstellungen der eu-
ropaischen Vorbilder sicher hilfreich waren, fuhrten
sie nicht zur Schlussfolgerung, dass im Ausland stu-
dierende Amerikaner die Institutionen, denen sie
begegneten, wirklich verstanden. In Tat und Wahr-
heit betonten Historiker in den 1960er-Jahren in
ihrer Beschreibung der amerikanischen Studenten
in Ubersee weiterhin das Thema der intellektuellen
und kulturellen Unergrandlichkeit. So vermittelte
beispielsweise Laurence R. Veysey in seinem viel
gelesenen Buch The Emergence of the American
University (1965) durchweg den Eindruck, dass die
amerikanischen Studenten nicht fahig gewesen sei-
en, das Wesen der deutschen Wissenschaftsideale
oder Gelehrtenpraxis zu erfassen. «During the final
quarter of the nineteenth century, few academic
Americans who embraced the ideal of scientific re-
search failed to acknowledge an intellectual debt
to an explicitly German style of educational expe-
rience. For this reason, it is important to point out
certain of the discrepancies that existed between
actual developments within the German universi-
ties and the manner in which Americans believed
they were being influenced by Germany» (Veysey
1965, S. 126).

In direkter Bezugnahme auf die Charakterisie-
rung der deutschen Universitaten als im Dienst der
angewandten Forschung stehende Institutionen
erklarte Veysey unmissverstdndlich: «The German
university of the mid-nineteenth century did not
reflect anything like an uncompromising spirit of
positive science.» Eine bevorzugte Stellung raume
die deutsche Universitdt vielmehr Gebieten wie
der Philologie, Philosophie, Geschichte und politi-
schen Okonomie ein - Disziplinen, die sich beson-
ders eigneten fur die Verfahren der humanistischen
Textanalyse und der idealistischen (vor allem hege-
lianischen) philosophischen Untersuchung. «Aspi-
ring Americans who visited Germany and returned
with the phrase «cientific research> on their lips
compounded this phrase from elements of German
theory and practice which had very different con-
texts in their original habitat. The German ideal of
<pure learning> [either in the form of Wissenschaft
or in the form of Bildung, AN], largely unaffected
by utilitarian demands, became, for many Ameri-
cans, the notion of «pure science,» with methodolo-
gical connotations which the conception had often
lacked in Germany» (ebd., S. 127). So wertvoll Vey-
seys adaquatere neue Charakterisierung der deut-
schen Universitat als einer den Humanstudien zu-
geneigten Institution auch war, legte sie doch nicht
den Schluss nahe, dass Amerikaner, die an deut-
schen Universitaten immatrikuliert waren, Bedeu-
tung oder Stellenwert der humanistischen Studien
nach deutschen Begriffen erfassten.

Nach Meinung Veyseys hatten sowohl die ame-
rikanischen Studenten als auch die Historiker, die

Uber sie zu schreiben versuchten, das Wesen des hu-
manistischen Gelehrtentums in Deutschland im fru-
hen 19. Jahrhundert missverstanden. Ursache dieses
Missverstandnisses war nach seiner Auffassung die
Tatsache, dass deutsche Begriffe wie Bildung und
Wissenschaft in einer amerikanischen Umgebung
buchstablich keinen Sinn ergaben.’® Im selben Jahr,
in dem Veysey sein Buch veroffentlichte, erforsch-
te der Historiker Jurgen Herbst die Implikationen
dieser Idee in seinem hervorragenden Werk The
German Historical School in American Scholarship:
A Study in the Transfer of Culture (1965). Obwohl
Herbst die Fahigkeit der Amerikaner, deutsche The-
orien im Bereich von Geschichte, Philosophie, Theo-
logie, Soziologie und politischer Okonomie zu ver-
stehen, positiver als Veysey beurteilte, hielt er doch
dafur, dass sich deutsche Theorien nicht leicht in die
amerikanische Bildungspraxis Ubersetzen liessen.
«When the ideas proved difficult to assimilate to
American conditions, the scholars sought to modify
or discard them, only to realize that their scholarly
equipment, torn from its ideological setting, would
no longer serve until a new context of ideas could
be developed» (Herbst 1965, S. 232). Wie seine Vor-
géanger war Herbst der Meinung, dass unterschiedli-
che Ideen in unterschiedliche nationale Zusammen-
hénge passten und ausserhalb ihres urspriinglichen
«Habitats» nicht lebensfahig seien. Seiner Ansicht
implizit ist die Vorstellung, dass Ideen effektiv ei-
ne Nationalitat besitzen — in dem Sinne, dass Ideen
ihren nationalen Herkunftsbereich nicht, oder zu-
mindest nicht ohne Anderung ihrer urspriinglichen
Form, Uberschreiten kénnen.

Nach Herbsts Ansicht tbernahmen die Amerika-
ner moéglicherweise sehr wohl, was ihre deutschen
Mentoren sie lehrten, waren jedoch nicht im Stan-
de, das Gelernte intakt in einen neuen nationalen
Kontext zu Uberflhren. In einem The Science of
History and Politics Uberschriebenen Kapitel fragt
Herbst rhetorisch: «What, after all, was this German
historical Wissenschaft [ordinarily translated as «sci-
ence) but, more accurately, <knowledge craft>, AN]
that promised so much to its American devotees?»
Herbsts Antwort darauf ist verbluffend, nicht weil
sie der Wissenschaft die deutsche Herkunft ab-
spricht, sondern sondern weil sie diesem Begriff
gleichzeitig noch andere nationale Urspriinge zu-
weist. «Insofar as it was scientific, it was not much
more than training in the methods of empirical
research and inductive generalization. As such, it
was not peculiarly German but was known in Eng-
land and France as well» (ebd., S. 124). Nach Herbst
waren es nicht ihre analytischen Methoden, die
die Wissenschaft «deutsch» machten, sondern ihre
Anwendung auf die deutsche (und insbesondere
preussische) Staatskunst. Die Idee der Wissenschaft
«derived its particular German aura from the suc-
cess of the mid-nineteenth century German univer-
sities in making historical scholarship into a specia-
lized profession (...) [a profession] caught up in the
drama of Prussia’s rise to power in Central Europe»

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



(ebd., S. 124f.). Mit anderen Worten, das Gelehrten-
tum, dem die Amerikaner in Deutschland begegne-
ten, war nicht wegen seiner analytischen Methode,
sondern aufgrund seiner politischen Anwendung
nationalistisch. Und gerade diese Anwendung des
humanistischen Gelehrtentums fur nationalistische
Zwecke war es, zumindest nach Herbsts Auffassung,
was die Amerikaner, die an deutschen Universitaten
studierten, am meisten faszinierte.

Herbst legte dar, wie sich der amerikanische
Historiker George Bancroft — gefolgt von Herbert
Baxter Adams und John Burgess — die Idee des his-
torischen Gelehrtentums als Werkzeug der natio-
nalen Identitatsbildung zu eigen machte. Gleich-
zeitig aber war Herbst gespalten im Bezug auf das
Ausmass, in welchem die Amerikaner «deutsche»
nationalistische Ideologien assimilieren konnten
(oder sollten). Diese Ambivalenz fuhrte zu einer
verbltuffenden Schlussfolgerung, was die Fahigkeit
der Amerikaner betrifft, die Arbeit ihrer deutschen
Mentoren zu verstehen: «Had they really grasped
the Ideengeschichte of Humboldt and Ranke, they
would have realized that not only the facts but the
ideas of American history had to come from Ameri-
can sources. When they mixed American facts with
German ideas, they could not but founder upon
the shoals of cultural diversity» (ebd., S. 128). Aber
Herbsts Sichtweise der amerikanischen Auslandstu-
dien scheint mit sich selber im Widerspruch zu ste-
hen. Einerseits impliziert sie, dass die Amerikaner
ihre deutschen Mentoren nicht verstehen konnten.
Anderseits unterstellt sie, dass diese, wenn sie ihre
deutschen Mentoren verstanden hdtten, zu Hause
geblieben waren und gar nicht erst im Ausland stu-
diert hatten, da ja alles, was zu wissen sich lohnte
bzw. alles, was zu wissen Uberhaupt moglich war,
«aus amerikanischen Quellen stammen» musste.
Waren die amerikanischen Studenten aber einfach
zu Hause geblieben und hatten sich nicht den Wer-
ken von Humboldt oder Ranke ausgesetzt, so hat-
ten sie logischerweise die Ideen dieser deutschen
Gelehrten nicht «wirklich verstehen» kénnen.

Auch wenn eine solche Interpretation verwir-
rend erscheinen mag, steht sie in historischen Dar-
stellungen der Auslandstudien von Amerikanern
im 19. Jahrhundert nicht einzig da. Das Thema der
unerforschlichen — oder kulturell unverstandlichen
bzw. national unvertraglichen - Ideen beherrscht
auch die Arbeit des oben erwahnten Carl Diehl, der
in seinem oft zitierten Buch Americans and German
Scholarship, 1770-1870 (1978) untersuchte, wie
sich verschiedene amerikanische Studenten, unter
anderen William Dwight Whitney, — in Diehls Au-
gen vergeblich — bemuhten, die neuhumanistischen
Grundsatze hinter dem deutschen Gelehrtentum,
insbesondere im Bereich der Philologie, zu ergriin-
den. «The study of the experiences of American stu-
dents in German universities provides an example
of near-perfect discontinuity. Except for the smallest
handful among them, these Americans did not have
any inkling of the kind of scholarship that awaited

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1

them» (Diehl 1978, S. 3). Amerikaner, die die nati-
onalistischen Ziele der deutschen Philologie aber
erkannten, lehnten laut Diehl diese Forschung ab.
«Americans, far from assimilating German scholar-
ship, experienced grave doubts and anxieties about
it (...). The first generation of Americans to study
in German universities seems not to have absorbed
very much of German learning» (ebd., S. 149).

Diehl legte den Hauptakzent unmissverstand-
lich auf die Unfahigkeit der Amerikaner, die Ideen,
denen sie in den deutschen Universitdten begeg-
neten, zu verstehen. «Approaching their German
studies with a doggedly practical spirit, the Ameri-
cans remained essentially closed to the original hu-
manistic purposes of the German philology» (ebd.,
S. 150). Moglicherweise verkannte Diehl aber die
tiefer reichenden Implikationen seiner Interpre-
tation — insbesondere was die Einsicht in die Ziele
der deutschen Philologiestudien im spaten 18. und
frahen 19. Jahrhundert betrifft. Wie Diehl darlegte,
war das Kernstick des damaligen neuhumanisti-
schen Gelehrtentums das grundliche Studium alter
Texte. Deutsche Philologen, die alte Texte interpre-
tierten, beanspruchten fur sich die Fahigkeit, in die
Kulturen, aus denen heraus diese Texte entstanden
waren, einzutauchen und in der Folge die wesentli-
chen Qualitaten ferner Zivilisationen zu verstehen.
Sie behaupteten laut Diehl «to enter the «pirit> of
that culture, to understand its particular cultural
forms, its characteristic «genius,» and its individu-
al contribution to the development of humanity»
(ebd., S. 12).7% Solche Behauptungen waren be-
deutsam, denn wenn Philologen aufgrund gelehr-
ter Bemihungen tatsachlich in den Geist anderer
Kulturen einzudringen vermochten, dann erschien
es auch plausibel, dass amerikanische Gelehrte ih-
rerseits in den Geist der deutschen akademischen
Forschung eindringen und ihre kulturellen Formen,
ihr charakteristisches Genie und ihren Beitrag zur
Entwicklung der Menschheit verstehen konnten.
Mit anderen Worten, man sollte meinen, die Ver-
fahren des kulturubergreifenden Verstehens, die
die neuhumanistische Forschung im fruhen 19.
Jahrhundert bestimmten, héatten gleichermassen
das kulturubergreifende Verstandnis der amerika-
nischen Studenten begulnstigen kénnen, die diese
Verfahren in Deutschland erlernten.

Diehl vertrat jedoch beharrlich den Standpunkt,
dass «American students pulled back from a com-
plete acceptance of German academic and scho-
larly values. ... Though appreciating the work of
the most daring and advanced scholarship, they
disavowed such endeavors. They saw the German
academic system as an alien thing, an alien trade.
... Having been tempted by it, American [students,
AN] made the modern form of scholarship as it de-
veloped in Germany an alien thing» (ebd., S. 100).
Darin lag jedoch das grundsatzliche Dilemma bei
der Interpretation der kulturtbergreifenden Er-
fahrungen der amerikanischen Studenten im 19.
Jahrhundert. Wenn sie die alten Kulturen, die sie

23



24

studierten, verstehen konnten, warum konnten sie
dann die deutsche Kultur nicht verstehen, die sie
aus erster Hand kennen lernten? Der strittige Punkt
bei Diehls Interpretation der Erfahrungen amerika-
nischer Studenten in Deutschland ist die Frage, ob
ein kulturentbergreifendes Verstandnis, wie es die
amerikanischen Gelehrten suchten, wenn sie alte
Sprachen und Kulturen studierten, tberhaupt még-
lich war. Wenn Diehl schrieb: «American students
seem not to have learned any of the startling new
philological techniques which in many cases they
had gone to Germany expressly to assimilate», so
implizierte er nicht nur, dass die Amerikaner ihre
deutschen Mentoren nicht verstehen konnten, son-
dern auch dass ihnen eben die Eigenschaft fehlte,
die das deutsche neuhumanistische Gelehrtentum
von ihnen verlangte, die Fahigkeit namlich, ihre ei-
genen kulturellen oder nationalen Gesichtspunkte
lange genug oder vollstandig genug ausser Acht zu
lassen, um eine «fremde» Kultur aus ihr selbst he-
raus zu verstehen.

Diehls Analyse legt somit den Schluss nahe, dass
das, was die Amerikaner daran hinderte, das deut-
sche Gelehrtentum im frihen 19. Jahrhundert zu
verstehen, nicht eine abstossende oder ausschlies-
sende Wirkung des damaligen deutschen Natio-
nalismus, sondern vielmehr eine zum vornherein
vorhandene Wirkung des eigenen amerikanischen
Nationalismus war — eines Nationalismus, in des-
sen Augen «fremde» Ideen nicht nachvollziehbar
und darum wohl automatisch fur Amerikaner un-
zuganglich waren. Hier kénnen die Erfahrungen,
die William Dwight Whitney in den 1850er-Jahren
an der Universitat Berlin machte, einiges Licht auf
Natur und Zweck der Auslandstudienaufenthalte
amerikanischer Studenten werfen. Bald nach seiner
Ankunft in Berlin gelang es Whitney, seinen Lands-
leuten auszuweichen und bei einigen der fuhren-
den europaischen Gelehrten ein grundliches Sans-
kritstudium zu beginnen. In einer Zeit, da man die
Philologie als eine Art Fenster betrachtete, das den
Zugang zum «Geist» alter Kulturen ermoglichte,
wurde Whitney zu einem international anerkann-
ten Sanskritexperten, der sich in den vedischen Tex-
ten auskannte und sich die neuesten Entdeckungen
im Bereich des Persischen, Arabischen, Agyptischen,
Koptischen, Hebraischen, Griechischen, Assyrischen,
Phoénizischen und Lateinischen sowie des Altengli-
schen, Althochdeutschen und Altfranzésischen an-
eignete. Von der Begeisterung seiner deutschen
Mentoren fur die Entwicklung alter Sprachen und
Kulturen angesteckt, erwarb er 1853 seinen Dok-
torgrad und nahm sogleich einen Ruf nach Yale an,
wo er ein Graduiertenprogramm in «philologischer
Wissenschaft» einflhrte und aktiv an den Protokol-
len der American Oriental Society mitwirkte, die
zehn Jahre zuvor als erste, einem spezifischen Fach-
bereich gewidmete Akademikervereinigung Ameri-
kas gegriindet worden war.

Whitney befasste sich jedoch nicht ausschliesslich
mit der Erforschung des Sanskrit, sondern verwen-

dete auch einen betrachtlichen Teil seiner Zeit und
Energie auf das Studium des modernen amerikani-
schen Englisch. In den 1860er-Jahren wirkte er an
den Vorarbeiten zur funften revidierten Ausgabe
Noah Websters berihmtem American Dictionary of
the English Language mit und in den 1880er-Jahren
gab er das méachtige sechsbandige Century Dictio-
nary: An Encyclopedic Lexicon of the English Lan-
guage heraus, damals das etymologisch vollstan-
digste Worterbuch in irgendeiner Sprache, das je in
den USA publiziert worden war. Diese beiden Wor-
terbicher trugen im 19. Jahrhundert zu einer brei-
teren Bewegung zur Kodifizierung einer spezifisch
«amerikanischen» Version der englischen Sprache
bei, wobei die amerikanischen Besonderheiten be-
zuglich Schreibweise, Aussprache und Sprachge-
brauch sowie regionale und umgangssprachliche
Varianten verzeichnet und erlautert wurden. Whit-
ney stellte sein philologisches Fachwissen bereit-
willig in den Dienst dieser Projekte, die er in man-
cherlei Hinsicht effektiv als Erfullung seiner wis-
senschaftlichen Ausbildung betrachtete, die er in
Deutschland erhalten hatte. In der ersten Halfte des
19. Jahrhunderts hatten deutsche Gelehrte philolo-
gische Verfahren verwendet, um das kulturelle und
sprachliche Erbe des deutschen Volkes zu erforschen
und gleichzeitig das Anliegen einer politisch geein-
ten deutschen Republik zu férdern. Whitney folgte
ihrem Beispiel, indem er seine eigenen philologi-
schen Fachkenntnisse nutzte, um ein einheitlicheres
amerikanisches Nationalgefuhl zu kultivieren. Nach
seiner Auffassung entsprach diese Aufgabe einer
nationalen Pflicht: Von seinen deutschen Mentoren
hatte er gelernt, dass keine Republik tGberlebensfa-
hig war ohne gemeinsame Sprache, mit der sie die
gemeinsamen Interessen vertreten konnte, und er
hoffte, zum Erfolg der noch jungen amerikanischen
Nation beizutragen.

Es liegt auf der Hand, dass Whitney die natio-
nalistischen Ziele erkannte, die den Forschungen
seiner deutschen Mentoren zu Grunde lagen. Er
erwies sich als gelehriger Schuler, nicht nur was
die Vervollkommnung seines Fachwissens als Sans-
kritexperte betraf, sondern auch indem er lernte,
den Beziehungen zwischen Sprache und Nation in
vergangenen und in modernen Zeiten grosse Be-
deutung beizumessen. Gleichzeitig barg diese «Lek-
tion» jedoch einen Widerspruch in sich: Obwohl sie
die Frucht eines Nationen und Kulturen tbergrei-
fenden Austausches war, scharfte sie gleichzeitig
Whitneys Bewusstsein seiner eigenen nationalen
Identitat. Die Methoden der neuhumanistischen
philologischen Forschung, die zu erlernen er nach
Deutschland gekommen war, gingen (seit J.G. Her-
der) von der Pramisse aus, dass Gelehrte «fremde»
Kulturen oder «fremde» Texte, denen sie begegne-
ten, nur aus einem an ihre eigene nationale Iden-
titat gebundenen Blickwinkel verstehen konnten.
Wenn also Whitney lernte, was ihn seine deut-
schen Mentoren lehrten, so war ihm dies nur als
Amerikaner moglich, und wenn er Kenntnisse der

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



altindischen Kultur erwarb, so konnte er dies nur
aus einer amerikanischen Perspektive tun. Weder
Whitney noch seine deutschen Mentoren hatten
jemals Zweifel an ihrer Fahigkeit, die wesentlichen
Bedeutungen der alten Sanskrittexte zu erfassen.
Sie waren Uberzeugt, dass allein eine detaillierte
Textanalyse sie zu einem genauen Verstandnis alter
Zivilisationen fuhren wirde, und glaubten, dass sie
ihre Verfahren Studenten vermitteln konnten, die
ihrerseits weitere Entdeckungen machen wirden,
um zu einem immer vollstandigeren und adaqua-
teren Verstandnis der Vergangenheit zu gelangen.
Und doch war es fur Whitney ausgemacht, dass sei-
ne eigenen Studenten lernen wirden, philologische
Forschung nicht als Deutsche, sondern als Amerika-
ner zu betreiben, weil ihre nationale Identitat — wie
seine eigene — eine unausweichliche Tatsache war.
Die Lehre, die wir aus Whitneys Geschichte ziehen
kénnen, ist die, dass die /dentitdt einen unverzicht-
baren Erkenntnisfilter in der modernen Welt dar-
stellt. In den Jahren, da Whitney seine Laufbahn als
Philologe begann, hatte sich die Ansicht durchge-
setzt, dass sich die Arbeit jedes Gelehrten innerhalb
eines Kontextes nationaler Identitaten entfalte. Die
Nationalstaaten waren zum Bezugsrahmen fur jeg-
liches Wissen geworden, und die Nationalitat wur-
de als unwandelbarer Einflussfaktor in der Entwick-
lung menschlichen Denkens betrachtet. Obwohl
Whitney selber die Auswirkungen dieses nationalis-
tischen Moments nicht voraussehen konnte (dafur
war er zu sehr darin involviert), sollte dieses sich als
ausserordentlich folgenschwer erweisen. Es impli-
zierte, dass kunftig alle Gelehrten und ihre Schuler
in Nationalstaaten abgekapselt festsitzen wurden,
und nationalistische Beweggrunde sollten im Lauf
des nachsten Jahrhunderts vollig selbstverstandlich
als unvermeidliches Merkmal jeglicher modernen
Forschung hingenommen werden. Verflogen waren
aufklarerische Hoffnungen auf weltburgerlichen
Universalismus, ausgetraumt romantische Traume
wahrhaft nationentbergreifender Gedanken. Oder
wie es der deutsche Kritiker Max Boehm 1932 for-
mulierte: «Cosmopolitanism as a mental attitude
always manifests itself in the form of a compromise
with nationalism» (Boehm 1932, zitiert in: Schlereth
1977).15 Und dies war die Tragik von Whitneys Ge-
neration jener Akademikern, die in der Mitte des
19. Jahrhunderts im Ausland studiert hatten. Sie
waren wohl die ersten, bei denen angesichts der
Rolle, die die Nationalitat fur die akademische For-
schung spielte, gewisse Zweifel aufkamen — Zweifel,
die bis auf den heutigen Tag fortbestehen. Kénnen
Gelehrte verhindern, dass Nationalitat oder natio-
nale Gesichtspunkte ihre Arbeit beeinflussen? Viel-
leicht nicht. Moéglicherweise ist selbst der in diesem
Artikel unternommene Versuch, zum Zwecke eines
echten nationenubergreifenden Verstandnisses ge-
danklich in ein anderes zeitliches und ortliches Mi-
lieu einzutauchen, durch die «Falle», die die natio-
nale Identitat fur den Autor selbst wieder darstellt,
unweigerlich korrumpiert und verfalscht worden.

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1

Obwohl Letzterer sich — wie seine neuhumanisti-
schen Vorganger — dieses Risikos bewusst ist, hofft
er, dass er es vermieden habe.

1 Die Forschungen fur diese Studie wurden durch folgende
Institutionen grossziigig unterstitzt: National Academy
of Education/Spencer Postdoctoral Fellowship Program,
International Institute and Center for European Studies
at the University of Wisconsin-Madison, Wisconsin Cen-
ter for the Advancement of Postsecondary Education.

2 Dies zeigt den essentialistischen Bezugsrahmen, der noch
in der Formulierung dieser Frage und auch im Verweis
auf das «amerikanische Gelehrtentum» im Titel dieser
Arbeit iteriert wird.

3 Ein Problem bei der Charakterisierung der «deutschen»
Universitat in dieser Epoche (und der Grund, weshalb
hier das Wort in Anfihrungzeichen gesetzt wird) steht
im Zusammenhang mit der Tatsache, dass es vor 1871
kein national geeintes «Deutschland» gab. Die Idee ei-
ner «deutschen» Universitat war damals erst im Werden.
Dass die Geschichtsschreiber des 20. Jahrhunderts nahe-
zu einhellig diese Bezeichnung verwenden, zeugt vom
phanomenalen Erfolg des deutschnationalen Projekts in
der damaligen Epoche. Wesentlich zutreffender ware es,
die genaueren Bezeichnungen «preussisch» far die Uni-
versitat Berlin und «hannoveranisch» fur die Universitat
Gottingen zu verwenden. In letzterem Falle wirde diese
Bezeichnung allerdings den kulturell-politischen Inter-
pretationsrahmen verkomplizieren, da wahrend der gan-
zen Epoche, die in diesem Artikel zur Diskussion steht,
der hannoveranische Kurfurst der britische Throninhaber
(von Georg Il Gber Georg lll, Georg IV, Wilhelm IV bis zu
Victoria) war.

4 lronischerweise sollten einige dieser Studenten spater
selber im Ausland studieren.

5 Vgl. auch Hobsbawm 1990; Seton-Watson 1977; Waller-
stein 1974; Gellner 1983; Bhabha 1990; Shell 1993.

6 Fur ahnliche Interpretationen des amerikanischen Exzep-
tionalismus vgl. Greenfeld 1992; Rossiter 1971; Wilkinson
1988. Fir eine Kritik dieses Exzeptionalismus vgl. die Auf-
satze in Bender 2002 und Potter 1973.

7 Die historische und sonstige wissenschaftliche Literatur
Uber die Entstehung des Nationalismus im 18. und 19.
Jahrhundert ist fast untiberblickbar. Fur weitere Informa-
tionen zu diesem Gegenstand im Bezug auf die USA vgl.
etwa Commager 1975; Zelinsky 1988; Kramer 1998; Kohn
1957; Waldstreicher 1997.

8 Siehe auch Thwing 1897; Paulsen 1895; Hart 1874.

9 Angesichts Flexners Verneinung der Ubertragbarkeit
nationaler Universitatstypen fragt man sich, weshalb er
meinte, dass die Amerikaner Uberhaupt versuchen soll-
ten, «deutsche» Konzepte der angewandten Forschung
zu beherrschen.

10 Vgl. auch Hofstadter/Hardy 1952 und Brubacher/Rudy
1958.

11 Far eine zur gleichen Zeit wie Storrs Werk veroffentlichte,
aber uber die Grenzen der Universitat hinausreichende
Interpretation der deutschen Einflusse in der amerikani-
schen Kultur des 18. und 19. Jahrhunderts vgl. Pochmann
1957.

12 Rudolph war etwas gespalten, was die Angemessenheit
von Abbotts Charakterisierung der amerikanischen Uni-
versitat betraf, doch glaubte er weiterhin an die Bedeut-
samkeit nationaler Unterschiede. Er schrieb: «Conceiva-
bly, Abbott was not defining the American university
so much as he was delineating characteristic differences
among various national cultures, and it may well be that
the time when he wrote had more to do with his disco-
very of the service ideal [in the Progressive Era generally]
than [it had to do with] any intrinsic outlook of the Ame-
rican university» (Rudolph 1962, S. 356).

13 Vgl. Bruford 1975. Fur eine zur gleichen Zeit wie Veyseys
Werk veroffentlichte, aber auf eine spatere historische
Epoche bezogene Darstellung des auf der Medizineraus-
bildung basierenden geistigen Austausches vgl. Bonner
1963.

25



26

14 Fur weitere Informationen zum neuhumanistischen Ge-
lehrtentum in Deutschland in dieser Periode vgl. Jarausch
1980.

15 Fur Informationen zum Niedergang des kosmopoliti-
schen Ideals im Gelehrtentum des 20. Jahrhunderts vgl.
Clifford 1988.

Literatur

Anderson, Benedict: Imagined Communities: Reflections on
the Origin and Spread of Nationalism. London: Verso
Press 1983

Bender, Thomas J. (Hrsg.): Rethinking American History in a
Global Age. Berkeley: University of California Press 2002

Bhabha, Homi K. (Hrsg.): Nation and Narration. London:
Routledge 1990

Boehm, Max Hilbert: «Cosmopolitanism». In: The Encyclope-
dia of the Social Sciences. New York 1932, S. 4-460

Bonner, Thomas Neville: American Doctors and German Uni-
versities: A Chapter in International Intellectual Relations,
1870-1914. Lincoln: University of Nebraska Press 1963

Brubacher, John S./Rudy, Willis: Higher Education in Transi-
tion: An American History, 1636-1956. New York: Harper
1958

Bruford, Walter H.: The German Tradition of Self-Cultiva-
tion: Bildung> from Humboldt to Thomas Mann. New
York: Cambridge University Press 1975

Clifford, James: The Predicament of Culture: Twentieth-Cen-
tury Ethnography, Literature, and Art. Cambridge: Har-
vard University Press 1988

Commager, Henry Steele: Jefferson, Nationalism, and the
Enlightenment. New York: G. Braziller 1975

Diehl, Carl: Americans and German Scholarship, 1770-1870.
New Haven: Yale University Press 1978

Flexner, Abraham: Universities: American, English, German
(1930). New York: Teachers College Press 1967

Gellner, Ernest: Nations and Nationalism. Ithaca: Cornell Uni-
versity Press 1983

Greenfeld, Liah: Nationalism: Five Roads to Modernity. Cam-
bridge: Harvard University Press 1992

Hart, James Morgan: German Universities: A Narrative of
Personal Experience, Together with Recent Statistical In-
formation, Practical Suggestions, and a Comparison of
the German, English, and American Systems of Higher
Education. New York: Putnam 1874

Herbst, Jurgen: The German Historical School in American
Scholarship: A Study in the Transfer of Culture. Ithaca:
Cornell University Press 1965

Hobsbawm, Eric J.: The Age of Revolution, 1789-1848. New
York: Mentor Press 1964

Hobsbawm, Eric J.: Nations and Nationalism since 1780: Pro-
gramme, Myth, Reality. New York: Cambridge University
Press 1990

Hofstadter, Richard/Hardy, C. Dewitt: The Development and
Scope of Higher Education in the United State. New York:
Columbia University Press 1952

Hofstadter, Richard/Metzger, Walter: The Development of
Academic Freedom in the United States. New York: Co-
lumbia University Press 1955

Iggers, Georg G.: The German Conception of History: The
National Tradition of Historical Thought from Herder to
the Present. Middletown: Wesleyan University Press 1968

Jarausch, Konrad H.: Die neuhumanistische Universitat und
die burgerliche Gesellschaft, 1800-1860. In: Darstel-
lungen und Quellen zur Geschichte der deutschen Ein-
heitsbewegung im 19. und 20. Jahrhundert 11(1980), S.
11-58

Kohn, Hans: American Nationalism: An Interpretive Essay.
New York: MacMillan 1957

Kramer, Lloyd: Nationalism: Political Cultures in Europe and
America, 1775-1865. New York: Twayne Publishers 1998

Onion, The: Semester Abroad Spent Drinking With Other
American Students 38(14-20 February 2002)No1

Paulsen, Friedrich: The German Universities: Their Charac-
ter and Historical Development. Edward Delavan Perry
(trans.). New York: MacMillan 1895

Pochmann, Henry A.: German Culture in America: Philoso-
phical and Literary Influences, 1600-1900. Madison: Uni-
versity of Wisconsin Press 1957

Potter, David M.: The Historian’s Use of Nationalism and
Vice Versa. In: Don E. Fehrenbacher (Hrsg.): History and
American Society: Essays of David M. Potter. New York:
Oxford University Press 1973, S. 60-108

Rossiter, Clinton: The American Quest, 1790-1860: An Emer-
ging Nation in Search of Identity, Unity, and Modernity.
New York: Harcourt Brace Javonovich 1971

Rudolph, Frederick: The American College and University: A
History. New York: Alfred A. Knopf 1962

Schlereth, Thomas J.: The Cosmopolitan Ideal in Enlighten-
ment Thought: Its Form and Function in the Ideas of
Franklin, Hume, and Voltaire, 1694-1790. Notre Dame:
University of Notre Dame Press 1977

Seton-Watson, Hugh: Nations and States: An Enquiry into
the Origins of Nations and the Politics of Nationalism.
Boulder: Westview Press 1977

Shell, Marc: Children of the Earth: Literature, Politics, and
Nationhood. New York: Oxford University Press 1993

Storr, Richard J.: The Beginnings of Graduate Education in
America. Chicago: University of Chicago Press 1953

Thwing, Charles F.: The American College in American Life.
New York: G. P. Putnam’s Sons 1897

Thwing, Charles F.: The American and the German Univer-
sity: One Hundred Years of History. New York: The Mac-
Millan 1928

Turner, Steven: The Prussian Universities and the Research
Imperative. Unpublished doctoral dissertation, Princeton
University 1973

Veysey, Laurence: The Emergence of the American Universi-
ty. Chicago: University of Chicago Press 1965

Waldstreicher, David: In the Midst of Perpetual Fetes: The
Making of American Nationalism, 1776-1820. Chapel
Hill: University of North Carolina Press 1997

Wallerstein, Immanuel: The Modern World System. New
York: Academic Press 1974

Wallerstein, Immanuel: Unthinking Social Science: The Limits
of Nineteenth-Century Paradigms. Cambridge, England:
Polity Press 1991

Wilkinson, Rupert: The Pursuit of American Character. New
York: Harper and Row 1988

Zelinsky, Wilbur: Nation into State: The Shifting Symbolic
Foundations of American Nationalism. Chapel Hill: Uni-
versity of North Carolina Press 1988

Ubersetzung aus dem Amerikanischen: Ernst Grell,
Basel

ZpH Jg. 11 (2005), H. 1



	Internationalisierung als Ursache der Nationalisierung im amerikanischen Gelehrtentum : die Paradoxie der Akademikermobilität im 19. Jahrhundert

