
Zeitschrift: Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pädagogische Hochschule Zürich

Band: 10 (2004)

Heft: 2

Artikel: Francisco Ferrer : ein libertärer Schulreformer im 20. Jahrhundert

Autor: Klemm, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901810

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901810
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Francisco Ferrer -
Ein libertärer Schulreformer

im 20. Jahrhundert

(Red.) Anarchistische Pädagogik fristet in

der historischen Bildungsforschung eher ein

Randdasein, obwohl sie im europäischen
Reformdiskurs an der Wende vom 19. zum 20.

Jahrhundert eine bedeutende Rolle gespielt
hat. Die Ausgrenzung der anarchistischen

Pädagogik aus dem konstruierten Kanon der

Reformpädagogik verdeckt den Umstand,
dass einige reformpädagogische Anliegen
zuerst in der anarchistischen Bewegung
formuliert wurden. Der folgende Beitrag artikuliert

am Beispiel Francisco Ferrers das

Forschungsdesiderat.

Ulrich Klemm

Traditionell
haben Fragen der Bildung und Er¬

ziehung im Anarchismus seit dem 19.

Jahrhundert eine hohe Priorität, die sich in
zahlreichen Überlegungen, Konzepten, Modellen und

Projekten niedergeschlagen hat. In diesem
Zusammenhang soll im Folgenden auf den bekanntesten
Klassiker der anarchistischen Pädagogik im 20.

Jahrhundert, den Spanier Francisco Ferrer, hingewiesen
und nach seinem libertären Pädagogikkonzept
gefragt werden. Francisco Ferrer (1859-1909) gilt
sowohl als Märtyrer des Anarchismus auf Grund seiner

Hinrichtung im Oktober 1909 in Barcelona als auch
als zentraler Anreger einer anarchistischen Pädagogik

im 20. Jahrhundert. Seine Idee der «Rationalistischen

Bildung», die er in so genannten «Modernen
Schulen» ab 1901 in Spanien realisierte, wurde
wegweisend für eine international libertäre Reformpädagogik

in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts.

Francisco Ferrer: Märtyrer und Pädagoge

Der
SPD-Abgeordnete des Deutschen Reichs¬

tages, Hermann Wendel, schrieb 1909: «Die
Salve des Exekutionspelotons, die in den

berüchtigten Festungsgräben von Montjuich am 13.

Oktober den Freidenker Francisco Ferrer in den
Sand streckte, hat tausendfältiges Echo in der

ganzen zivilisierten Welt geweckt: nicht nur in den

Brennpunkten politischen Lebens, in Paris, London
und Berlin, sondern in Hunderten von anderen
Orten flammten unzählige Herzen auf in Empörung
und Scham, und aus Montevideo wie aus Saloniki
klang der Widerhall der Verwünschungen gegen
die feigen Mörder in Madrid» (Wendel 1909, S. 1).

Selten zuvor hat ein Justizmord weltweit und
unmittelbar eine so grosse Protestreaktion erlebt wie
die Erschiessung des spanischen Sozialisten und
Pädagogen Francisco Ferrer am 13. Oktober 1909 in
Barcelona. Dieser Mord an Ferrer war es, der ihn
zum Märtyrer des Anarchismus machte und ihn in
die Liste von Justizmorden an Sozialisten und
insbesondere Anarchisten einreihte.

Obgleich Ferrer selbst kein umfangreiches
theoretisches oder generell publizistisches Werk hinter-
liess - er schrieb ab 1901 vor allem Beiträge in
Zeitschriften, gründete selbst verschiedene (pädagogische)

Zeitschriften und schuf Organisationsstrukturen

für eine internationale Schuibewegung - und
auch erst ab 1901 umfangreichere Erfahrungen mit
einer libertären Reformpädagogik machte, gilt er
heute als der bekannteste Vertreter einer libertären
Reformpädagogik.

Seit Ferrers Tod gibt es nicht nur eine über viele
Jahrzehnte verfolgbare internationale Ferrer-Schul-

bewegung - analog anderen bürgerlichen und
sozialistischen pädagogischen Reformmodellen ab
Ende des 19. Jahrhunderts -, sondern auch eine

pädagogisch orientierte Rezeption und Forschung,
die allerdings in Deutschland bislang wenig ausgeprägt

ist (vgl. Day 1960; Avrich 1980).
Die publizierten Texte und Studien zur Pädagogik

Ferrers seit 1945 sind im deutschen Sprachraum
sehr überschaubar und zeigen in den letzten
Jahrzehnten keine wesentliche Weiterentwicklung. Ferrers

zentrale und weltweit veröffentlichte nachgelassene

Schrift - eine Sammlung verschiedener
Aufsätze - wurde in Deutschland erstmalig unter
dem Titel Die Moderne Schule im anarcho-syndikalis-
tisch orientierten Verlag Der Syndikalist (Berlin)
1923 herausgebracht und nach 1945 in zwei
unterschiedlichen Reprintausgaben 1970 und 1975

erneut verlegt. Eine umfangreich kommentierte
Neuedition erschien 2003. Abgesehen von einigen

ZpH Jg. 10 (2004), H. 2



unveröffentlichten Examensarbeiten liegen bislang
im deutschen Sprachraum keine weiteren Studien

zur Reformpädagogik Ferrers vor.

Was ist libertäre Pädagogik?

Anarchistische
oder libertäre Pädagogik soll

im Folgenden als ein Ansatz verstanden
werden, der als Theorieofferte ein systematisches

und historisches Profil im Kontext der
Geschichte von Bildung und Erziehung entwickelt hat.
Er kann als ein pädagogisches Konzept definiert
werden,

- das entschieden für die Abschaffung der staatli¬

chen Schulpflicht und dem damit verbundenen
staatlichen Regeischulsystem plädiert,

- das personelle sowie strukturelle Autorität und
Herrschaft über Menschen im «pädagogischen
Bezug» ablehnt,

- das Bildung unabhängig von festgelegten Plä¬

nen durch «beiläufiges Lernen» ermöglichen
will,

- das eine Individualisierung, Entinstitutionalisie-

rung und Entbürokratisierung von Bildungs- und

Erziehungsprozessen fordert,
- das Erziehung zu Solidarität und «gegenseitiger

Hilfe» (Peter Kropotkin) in den Mittelpunkt der

Erziehungsziele stellt,

- das anthropologisch gesehen den Menschen -
und damit auch Kinder - als selbstbewusste
Individuen mit der Fähigkeit zur Eigenverantwortung

definiert und dem Menschen in jedem
Lebensalter einen hohen Grad an Autonomie und

Selbstverantwortung zuschreibt,

- das als politische Leitidee eine egalitär, föderalistisch,

selbstverwaltet sowie staatenlos verfasste
Gesellschaft hat und sich als eine politisch nicht
neutrale Pädagogik versteht,

- das Freiheit und Freiwilligkeit zur obersten Maxime

für Bildungs-, Erziehungs- und Lernprozesse
macht.

In der vorhandenen Literatur wird der Zusammenhang

von Anarchismus und Pädagogik unterschiedlich

als «libertäre Pädagogik» (Baumann 1985; Stur-

zenegger 1989), «anarchistische Pädagogik» (Blan-
kertz 1976, 1994; Steinicke 1993) oder auch als

«anarchistische Erziehung» (Grunder 1986/1993, 1992;

Baumann 1984; Blankertz 1986) definiert. Die

Einschätzung, ob es sich bei dieser Verknüpfung von
Anarchismus und Pädagogik um ein geschlossenes

System pädagogischer Theorie und Praxis handelt,
wird dabei verschieden bewertet. Unklar bei den
zahlreichen Definitionsversuchen bleibt auch, wie

eng oder weit das Konzept einer libertären/anarchistischen

Pädagogik politisch zu fassen sei, das heisst
ob damit ausschliesslich eine explizit genuin
anarchistische Pädagogik - eine Pädagogik, die aus der

politischen und sozialen Bewegung des Anarchismus

hervorgegangen ist - gemeint ist, oder ob die

Bezeichnungen «libertäre Pädagogik», «anarchisti¬

sche Erziehung» und «anarchistische Pädagogik»
auch auf Konzeptionen zutreffen, die politisch mit
dem Anarchismus als sozialer Bewegung nur wenig
Berührungspunkte haben (zum Beispiel wie im Falle

von Leo Tolstoj oder Leonhard Ragaz).
Im vorliegenden Beitrag findet der Begriff «libertäre

Pädagogik» in einem weit gefassten Verständnis

Verwendung und bezieht sich nicht ausschliesslich

auf eine Pädagogiktradition, die jenem
Anarchismus, verstanden als Politik, Bewegung und
Philosophie, verpflichtet ist. Zum wichtigsten theoretischen

und praxisleitenden Axiom wird der Freiheitsbegriff.

Unter libertärer Pädagogik wird demnach
eine Tradition in der Geschichte von Bildung und
Erziehung verstanden und subsumiert, die zwar
vorrangig im Zusammenhang mit dem historischen
Verlauf des modernen Anarchismus der letzten 200

Jahre zu verorten ist, jedoch auch als Prinzip einer
Freiheitspädagogik bewertet werden muss, die
über die Politik und Philosophie des Anarchismus

hinausgeht.

Ferrers Leben und Werk

Am
10. Januar 1859 in Aleila, einem kleinen

Dorf ca. 20 Kilometer von Barcelona in
Nordostspanien entfernt, als Sohn eines Bauern

geboren, besucht Ferrer bis zum 10. Lebensjahr die
Schule in seinem Heimatort. Mit 14 Jahren beginnt
er eine Lehre als Buchhalter und kommt immer
häufiger mit liberalen und sozialistischen Ideen in

Berührung. 1883 wird er Freimaurer, schliesst sich den
radikalen Republikanern an und benützt seine
Stellung als Streckenkontrolleur bei der Bahn zur Tätigkeit

als Fluchthelfer nach Frankreich und Kurier.
Schliesslich nimmt er auch an Aufständen und
Revolten teil und muss Spanien 1886 fluchtartig
verlassen.

Während seines nun folgenden 15-jährigen Exils

in Frankreich lebt er vorwiegend in Paris, arbeitet
als ehrenamtlicher Sekretär des spanischen Republikaners

Ruiz Zorilla, als Weinhändler sowie als Privatlehrer.

Er interessiert sich zusehends für pädagogische

Fragen, veröffentlicht 1895 ein Buch über
Spanischunterricht, lernt eine Reihe von Anarchisten
kennen, wie etwa Jean Grave, Elisée Reclus und den
damals bekannten Pädagogen Paul Robin und
nimmt am Kongress der 2. Internationalen in London

teil.
1901 kehrt er mit dem Geld aus einer Erbschaft

sowie mit der Absicht, eine eigene Schule zu gründen,

nach Barcelona zurück. Noch im gleichen Jahr

verwirklicht er seinen Plan und eröffnet jene
bekannt gewordene Schule mit dem Namen Escuela

Moderna, die von nun ab sein Leben und sein Wirken

bestimmen wird. Die Escuela Moderna, die von
1901 bis 1906 und nach einer einjährigen Zwangspause

von 1907 bis 1909 besteht, findet ihr Ende mit
der Verhaftung Ferrers und seiner anschliessenden

Verurteilung und Hinrichtung wegen angeblicher
Rädelsführerschaft bei einem Aufstand.

ZpH Jg. 10(2004), H. 2



Parallel zum Schulbetrieb erscheint auch ein

Mitteilungsblatt, das Boletin de la Escuela Moderna,
das in 62 Ausgaben von 1901 bis 1906 von Ferrer

herausgebracht wird.
1902 gründet er ausserdem einen Schulbuchverlag,

in dem neben wissenschaftlichen Arbeiten in

erster Linie Bücher veröffentlicht werden, die als

Schulbücher in der Escuela Moderna und allen im

Anschluss daran gegründeten ähnlichen Schulen

Verwendung finden (Knapp 1981).1

Neben dieser pädagogischen und publizistischen
Tätigkeit schreibt Ferrer unter dem Pseudonym «Ce-

ro» von 1901 bis 1903 in der anarchistischen

Wochenzeitung La Huelga General (Der Generalstreik)
zahlreiche Beiträge.

Als Ferrer 1907 nach seiner Festnahme wieder
auf freien Fuss gesetzt wird, widmet er sich vor
allem der internationalen Ausbreitung seiner
Schulbewegung. Hierzu gründet er 1908 die Monatsschrift

L'Ecole Rénovée (Brüssel), die bis Dezember
1908 erscheint. Unter gleichem Titel und zusammen
mit Charles Albert wird sie ab Januar 1909 als

Wochenschrift in Paris (bis Dezember 1909) weitergeführt.

Ferrers wichtigster Schritt zur Ausbreitung
seiner Reformen ist die Gründung der Internationalen

Liga zur vernunftgemässen Erziehung der
Jugend mit Sitz in Paris (1908). Ehrenpräsident wurde
Anatole Françe. Diese Liga hatte Repräsentanten in

Spanien, Italien, Belgien, Frankreich, England, der
Schweiz und auch in Deutschland.

Die «Education intégrale» als Ausgangspunkt

der Pädagogik Ferrers

Von
besonderer Bedeutung für Ferrers Bil¬

dungskonzept ist die Idee der «Education
intégrale», wie sie für die libertäre Bewegung

erstmals von Michael Bakunin 1869 in einer Aufsatzserie

in der Zeitschrift Égalité formuliert wurde.2 Ob

Ferrer diesen Aufsatz Bakunins kannte, der als dessen

wichtigster Beitrag zu Fragen der Bildung und

Erziehung gilt, ist ungewiss. Als sicher gilt jedoch,
dass Ferrer mit dem französischen Anarchisten und

Pädagogen Paul Robin (1837-1912) Ende des 19.

Jahrhunderts Kontakt pflegte und dessen praktisches

Modell einer «Education intégrale» im
Waisenhaus von Cempuis 1880-1894 kannte (vgl. Grunder

1986/1993). Der pädagogische Kerngedanke der
«Modernen Schule» Ferrers ist die Idee der Integration

und Rationalität.
Ferrer schliesst damit ideengeschichtlich an die

Pädagogik Paul Robins an, der erstmals dieses Konzept

pädagogisch umsetzte und damit nicht nur für
die libertäre Pädagogik zu einem Klassiker wurde
(vgl. Grunder 1991, 1986/1993).

Es ist an dieser Stelle angebracht, etwas näher
auf Paul Robin einzugehen, da er als zentraler
pädagogischer Impulsgeber für Ferrer gelten kann
und als erster die Idee einer «Education intégrale»
realisierte.3

Im Mittelpunkt seiner Pädagogik, die für Ferrer

zum Vorbild wird, steht der Aspekt der Ganzheit-
lichkeit und Koedukation. Ganzheitlichkeit bedeutet

die Verbindung von körperlicher, intellektueller
und moralischer Erziehung und Bildung sowie die

Orientierung an rationalem, wissenschaftlichem
und experimentellem Lernen. Bildung und Erziehung

müssen zu einer Wissenschaft werden und
sich von politischen und religiösen Dogmen lösen.

Robin entwickelt das Prinzip der polytechnischen
Bildung, wie wir es später unter anderem bei Adolphe

Ferrière und seiner «Tatschule» oder in Georg
Kerschensteiners «Arbeitsschule» wieder finden.
Hier muss Robin als ein wichtiger Wegweiser und

Begründer der Reformpädagogik interpretiert werden,

der in der deutschen Rezeption weitgehend
ohne Beachtung blieb.

Robin praktizierte genau das, was in den 1880er-
Jahren in der Schule nicht nur unüblich war,
sondern auch abgelehnt wurde: Sinnesschulung,
Handarbeit, berufliche Ausbildung und Werkunterricht.
Die praktische Bildung in der Werkstatt, das Kennen
lernen von Handwerkstechniken und die Vorbereitung

auf den späteren Beruf wurden zu Hauptakzenten

der Schule. Selbsttätigkeit, Förderung der
Kreativität und Solidarität sowie Gruppenarbeit
bestimmten die Methodik und Didaktik.

Hier setzte Ferrer mit seinem Schulkonzept an
und führte die Arbeit von Robin zunächst in Barcelona

und später in weiteren Schulen fort.

Über das Verhältnis von Politik und
Pädagogik

n Spanien konnten 1907 bei einer Gesamtbevölkerung

von ca. 18,5 Millionen sechs Millionen
lesen und schreiben (de Cleyre 1914, H18, S. 139).

Hinzu kommt, dass die herrschende Klasse in Spanien,

das heisst der Klerus (er besass zwei Drittel des

im Lande befindlichen Geldes und ein Drittel des

Grundeigentums), kein Interesse an einer Schulreform

hatte und zum heftigsten Gegner aller
Reformbestrebungen wurde: «Sie [die herrschende
Klasse, UK] richtet Schulen ein, deren Hauptbestimmung

ist, den Aberglauben zu stützen, einem
mittelalterlichen Lehrplan zu folgen, wissenschaftliche
Aufklärung fernzuhalten, - und die Errichtung
anderer und besserer Schulen zu verhindern» (ebd.).
Ferrer wusste, dass er mit grössten Schwierigkeiten
von Seiten des Staates und der Kirche zu rechnen

hatte, ging jedoch dieses Risiko ein und gründete
seine Schule in Barcelona. Sie war als nichtstaatliche
Ganztagesschule konzipiert, in der entsprechend
dem spanischen Schulgesetz in drei Klassenstufen

(5-7 Jahre, 9-12 Jahre, 13-17 Jahre) unterrichtet
wurde.

Bei der Gründung waren es 12 Mädchen und 18

Jungen, bis 1906 stieg die Schülerzahl auf ca. 100

Kinder im Alter von 5 bis 17 Jahren. Der Unterricht
selbst war freiwillig, Noten und Zeugnisse gab es

nicht. Auf Wunsch wurden jedoch staatlich
anerkannte Prüfungen durchgeführt.

ZpHJg. 10(2004), H. 2



Die Klassenstärke lag bei ca. 10 Schülern. Obwohl
Schulgeld in unterschiedlicher Höhe erhoben wurde,

finanzierte sich die Escuala Moderna hauptsächlich

aus der Erbschaft Ferrers, die er 1901 nach
Spanien mitbrachte.

Ferrers Schule war nicht die erste dieser Art in

Spanien. Bereits einige Jahre zuvor engagierten sich

spanische Freidenker für eine religionsfreie
Staatsschule. Ferrer war jedoch der erste, der eine
entsprechende Bildungs- und Schulstrategie systematisierte

und ihr ein alternativpädagogisches Profil
gab. Zur Eröffnung seiner Schule schrieb er über die

Grundlagen seiner Pädagogik: «Die eigentliche Frage

besteht für uns darin, sich der Schule als des

wirksamsten Mittels zu bedienen, um zur vollständigen,

geistigen, intellektuellen und wirtschaftlichen

Befreiung der Arbeiterklasse zu gelangen.
Wenn wir alle darüber einig sind, dass die Arbeiter,
oder besser gesagt, die ganze Menschheit, nichts

von irgend einem Gott oder irgend einer
übernatürlichen Macht erwarten darf, können wir diese
Macht durch eine andere, z.B. durch den Staat,
ersetzen?

Nein, die Befreiung des Proletariats kann nur das

unmittelbare und selbstbewusste Werk der
Arbeiterklasse selbst, ihres Willens zu lernen und zu wissen,

sein. [...] Begründen wir ein Erziehungssystem,
durch das das Kind rasch und leicht dazu gelangen
kann, den Ursprung der wissenschaftlichen
Ungleichheit, der religiösen Lüge, der verderblichen
Vaterlandsliebe und der althergebrachten Gewohnheiten

in der Familie und anderswo, die es in
Sklaverei erhalten, zu erkennen.

Wenn ihr gute Kaufleute, geschickte Buchhalter,
fähige Beamte haben wollt - mit einem Wort Leute,
die bloss daran denken, sich ihre eigene Zukunft zu
sichern, ohne sich um andere zu kümmern - dann
wendet euch an den Staat, an die Handelskammern,

an alle patriotischen Vereine und Gesellschaften.

Wenn ihr aber eine Zukunft der Brüderlichkeit,
des Friedens und des Glücks für alle vorbereiten
wollt - wie ihr es wollen müsst! - dann wendet euch

an euch selber, an jene, die unter dem bestehenden

System leiden, und gründet Schulen, wie die unsere,
in der ihr alle Wahrheiten, die die Menschheit
erworben hat, lehren könnt» (zit. nach Ramus 1910, S.

17f.).

Mit dieser politischen Begründung macht Ferrer

deutlich, welche Bedeutung er «seiner Pädagogik»
im Kampf um die Emanzipation des Volkes im

damaligen Spanien gibt und wie er sie verstanden wissen

will: als Beitrag und Bestandteil der Arbeiterbewegung.

Folgende bildungspolitische Ziele können bei
Ferrer ausgemacht werden, die sich bei ihm immer
wieder in programmatischen Äusserungen finden
lassen:

- Seine Zielgruppe sind die Arbeiter, sowohl Kin¬

der als auch Erwachsene, denen er in seiner Schule

nicht nur Hilfen zur Elementarbildung geben
will, sondern auch eine Weiterbildung - in so ge¬

nannten Sonntagsvorträgen.

- Ihm geht es bildungspolitisch um die Erneuerung
der Schule im Sinne der Trennung von Kirche und
Staat.

- Seine Schule soll Bestandteil des Emanzipationskampfes

der Arbeiter werden, also ein Teil der
revolutionären Bewegung.

- Ferrer strebt eine umfassende, politisch motivierte

Schulbewegung an. Ihm geht es nicht um die

Gründung einer einzelnen Schule; seine Escuela

Moderna sollte vielmehr zum Focus einer
internationalen Freiheitspädagogik werden.

Ferrers politischer Anspruch wird an einer Stelle
seiner nachgelassenen Schriften besonders deutlich:
«Zwei Wege stehen jenen offen, die es unternehmen

wollen, die Erziehung der Kinder zu erneuern:
Sie können versuchen, die Schule dadurch zu verändern,

dass sie die Anlagen des Kindes studieren und
wissenschaftlich nachweisen, dass das bestehende
Unterrichtsschema mangelhaft ist und verändert
werden muss, oder sie können neue Schulen gründen

nach den Grundsätzen und im Dienste jenes
Ideals, das aufgestellt worden ist von allen jenen,
die die Bestimmung, die Grausamkeiten, den
Betrug und die Unwahrheit, die die Basis der modernen

Gesellschaft geworden sind, ablehnen.
Die erste Methode bietet grosse Vorteile und

steht in Harmonie mit der evolutionären Auffassung,

die Männer der Wissenschaft als den einzigen
wirksamen Weg zur Erreichung dieses Zieles ansehen.

In der Theorie haben diese Männer recht, wie
wir vollständig zugeben. Es ist selbstverständlich,
dass der Fortschritt in Psychologie und Physiologie
zu bedeutenden Veränderungen der Erziehungsmethoden

führen muss, dass Lehrer, die nun besser

in der Lage sind, das Kind zu verstehen, ihre
Erziehungsweise mehr in Einklang bringen werden mit
den Naturgesetzen. [...]

Jedoch glaube ich nicht, dass jene, die an einer

Erneuerung der Menschheit arbeiten, viel von dieser

Seite zu erwarten haben. Die Herrscher und
Regierungen haben sich immer bemüht, die Erziehung
der Völker zu kontrollieren. Sie wissen besser als

irgend jemand sonst, dass die Grundlage ihrer

ganzen Macht in der Schule liegt, und darum bestehen

sie darauf, das Monopol der Schule zu behalten»

(Ferrer 1923, S. 43).

Pädagogischer Rationalismus als Leitidee

I n den Statuten seiner Internationalen Liga heisst es
1 zusammenfassend zum Konzept einer «rationel-
1 len (vernunftgemässen) Erziehung»:

«1. Die Erziehung, die man den Kindern gibt,
muss auf einer wissenschaftlichen und
vernunftgemässen Grundlage beruhen und jede übernatürliche

oder mystische Idee ausschliessen;
2. Der Unterricht ist nur ein Teil dieser Erziehung.

Ausser diesem muss die Erziehung in sich schliessen:

das Bilden der Intelligenz, das Entwickeln des Cha-

ZpH Jg. 10(2004), H. 2 71



rakters, die Kultivierung des Willens, das Vorbereiten

eines geistig und körperlich im richtigen
Gleichgewicht stehenden menschlichen Wesens, dessen

Fähigkeiten harmonisch vereint und zu ihrer grös-
sten Leistungsfähigkeit entwickelt sind;

3. Die ethische Erziehung, viel weniger theoretisch

als praktisch, muss hauptsächlich aus dem
vorbildlichen Beispiel hervorgehen und sich auf das

grosse Naturgesetz der Solidarität stützen;
4. Es ist notwendig, dass, besonders beim Unterricht

der allerjüngsten Kinder, die Programme und
Mittel so genau wie möglich der Psychologie des

Kindes angepasst sind, was jetzt beinahe nirgends
der Fall ist, weder im öffentlichen noch im Privatunterricht»

(Ferrer 1907, zit. nach Ramus 1921, S. 54).

Diese Grundsätze libertärer Bildung und
Erziehung, die von Ferrer gleichsam eklektizistisch aus
der Theorie des Anarchismus des 19. Jahrhunderts

herausgefiltert wurden, bestimmen in weiten Teilen

die Theorie und Praxis anarchistischer Pädagogik

in Europa im 20. Jahrhundert bis Ende der
1930er-Jahre.

Folgende Elemente von Ferrers Bildungs- und

Erziehungskonzept lassen sich dabei herausarbeiten:

- Bildung und Erziehung in Theorie und Praxis

müssen von religiösen Dogmen befreit werden
und auf die Basis von naturwissenschaftlichen
Erkenntnissen und vernunftgemässen Entscheidungen

gestellt werden.

- Bildung und Erziehung müssen den Menschen

ganzheitlich erfassen.

- Das «Naturgesetz der Solidarität» muss zum
zentralen Wert jeglicher ethischen Erziehung werden.

Die so genannte «gegenseitige Hilfe» (Peter
Kropotkin) als gesellschaftliches Grundprinzip
wird zur normativen Leitlinie.

- Zu einer wichtigen Grundlage bei der Erneuerung

der Schule wird sowohl die Koedukation
von Jungen und Mädchen als auch die
«gemeinschaftliche Erziehung der sozialen Klassen» (Ferrer

1923, S. 27).

- Eine Psychologie des Kindes muss zum Ausgangspunkt

der neuen Pädagogik werden.

- Bildung und Erziehung erhalten einen politi¬
schen Charakter im Kontext der Arbeiterbewegung

und sind hierbei von zentraler Bedeutung
für revolutionäre Prozesse.

Im Kontext einer Prinzipiengeschichte libertärer
Pädagogik erhält Ferrer seine Bedeutung vor allem
auf Grund seiner neuen Praxis einer freiheitlichen
Schulpädagogik. Sein Konzept einer
«vernunftgemässen» und «rationellen» Bildung setzt am
konkreten Schulsystem seiner Zeit an. Er wendet sich

gegen eine religiös und weltanschaulich geprägte
Paukschule und konkretisiert einen inhaltlich an

naturwissenschaftlichen Erkenntnissen, didaktisch an
einer Psychologie des Kindes und politisch an der

Befreiung der Arbeiterklasse orientierten Unterricht.

Neben Leo Tolstoj und Paul Robin wird Ferrer damit
zum wichtigsten Impulsgeber für eine Praxis libertärer

Bildung und Erziehung zu Beginn des 20.
Jahrhunderts.

Ferrers Leitidee in der Nachfolge von Robin kann
als Pädagogischer Rationalismus bezeichnet werden.

Er wendet sich gegen Dogmatismus und Ideo-

logisierung in der Bildung. Rationalismus bedeutet

- hinsichtlich der Methodik und Didaktik eine
Orientierung an lernpsychologischen Grundlagen
und wissenschaftlichen Erkenntnissen. Diese

Orientierung war zu diesem Zeitpunkt für die Schule

neu und findet sich bei verschiedenen
reformpädagogischen Ansätzen (zum Beispiel auch bei
Maria Montessori). Damit verbunden ist die
Einführung von Lehrbüchern, die lernpsychologischen

Kriterien entsprechen und nicht
normativpolitischen;

- hinsichtlich der Bildungsinhalte eine Orientierung

an naturwissenschaftlichen Themen und eine

Befreiung des Unterrichts von dogmatischen
und normativen Inhalten, wie sie in Spanien vor
allem durch die katholische Kirche vorgegeben
wurden;

- hinsichtlich der Institutionalisierung von Bildung
einen hohen Grad an Selbstorganisation. Schule

muss sich aus der politischen Abhängigkeit von
Staat und Kirche lösen, um eine emanzipatori-
sche Bildung ermöglichen zu können.

Mit dem Konzept des Pädagogischen Rationalismus
ist Ferrer im Kontext seiner Zeit anschlussfähig an
die reformpädagogische Bewegung zu Beginn des

20. Jahrhunderts. Sein Rationalismus hinsichtlich
Bildung und Erziehung äussert sich methodisch-didaktisch,

inhaltlich und strukturell. Libertäre
Reformpädagogik als Pädagogischer Rationalismus ist

vordem Hintergrund der libertären/anarchistischen
Weltanschauung systematisch und historisch
konsequent. Der Anarchismus als eine antiautoritäre
soziale Bewegung wendet sich gegen autoritäre
gesellschaftliche Strukturen in allen Lebens- und

Alltagsbereichen und begründet das «Prinzip
Freiheit» als Gesellschaftsprinzip über einen anthropologisch

begründeten humanen Individualismus, der
die «Gegenseitige Hilfe in der Tier- und Menschenwelt»

(Kropotkin 1902/1975) als dominantes
Sozialverhalten sieht. Er lehnt hierarchische und dogmatische

Vergesellschaftungsstrukturen ab und strebt -
im Sinne von Gustav Landauer und Martin Buber -
einen Wandel von der «Gesellschaft» zur «Gemeinschaft»

an.

Ferrers Bedeutung

Ferrers
Bedeutung liegt vor allem in der Bünde¬

lung verschiedener Elemente einer Pädagogik,
die die Autonomie des Kindes und der Gesellschaft

im Blick hat. Dabei orientierte er sich an

Aspekten aus der Pädagogik der libertären
Arbeiterbewegung und unterscheidet sich bildungspoli-

ZpH Jg. 10(2004), H. 2



tisch durch den anarchistischen Antietatismus von
sozialdemokratischen, marxistischen und kommunistischen

Bildungs- und Schulkonzepten. Er ist

Impulsgeber für eine internationale Schul- und

Bildungsbewegung, die als libertäre Variante im

reformpädagogischen Diskurs des 20. Jahrhunderts
zu deuten und zu bewerten ist. Die Forschung zur
Reformpädagogik hat diesen Aspekt des libertären
Rationalismus bislang nur randständig aufgegriffen
bzw. vernachlässigt. Bis heute verzeichnen Studien

zur Reformpädagogik im deutschen Sprachraum
kaum Hinweise auf diese Traditionslinie. Man kann

jedoch - vor allem auch im Hinblick auf die internationale

Resonanz und die nach seinem Tod ab 1909

einsetzende internationale Ferrer-Bewegung (vgl.
z.B. Avrich 1980) - bei seinem pädagogischen
Rationalismus von einer Konzeption und Bewegung
sprechen, die als eine eigenständige Richtung zu

verorten und einer Reformpädagogik der
Arbeiterbewegung in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts

zuzusprechen ist.

1 Bis zum Verkauf des Verlages 1915 erschienen ca. 60 Pu¬

blikationen.
2 In der deutschen Übersetzung von Max Nettlau von 1923

wird der Originaltitel, L'Instruction intégrale, mit Die

vollständige Ausbildung wiedergegeben (Bakunin 1923,
S. 105).

3 Robin gilt als ein massgeblicher Pionier der reformpädagogischen

Bewegung, dessen Waisenhaus in Cempuis mit
Pestalozzis Yverdon verglichen wird (Grunder 1991, S.

72). Robin, 1837 in Toulon geboren, arbeitet unter anderem

als Lehrer in Brest, lässt sich beurlauben und geht
nach Brüssel. Dort gründet er eine pädagogische
Zeitschrift, verdient seinen Lebensunterhalt als Privatlehrer,
wird Mitglied des belgischen Generalrats der Internationalen

Arbeiterassoziation und bringt das Thema der
Education intégrale in die politische Diskussion ein. Im

Zusammenhang mit politischen Protestaktionen muss er als

Franzose Belgien verlassen und siedelt nach Genf über,
wo er Michael Bakunin kennen lernt. In London hat er
Kontakt zu Karl Marx und lebt dort als Hochschullehrer.
1879 geht er nach Frankreich zurück, wo er zum Schuldirektor

von Blois ernannt wird und ein Jahr später zum
Direktor des neu gegründeten Waisenhauses von Cempuis.
Auf Druck klerikaler Kräfte wird er auf Grund seiner
fortschrittlichen und innovativen Methoden, die ihn von
Anfang an in Schwierigkeiten bringen, entlassen und muss
die Leitung 1894 abgeben. Im Anschluss daran geht er
nach Brüssel zurück, wo er Professor für Pädagogik an
der dortigen Universität wird, die Zeitschrift L'Education
intégrale gründet und sich um eine internationale
Diskussion und Verbreitung seines pädagogischen Ansatzes
kümmert. Robin nimmt sich 1912 das Leben.

Quellen
Bakunin, Michail A.: Die vollständige Ausbildung (frz. 1869):

In: Michail A. Bakunin: Gesammelte Werke. Band II. Berlin

1923, S. 105-122
Ferrer, Francisco: Die Moderne Schule. Nachgelassene Er¬

klärungen und Betrachtungen über die rationalistische
Lehrmethode. Berlin 1923

Ferrer, Francisco: Revolutionäre Schule. Berlin 1970
Ferrer, Francisco: Die Moderne Schule. Betrachtungen über

den Aufbau einer neuen Gesellschaft - Kampfansage
gegen das staatliche Monopol der Erziehung - Über die
rationalistische Lehrmethode. 2., erweiterte und ergänzte
Auflage. Berlin 1975

Ferrer, Francisco: Die Moderne Schule. Neu herausgegeben
und mit einem Beitrag zum Kontext und zur Rezeption
der libertären Reformpädagogik Francisco Ferrers von Ul¬

rich Klemm. Frankfurt am Main 2003

Kropotkin, Petr: Gegenseitige Hilfe in der Tier- und
Menschenwelt (engl. 1902). Mit einem Nachwort neu
herausgegeben von Henning Ritter. Frankfurt am Main 1975

Ramus, Pierre: Francisco Ferrer (10. Jänner 1859-13. Oktober
1909). Sein Leben und sein Werk. Nach authentischen
Quellen und Materialien, insbesondere nach den
dokumentarischen Veröffentlichungen des «Comité de défense

des victimes de la répression espagnole». Paris 1910

Ramus, Pierre: Francisco Ferrer (10. Jänner 1859-13. Oktober
1909). Sein Leben und sein Werk. Nach authentischen
Quellen und Materialien, insbesondere nach den
dokumentarischen Veröffentlichungen des «Comité de défense

des victimes de la répression espagnole». Mit einem
Nachwort von Dr. Eugen Heinrich Schmitt. Zweite,
vermehrte Auflage. Wien/Klosterneuburg 1921

Literatur
Avrich, Paul: The Modern School Movement. Anarchism and

Education in the United States. Princeton: Princeton
University Press 1980

Baumann, Heribert: Anarchie und Erziehung. In: Heribert
Baumann/Francis Bulhof/Gottfried Mergner (Hrsg.):
Anarchismus in Kunst und Politik. Oldenburg 1984, S.

99-106
Baumann, Heribert: Libertäre Pädagogik in der Weimarer

Republik, dargestellt am Beispiel der Kindergruppenar-
beitvon Ernst Friedrich und der «Freien Jugend». In: Heribert

Baumann/Ulrich Klemm/Thomas Rosenthal (Hrsg.):
Werkstattbericht Pädagogik, Bd. 1. Grafenau 1985, S.

63-88
Blankertz, Stefan: Tolstojs Beitrag zur Theorie und Praxis an¬

archistischer Pädagogik. In: Leo N. Tolstoj: Die Schule von
Jasnaja Poljana. Westbevern 1976, S. 111—XI

Blankertz, Stefan: Erziehung, anarchistische. In: Hans-Dieter-
Haller/Hilbert Meyer (Hrsg.): Enzyklopädie
Erziehungswissenschaft, Bd. 3: Ziele und Inhalte der Erziehung und
des Unterrichts. Stuttgart 1986, S. 416-418

Blankertz, Stefan: Pädagogik. In: Hans J. Degen (Hrsg.): Lexi¬

kon der Anarchie. Loseblatt-Ausgabe. 1. Ergänzungslieferung.

Bösdorf 1994 (keine durchlaufende Paginierung)
Cleyre, Voltairine de: Francisco Ferrer. In: Der Sozialist

6( 1914)H17, S. 133-135; H18, S. 138-141; H19, S. 148-150;
H20, S. 156-157; H21, S. 164-166

Day, Hern: Essai de Bibliographie sur L'Œuvre de Francisco
Ferrer. Paris/Bruxelles 1960

Grunder, Hans-Ulrich: Paul Robin - libertärer Reformpädagoge,
anarchistischer Erzieher, Kämpfer in Cempuis. In:

Ulrich Klemm (Hrsg.): Anarchismus und Pädagogik. Studien
zur Rekonstruktion einer vergessenen Tradition. Frankfurt

am Main 1991, S. 73-84
Grunder, Hans-Ulrich: Theorie und Praxis anarchistischer Er¬

ziehung (1986). Grosshöchstetten/Bern 1993

Grunder, Hans-Ulrich: Anarchistische Erziehung und das En¬

de der Utopie. In: Zeitschrift für Pädagogik, 38(1992)H4,
S. 547-574

Knapp, Ilse: Francisco Ferrer und die Bewegung der Modernen

Schule in Spanien um 1900. Schriftliche Hausarbeit
Universität Bremen 1981

Steinicke, Kerstin: Erziehung und Bildung ohne Herrschaft.
Theorie und Praxis anarchistischer Erziehung. Frankfurt
am Main 1993

Sturzenegger, Barbara: Die Free School Bewegung in der
Tradition libertärer Schulkritik und Reformversuche.
Dissertation Universität Zürich 1989

Wendel, Hermann: Francisco Ferrer. Ein Kapitel Reaktion
und Inquisition. Erweiterter Vortrag. Frankfurt am Main
1909

ZpH Jg. 10(2004), H. 2


	Francisco Ferrer : ein libertärer Schulreformer im 20. Jahrhundert

