
Zeitschrift: Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pädagogische Hochschule Zürich

Band: 9 (2003)

Heft: 1

Artikel: Die Entpolitisierung des Bildungsbegriffs

Autor: Horlacher, Rebekka

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901862

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901862
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schlechte, Monika: Graciân-Rezeption in Julius Bernhard von
Rohrs Einleitung der Ceremoniel-Wissenschaft. In: Sebastian

Neumeister/Dietrich Briesemeister: El mundo de
Graciân. Berlin 1991, S. 249-260

Tröhler, Daniel: Der deutsche Rousseau in den USA: Die
amerikanische Lehrerinnenbildung im 19. Jahrhundert. Ms
Zürich 2002

Zimmer, Robert: Die europäischen Moralisten zur Ein¬

führung. Hamburg 1999

Zweidineck-Südenhorst, Hans von: Die öffentliche Meinung
in Deutschland im Zeitalter Ludwig XIV. 1650-1700. Stuttgart

1888

Die Entpolitisierung des
Bildungsbegriffs

Rebekka Horlacher

«Bildung» verweist bis in die Mitte des 18. Jahrhunderts

hinein auf ein europäisches Konzept, das sich

auf Antike und Renaissance stützt. Mit der
zunehmenden Bedeutung von Literatur und Sprache als

nationalem Merkmal seit 1750 wird «Bildung»
jedoch nationalisiert. Das zeigt sich besonders deutlich

an der Rezeption des englischen Moralphilosophen

Anthony Ashley Cooper, third Earl of
Shaftesbury (1671-1713) im deutschen Sprachraum,
der für die Entstehung der deutschen Bildungs-
«theorie» eine zentrale Figur ist, nicht zuletzt, weil
die pädagogische Historiographie des 19. und
frühen 20. Jahrhunderts ihm eine wichtige Rolle als

einem der «Erfinder» des Bildungsgedankens
zugewiesen hat. Begründet wird diese Urheberschaft
mit der Übersetzung von Shaftesburys Konzept der
«inner form» mit «Bildung».1 Ich möchte hier
aufzeigen, dass eine genauere Betrachtung dieses Kon-
strukts auf ein differenzierteres Rezeptionsverhalten

im 18. Jahrhundert hinweist, als dies die
(geisteswissenschaftlich dominierte) Forschung bis anhin

angenommen hat. Es lassen sich einerseits deutliche
Unterschiede in der Rezeption zwischen der Schweiz

und Deutschland feststellen, andererseits veränderte

die Rezeption das Original insofern, als nur
bestimmte Teile rezipiert wurden (Horlacher 2002). Ich

konzentriere mich hier exemplarisch auf die Shaf-

tesbury-Rezeption des Kreises um Gottsched, der
ich die Shaftesbury-Rezeption des weiten Bodmer-
Kreises gegenüberstelle, weil sich daran gut zeigen
lässt, wie die deutsche Tradition Shaftesbury unpolitisch,

dafür ästhetisch-innerlich rezipierte, während
in der Schweiz die politisch-republikanische Rezeption

vorherrschend war.

Die Shaftesbury-Rezeption in Deutschland

Shaftesbury
wird im Deutschland des 18. Jahr¬

hunderts von Germanisten, Theologen und

Vertretern der «Schönen Wissenschaften und
Künste»2 rezipiert, jedoch nicht von Pädagogen3.
Für die Konstituierung des Bildungsbegriffs, wie er
sich aus der Shaftesbury-Rezeption entwickelt, ist

entscheidend, dass er sich primär (zumindest in

einer ersten Phase in Deutschland, die von Überset¬

zungstätigkeit geprägt ist) in n/chf-pädagogischen
Diskursen ausbildet: Zentral sind die «Schönen
Wissenschaften» mit ihrer Nähe zur Ästhetik. Die

Bildung des Menschen ist eng verbunden mit der
Vorstellung der schönen Seele, was sich in der Folge nur
als bedingt anschlussfähig an den pädagogischen
Diskurs erweisen wird. Bildung wird oder ist ein
ästhetisches und ethisches Thema und hängt eng
mit den Vorstellungen über Empfindungen und
über den Geschmack zusammen. In diesem Umkreis

von Ethik, Ästhetik, Empfindungen und Geschmack
entsteht die «Theorie der Bildung»4.

Die Rezeption von Shaftesbury im 18. Jahrhundert

im deutschsprachigen Raum ist quantitativ
beeindruckend, fällt sehr unterschiedlich aus und um-
fasst literarische, theologische, philosophische,
pädagogische, politische und ästhetische Aspekte.5
Dies im Gegensatz zum England des 18. Jahrhunderts,

wo Shaftesbury als Philosoph und Politiker
rezipiert wird. «It is there [in the Characteristics, RH]

that we find the mature philosophy as well as the
mature politics, the work for which Shaftesbury was
known in the eighteenth century» (Klein 1993, S.

285).

Shaftesburys Bildungskonzept orientiert sich am
Ideal des «virtuoso». Dieses erlebt im England des

17. Jahrhunderts einen Höhepunkt. Ursprünglich
aus dem Italienischen stammend, bezeichnet der

Begriff «virtuosi» meist adlige Menschen, die sich

hauptsächlich für Altertümer, Malerei und
naturphilosophische Themen interessierten. Bei den

«englischen Virtuosi» hingegen treten die ersten
beiden Themenfelder zugunsten der Naturwissenschaften

eindeutig zurück. «Der Grund für diese

Entwicklung lag unter anderem darin, dass neben
solchen Virtuosi, für die die Wissenschaft mehr oder

weniger eine <Freizeitbeschäftigung> darstellte,
immer mehr <professionelle> Gelehrte sich der Bewegung

anschlössen» (Fleitmann 1986, S. 84). Walter
Houghton unterscheidet in seinem Aufsatz zwei
Grundtypen des Virtuoso: «The amateurs or dilettantes,

and the <sincere> inquirers into nature»
(Houghton 1942, S. 54). Er begründet die Entstehung

des Ideals der Virtuosi mit dem aufkommenden

Interesse an den Höfen Europas für die Antike
und im Speziellen mit dem Interesse an der italienischen

Kultur. Während gegen Ende des 17. Jahrhun-

ZpH Jg. 9 (2003), H. 1



derts der Virtuoso als rückwärtsorientiertes
Paradigma wahrgenommen wird und das neue Ideal des

«active and industrious» Aufschwung gewinnt
(ebd., S. 214), versucht Shaftesbury nochmals «to
rescue the word <virtuoso> from contempt; to broaden

the old ideal, purified of scientific contamination
and once again to unite the courtier with the

scholar» (ebd., S. 218). Trotz dieses Versuches kann
sich dieses Ideal im 18. Jahrhundert nicht wieder
etablieren, bleibt aber ein vieldiskutiertes Thema in

der englischen Literatur, «described, mocked, praised

and lectured in plays, poems and essays» von
Autoren wie John Dryden, Joseph Addison, Jonathan

Swift, Alexander Pope, Mark Akenside, Samuel
Johnson oder William Shenstone (McCue 1971, S.

138).

Die literaturtheoretische Shaftesbury-Rezep-
tion im Umfeld Gottscheds

Als
erste Übersetzung ins Deutsche erscheint

1738 unter dem Titel Unterredung mit sich

selbst, oder Unterricht für Schriftsteller die
Schrift Soliloquy von Shaftesbury. Der Übersetzer,

Georg Venzky6, gehört als Mitarbeiter bei der Criti-
schen Historie und als Mitglied der deutschen
Gesellschaft zu Leipzig zum Umfeld Gottscheds. Das

bestätigt Venzky auch selber in seinem Vorwort zur
Übersetzung, wo er diese, sich auf Gottscheds
Schriften beziehend, mit literaturtheoretischen
Argumenten begründet. Die Schrift soll «Unterricht
für die heutigen Schrifftsteller» sein und werde
auch von Verlegern als «höchst nützlich und

nöthig» erachtet (Venzky 1738, S. 2r). Über das Thema

der Abhandlung selber gibt es laut Venzky
schon einige Schriften7, und diese alle hätten auch

den «guten Geschmack» schon wesentlich verbessert.

Aber: «Es hält noch sehr hart, ehe der gute
Geschmack bey uns überall siegen kann» (ebd., S. 3r).

Venzky bietet auch an, die restlichen Abhandlungen

von Shaftesbury zu übersetzen, falls die
«gelehrten Leser» dies wünschten (ebd., S. 4).

Vor dem Hintergrund der vorliegenden
Fragestellung ist eine Anmerkung Shaftesburys von
besonderem Interesse, da sie den Unterschied
zwischen einem «Virtuoso» und einem «Scholar»

ausführt. «I AM persuaded that to be a Virtuoso (so

far as befits a Gentleman) is a higher step towards
the becoming a Man of Virtue and good Sense,

than the being what in this Age we call a Scholar»

(Shaftesbury 1710/1981, S. 266). In dieser Anmerkung

formuliert Shaftesbury eigentlich schon in nu-
ce, was dann für die «Bildungstheorie» von Nutzen
sein wird, beziehungsweise wird eine
gesellschaftlich-politisch-soziale Aussage Shaftesburys in einen

pädagogischen Kontext hinein konkretisiert. In der
deutschen Übersetzung wird dies folgendermassen
formuliert: «Es scheinet in der That etwas
unwahrscheinliches zu seyn, dass unsere vornehme u. edele

Jugend, nach unserer heutigen Gelehrsamkeit, und
wie die Wissenschaft nun eingetheilt ist, sollte den

vollkommenen Vortheil einer rechten und guten
Erziehung durch Verbindung der Pflicht eines Gelehrten

mit der Pflicht eines rechtschaffenen Herrn und

wohlgesitteten Menschen erlangen. Academien für
Übungen, die dem gemeinen Wesen so nützlich u.

bey der Bildung eines edelen und freyen Characters
so wesentlich nothwendig sind, die werden
unglücklich versäumet. Es scheinet demnach, dass

unserer Jugend ihr eintziges Glück zwischen zwoen
gewaltig unterschiedenen Strassen suchen müsse:

Entweder auf der Strasse der Schulfüchserey u.

Schulgelehrsamkeit, welche unter dem Schut und
den allerverderbtesten Überbleibseln von der alten
Gelehrsamkeit liegt; oder auf der Strasse der
neumodischen ungelehrten Welt, welche lediglich nach

dem Character eines artigen Herrn trachtet, und
sich mit der Lapperey der heutigen Sprachen und
des ausländischen Witzes unterhält» (Shaftesbury
1746, S. 254f.)8. Mit dieser Übersetzung wird
«Ausbildung» des richtigen «Typs» von Schriftsteller in
einen pädagogischen Kontext verlegt, der mit dem

Begriff der Schule umschrieben wird. Die Jugend
wird ins Spiel gebracht, der diese «richtige
Haltung» beigebracht werden muss, wobei sich diese

Spezifizierung im Haupttext so noch nicht findet.
Zudem wird der gesellschaftlich-politische Aspekt,
der ebenfalls im Begriff des «Gentleman» steckt,
nicht aufgenommen.

Für Venzky ist Shaftesbury primär ein Autor, der
sich zu Fragen des guten Geschmacks und des richtigen

Schreibstils äussert. Shaftesbury ist weder Me-
taphysiker noch Ethiker, und die Bedeutung des So-

liloquy für die Sittenlehre wird in der Übersetzung
ausgeblendet. Venzky übersetzt Shaftesbury im

Hinblick auf seine Nützlichkeit zur Etablierung
einer elaborierten hochdeutschen Schriftsprache, die
so bald als möglich mit der Differenziertheit des

Französischen und Englischen mithalten kann. Die

«Pädagogisierung» des «Virtuoso» oder des
«Gentleman» ist dabei auch unter diesem Aspekt zu
verstehen. Dass «Bildung» in diesem engen Kontext
von Schule, Akademie oder Wissenschaft vonstatten

geht und ohne politisch-soziale-gesellschaftli-
che Komponente gedacht wird, ist keine Erfindung
Venzkys, sondern ein Ausdruck des zeitgenössischen

Diskurses. Venzky dachte bei «Gentleman»
nicht an das englische Ideal des landed man9,
sondern an eine Idealgestalt in einem schulisch-wissenschaftlichen

Kontext, die auf der Basis der «richtigen»

Literaturtheorie schreibt und damit ihre
Zeitgenossen «hebt».

Die republikanische Shaftesbury-Rezeption
bei Bodmer und Pestalozzi

Die
Shaftesbury-Rezeption bei Bodmer kon¬

zentriert sich trotz der gleichen Sprache auf
andere Inhalte. Bei Bodmer erscheint sowohl

in der Schrift Von dem Einfluss und Gebrauche der
Einbildungskraft von 1727 als auch in den Critischen

Betrachtungen über die poetischen Gemähide der

ZpH Jg. 9 (2003), H. 1



Dichter von 1741 der Name Shaftesbury. Beide

Erwähnungen sind jedoch eher marginal. Sowohl
1727 als auch 1741 wird Shaftesbury als Protagonist
(unter anderen) der Charakter-Beschreibung
erwähnt, wobei er eher der französischen Linie (La

Bruyère, Rochefoucault) zugerechnet wird, die
dadurch gekennzeichnet wird, dass «die Character der
Sitten darinnen noch viel dünner gesäet» sind
(Bodmer 1741, S. 372). Addison hingegen wird von
Bodmer in der Tradition der griechischen
Charakterbeschreibungen (Theophrast) gesehen, die als die
fundiertere Tradition betrachtet wird. Leider fehle
im deutschen Sprachraum sowohl die eine als auch
die andere Tradition. «Was unsre Deutschen anbelangt,

so muss ich bekennen, dass mir keine eigene
Schrift von dieser Art mit einem solchen Grade der
Vortrefflichkeit in die Augen des Verstandes gefallen

sey, dass ich sie denen erwähnten an die Seite

setzen dörfte» (ebd., S. 373).
Die Orientierung an der englischen Ästhetik und

an Shaftesbury wird in der Schrift Das poetische
Naturell von 1749 deutlicher (Tröhler 2001, S. 47). Bodmer

geht davon aus, dass ein «gelenker und
geschmeidiger Geist» einem Dichter wohl dabei
behilflich sein könne, sich in andere Kulturen und
Sitten einzufühlen, da dieser aber nicht zwingend
mit einem «moralischen Charakter» zusammentreffen

müsse, könne dies allein noch «keinen trefflichen

Poeten» ausmachen. «Wenn dieser gebildet
werden soll, so muss eine gute moralische Sinnesart
dazu kommen, welche macht, dass die Dinge in der
leblosen Natur und die in der moralischen Welt allemal

die absonderliche Empfindung von Vergnügen
oder Missfallen bey ihm verursachen, welche ihre
innerliche moralische Beschaffenheit haben will»
(Bodmer 1749/1989, S. 79). Die Erfahrung zeige
zudem, dass die grossen Poeten, immer auch tugendhaft

gewesen seien. Dies sei nur natürlich, da die
Poeten nur jenes weiter vermitteln könnten, was sie

selber auch empfunden hätten. «Man kan schwerlich,

damit ich mich der Worte eines vornehmen
Weltweisen [Shaftesbury, RH] bediene, eine abge-
schmaktere Art Menschen finden, als die sind, welche

wir Iztlebenden uns nicht scheuen Poeten zu

nennen, weil sie das klingende Wesen einer Sprache
in ihrer Gewalt haben, und daneben einen
unverständigen eiteln Gebrauch von ihrem Wize
machen» (ebd., S. 80f.). Der Poet muss nach Bodmer

ganz anders sein. Er sollte ein «zweyter Baumeister,
ein rechter Prometheus» sein (ebd., S. 81). Nach

dem Vorbild Shaftesburys - ohne jedoch explizit
darauf hinzuweisen - formuliert nun Bodmer
seinen idealen Poeten, der im Stile des «obersten
Künstlers» Einsicht in die Zusammenhänge der Dinge

besitzt, die Regeln und Ordnungen kennt und
seine Poetik daran orientiert. Im Gegensatz zu der
deutschen Interpretation des «idealen Poeten»
steht die Bodmersche Interpretation in einem politischen

Kontext. «Wer den Tod für ein grösseres Übel

hält, als den Landesverrath; wer lieber ein Schelm

seyn und leben will, von dem muss man nicht erwar¬

ten, dass sein Vaterland sich ihm unter vortrefflichen

Gestalten vorstelle, dass er sich eine
Rathsversammlung in ihrem feierlichen Staate vorbilden
könne; oder dass er die Stimme der Gerechtigkeit,
die auf ihrem Throne wachet, vernehme, oder dass

etwas anders sein Herz mit patriotischen Gesinnungen

entflamme» (ebd., S. 82).
Auch bei Bodmers Schüler Pestalozzi fällt die

Shaftesbury-Rezeption ähnlich aus. Von ihm sind

aus seinen Bemerkungen zu gelesenen Büchern
(Pestalozzi 1785/1786/1930) sowohl Abschriften und
Kommentare zum ersten Band der Shaftesbury-Ge-
samtausgabe von Voss und Hölty als auch zu den
Briefen zwischen Shaftesbury und Bayle von 1706,

die 1782 im Berlinischen Magazin der Wissenschaften

und Künste zum Abdruck gelangen, bekannt.
Der von Pestalozzi bearbeitete erste Band umfasst

den Letter Concerning Enthusiasm, den Sensus

Communis und das Soliloquy. Damit nimmt er nicht
Bezug auf die vor allem im Kontext der deutschen

Aufklärung vielzitierten Tugendschriften (The
Moralists, An Inquiry Concerning Virtue or Merit), die
in einer zweiten Phase nach der Gottsched-Rezeption

um 1745 in den Übersetzungen von Spalding die

Shaftesbury-Rezeption in Deutschland prägen. Diese

Phase war dominiert von der Frage, ob das von
Shaftesbury vorgeschlagene Tugendkonzept, das

sich grundsätzlich autonom von Religion
entwickeln kann, als deistisch zu gelten habe und
deshalb abzulehnen sei. Von den oben erwähnten drei
Schriften hat Pestalozzi Auszüge angefertigt, die er
teilweise mit Anmerkungen im Sinne von Ergänzungen

oder weiterführenden Überlegungen versieht.
Dieser freie Umgang mit dem Text und die

teilweise überraschenden Assoziationsketten
kennzeichnen die Pestalozzischen Shaftesbury-Exzerpte.
Dabei wird deutlich, dass er als politischer Pädagoge

Shaftesbury liest und sein Hauptaugenmerk auf
dessen erzieherische Bedeutung in einem
republikanischen Kontext legt. Dies wird beispielsweise in

den Bemerkungen über die Tugend im Sensus
Communis deutlich. «Wenn die Tugend nicht an und für
sich ihren Werth hat, so kan ich nicht Edeles daran

feinden, wenn man bloss wegen der Belohnung
ihren Pfaden folgt. Das ist Irrthum, Verkentnis der
moralischen Ordnung, in welcher die achte Tugend
sich ausbildet. Vornehme Leute, deren Erziehung
die vollige Verkehrung der moralischen Ordnung,
sind in Rom sowohl als in Bern Gegenfüssler des
gesunden Verstands» (Pestalozzi 1785/1786/1930, S.

329). Für Pestalozzi ist es eindeutig, dass dieses
sittliche oder moralische Gefühl als Basis der Tugend
nur in einem sozialen Nahraum entstehen kann,
und auch das nicht «natürlich», sondern erst durch

Erziehung. «Die Hofferziehung und Grossstetterzie-

hung kan kein Wohlwollen für Vatterland und für
sittliche Ordnung hervorbringen. Daher die Sorg
für das allgemeine Wohl nicht in unsrer Natur ligt,
sonder meistens nur durch wahre Vervollkomung
unser selbst und unsrer engen Kreisen erzihlet werden

muss» (ebd.). Im Gegensatz zu Shaftesbury be-

ZpH Jg. 9 (2003), H. 1



tont er explizit, dass Tugend nicht über die Kenntnis
des allgemeinen Wohls verfügen müsse, um Tugend
zu sein. «Nichts führt die würkliche Tugendliebe in

gefahrlichere Irrwege als ihr Hang, nach allgemeinen

Gesichtspünkten zu handeln, dj wieder dj
moralische Ordnung sind» (ebd.).

Die Deismus- und Atheismusdebatten interessieren

ihn überhaupt nicht, der Diskurs um den «wahren»

Dichter nur insoweit, als er pädagogisch relevant

ist. Da die Bemerkungen auch nicht für die
Öffentlichkeit geschrieben sind, wird auf keine
Empfindlichkeiten Rücksicht genommen und müssen

keine Verleger zufrieden gestellt oder potentielle

Käufer überzeugt werden. Somit sind sie

authentisches Zeugnis der persönlichen Auseinandersetzung

Pestalozzis mit Shaftesbury, aus dem deutlich

wird, dass Pestalozzi Shaftesbury offenbar als

äusserst anregenden Autor wahrgenommen hat,
ohne im Geringsten auf die bekannten Diskussionen

bezüglich Überlegenheit der englischen vor
den französischen Philosophen und Literaten
einzugehen und auch ohne sich überhaupt um die bisherige

Shaftesbury-Rezeption zu kümmern. Er lässt

sich von der Lektüre nur bedingt im eigentlichen
Sinne beeinflussen, wird aber zu eigenen
Gedankengängen angeregt, die nicht direkt mit dem
Gelesenen in Verbindung zu stehen brauchen. Daraus
wird deutlich, dass Pestalozzi Shaftesbury als einen
Autoren wahrnimmt, mit dem er zwar viele
Grundannahmen in Bezug auf Gesellschaft und Triebnatur
des Menschen teilt, ohne sich aber über Details oder
gelehrte Diskurse weitere Gedanken zu machen.

Diese Beispiele machen deutlich, dass sich die
Rezeption von Shaftesbury in der Schweiz und in
Deutschland jeweils auf Teilaspekte konzentriert,
die mit den bestehenden Traditionen vereinbar
sind. Die Schweiz schliesst mit Bodmer und Pestalozzi

an den republikanischen Teil Shaftesburys an, bei
dem der tugendhafte (Staats-)bürger im Vordergrund

steht, während in Deutschland der schöpferische

Künstler, der sich aus sich selber «bildet»,
dominant ist. Auf dieser Basis entwickelt sich dann der

Bildungsbegriff in Deutschland über die «Weimarer
Klassik» zu einer ästhetisch-innerlich-organologi-
schen Bildungstheorie, während das politisch-republikanische

Konzept in der pädagogischen
Geschichtsschreibung mehr oder weniger in Vergessenheit

geraten ist.

1 «Das in England, besonders durch Shaftesbury, ent¬
wickelte Konzept des Genies und des Enthusiasmus fand
in Deutschland so leicht Eingang, weil es die Dichtung als
ein Werk der göttlichen Inspiration interpretierte und
damit auf ein vertrautes religiöses Modell bezog, das sich
durch räumliche Metaphern veranschaulichen liess: Eine
höhere Idee ist ins Innere des Dichters eingegangen, von
wo aus sie wieder als poetische Sprache empordrängt,
deren Originalität von göttlicher Abkunft zeugt» (Schlaffer

2002, S. 90).
2 Eine Untersuchung des Terminus' «Schöne Wissenschaften»

wirft «aber ein Licht auf die Bildungsziele, die
Wissenschaftsklassifikation und die Ästhetik des 18.
Jahrhunderts» (Strube 1990, S. 136). Unter «Schöne
Wissenschaften» werden dabei diejenigen Fächer gezählt - be¬

zeichnenderweise wird teilweise für «Schöne
Wissenschaften» auch der Begriff «Gute Wissenschaften»
verwendet -, die nicht einer traditionellen Fakultät zuzuordnen

sind, und meint im Grunde genommen «ästhethische
Disziplinen» (ebd., S. 138). Das Wort «Wissenschaft»
verweist dabei nicht auf eine akademische Disziplin,
sondern auf ein allgemeines Wissen oder eine allgemeine
Kenntnis von einem Gegenstand, wobei die Bezeichnung
«Wissenschaften» auch synonym für «Künste» verwendet
wird.

3 Der pädagogische Diskurs im 18. Jahrhundert wird
hauptsächlich von Philologen, Philanthropen oder
Kinderärzten bestimmt.

4 Für die Situierung von Bildung in einem europäischen
Kontext ist es wichtig, sich zu vergegenwärtigen, dass
«der neuzeitliche Bildungsbegriff historisch gefärbt ist».
Dem 18. Jahrhundert gilt «Klarheit des Menschen über
seine Bestimmung als eigentlicher Sinn aller Bildung»
(Wolff 1949, S. 10). Bildung wird verstanden als dasjenige,

was Spalding mit der «Bestimmung des Menschen»
ausdrückt und dabei speziell diejenigen Anteile meint,
die sich nicht auf eine anthropologische Grundannahme
beziehen, sondern auf die pädagogischen Möglichkeiten
zur Erreichung oder Flervorbringung dieser Bestimmung.

5 Wenn man vergleicht, wann welche Schriften Shaftes¬

burys ins Deutsche übersetzt wurden und wann welche
ins Französische, zeigt sich, dass die französischen
Übersetzungen sowohl früher beginnen als auch andere
Schwerpunkte setzen. 1709 erscheint die erste Übersetzung

(Letter Concerning Enthusiasm), 1710 die zweite
(Sensus Communis), 1712 die dritte Judgement of Hercules).

In den vierziger Jahren und zu Beginn der fünfziger
erscheinen drei Ausgaben der Moralists (1744, 1745,
1751), 1769 die erste Gesamtausgabe und erst 1771 das

Soliloquy als Einzelausgabe. In Deutschland hingegen
folgen die ersten Übersetzungen erst später, dafür in
kürzerer Folge, mehr Schriften umfassend und beginnend
mit dem Soliloquy (1738) (vgl. Weiser 1916, S. 556f.). In

Bezug auf Deutschland liegt die Brisanz darin, dass mit
Shaftesbury versucht wurde, sich von der französischen
Hegemonie zu lösen, für diesen Zweck aber ein Autor
gewählt wurde, der ebenfalls und schon viel früher im
französischen Sprachraum Aufmerksamkeit und Bedeutung
fand.

6 Venzky wird 1704 in der Nähe von Magdeburg geboren,
studiert in Halle Theologie, Sprachen, Mathematik und
Philologie und arbeitet in der Folge als Lehrer und Rektor
an verschiedenen Schulen. Daneben ist er Autor theologischer

und ästhetischer Werke, Übersetzer einiger englischer

Schriften und Mitarbeiter bei den Beyträgen zur
Critischen Historie der deutschen Sprache. Er stirbt 1757.

7 Erwähnt werden unter anderen folgende Titel: James
Ralph: The taste of the town: or, a guide to all publick
diversions. London 1731; Die Rezension von Leibniz über
die Werke Shaftesburys; Jonathan Swift: Anti-Longin,
Oder die Kunst in der Poesie zu kriechen. Leipzig 1734;
Johann Jakob Bodmer/Johann Jakob Breitinger: Die
Discourse der Mahlern. Zürich 1721-1723; Johann Christoph
Gottsched: Versuch einer Critischen Dichtkunst. Leipzig
1730; Acta semieruditorum (1718); Die Mittel in der
gelehrten Welt berühmt zu werden von Christian Ludwig
von Hagedorn. Leipzig 1736; Christian Ludwig Liscow:
Die Vortrefflichkeit und Nothwendigkeit der elenden
Scribenten, gründlich erwiesen von ***. 1734; Johann B.

Mencke: De Charlataneria Eruditorum Declamationes
duae. Lipsia 1715 und das Critische Rebenmesser 1737—

1738.
8 Die Übersetzung von Venzky von 1738 erscheint 1746 in

einer zweiten Auflage, ohne dass diese als solche
gekennzeichnet worden wäre und ohne Hinweis auf den
Übersetzer, was immer wieder Verwirrung bei der Zuordnung

gestiftet hat. So wird sie in den deutschsprachigen
Bibliothekskatalogen als «anonyme Übersetzung» aufgeführt,

ebenso bei Weiser 1916, S. 557, während sie bei
Larthomas 1985, S. 681 und in der Bibliographie von Laurent

Jaffro den Verlegern Christoph Seidel und Georg E.

Scheidhauer zugeschrieben wird (http://www-philo.univ-

ZpH Jg. 9 (2003), H. 1



paris1.fr/Jaffro/SelectedShaftesbury.htm). Ein Textvergleich
belegt aber deutlich die Übereinstimmung mit der ersten
Ausgabe des Soliloquy.

9 Mit dem Begriff des landed man wird eine Lebensform
bezeichnet, die im Gegensatz zum commercial man steht.
Die Gründung der Bank of England in der Mitte der
1690er-Jahre hatte zur Folge, dass ein äusserst erfolgreiches

und langlebiges System der öffentlichen Kreditvergabe

geschaffen wurde. Einzelpersonen und Unternehmen

konnten neu in den Staat investieren, was ein
verändertes Verhältnis zwischen Staat und Bürger zur
Folge hatte, nämlich ein Verhältnis zwischen Schuldner
und Geldgeber (Pocock 1979/1993, S. 72). Dies habe
zudem dazu geführt, dass die Beziehungen zwischen Bürger

und Staat moralisch indifferent geworden seien. Diese

neue «Schicht» des commercial man habe eine
Gegenbewegung hervorgerufen, die sich eine Wiederbelebung

des republikanischen Ideals zum Ziel setzte. In

ihren Augen waren die commercial men korrupt, weil
sich ein Leben, das von Tausch und Handel geprägt ist,
nicht an einem übergeordneten Ideal orientieren könne.
Dagegen proklamierten sie das Ideal des Patrioten, der
Eigentümer von Land und auf dieser Basis fähig und
willens ist - auch weil er sich aufgrund seiner Renten nicht
um Einkünfte zu kümmern hat -, sich ganz den öffentlichen

Pflichten zu widmen. «The landed man, successor to
the master of the classical oikos, was permitted the leisure

and autonomy to consider what was to others' good as

well as his own; but the individual engaged in exchange
could discern only particular values - that of the commodity

which was his, that of the commodity for which he

exchanged it» (Pocock 1975, S. 464).

Quellen
Bodmer, Johann Jakob: Critische Betrachtungen über die

poetischen Gemähide der Dichter. Zürich 1741

Bodmer, Johann Jakob: Das poetische Naturell (1749). In:

Max Wehrli (Hrsg.): Das geistige Zürich im achtzehnten
Jahrhundert. Basel 1989, S. 79-83

Pestalozzi, Johann Heinrich: Bemerkungen zu gelesenen
Büchern, Nr. 13: Schafftsbyry (1785/1786). In: Ders.: Sämtliche

Werke. Bd. 9: Schriften aus der Zeit von 1782-1787.
Artur Buchenau/Eduard Spranger/Hans Stettbacher
(Hrsg.). Berlin/Leipzig 1930, S. 324-343

Shaftesbury, Anthony Ashley Cooper: Soliloquy: or, advice to
an author (1710). In: Ders.: Standard Edition. Sämtliche
Werke, ausgewählte Briefe und nachgelassene Schriften.

Bd. 1,1. Gerd Hemmerich/Wolfram Benda (Hrsg.).
Stuttgart-Bad Cannstatt 1981, S. 35-301

Shaftesbury, Anthony Ashley Cooper: Soliloquium von den
wahren Eigenschaften eines Schriftstellers, und wie einer
solches werden könne: Aus dem Englischen in die Hoch-
teutsche Sprache übersetzt. [Georg Venzky (Übers.)].
Magdeburg/Leipzig 1746

Venzky, Georg: Vorbericht. In: Anthony Ashley Cooper, third
Earl of Shaftesbury: Unterredung mit sich selbst, oder
Unterricht für Schrifftsteller. Magdeburg/Leipzig 1738, S.

2-4v

Literatur
Fleitmann, Sabina: Walter Charleton (1620-1707); «Virtuo¬

so»: Leben und Werk. Frankfurt am Main 1986

Horlacher, Rebekka: Bildungstheorie vor der Bildungstheorie.
Die Shaftesbury-Rezeption in Deutschland und der

Schweiz im 18. Jahrhundert. Diss. Universität Zürich 2002
Houghton, Walter E.: The English Virtuoso in the

Seventeenth Century. In: Journal of the History of Ideas
3(1942)H 1, S. 51-71 und H2, S. 190-219

Klein, Lawrence E.: Shaftesbury, politeness and the politics
of religion. In: Nicholas Phillipson/Quentin Skinner
(Hrsg.): Political discourse in early modern Britain.
Cambridge 1993, S. 283-301

Larthomas, Jean Paul: De Shaftesbury à Kant. Lille/Paris 1985
McCue, Daniel L. Jr.: Science and Literature: The Virtuoso in

English Belles Lettres. In: Albion 3(1971)H3, S. 138-156
Pocock, John G.A.: The Machiavellian Moment. Florentine

Political Thought and the Atlantic Republican Tradition.
Princeton 1975

Pocock, John G.A.: Die Mobilität des Eigentums und die Ent¬

stehung der Soziologie des 18. Jahrhunderts (1979). In:
Ders.: Die andere Bürgergesellschaft. Zur Dialektik von
Tugend und Korruption. Frankfurt am Main/New York/
Paris 1993, S. 60-96

Schlaffer, Heinz: Die kurze Geschichte der deutschen Litera¬

tur. München 2002
Strube, Werner: Die Geschichte des Begriffs «Schöne

Wissenschaften». In: Archiv für Begriffsgeschichte, Bd. XXXIII.
Bonn 1990, S. 136-216

Tröhler, Daniel: Republikanismus und Pädagogik. Pestalozzi
im historischen Kontext. Ms Zürich 2001

Weiser, Christian Friedrich: Shaftesbury und das deutsche
Geistesleben. Leipzig/Berlin 1916

Wolff, Hans M.: Die Weltanschauung der deutschen Auf¬

klärung in geschichtlicher Entwicklung. München 1949

Grenzen der Internationalisierung
von Universitätssystemen

Gabriele Lingelbach

Wissenschaftliche Ausbildung und Forschung
finden in der so genannten westlichen Welt im Rahmen

von wissenschaftlichen, meist universitären
Institutionen statt. Die akademische Sozialisierung
durch diese Institutionen prägte und prägt bis heute

die Vorstellungen von Forschern sowohl über die
Gegenstände und Methoden ihres Faches als auch
über Formen von «Wissenschaftlichkeit» oder die
Organisation von Lehre und Forschung (Middell/
Lingelbach/Hadler 2001). Der institutionelle
Rahmen, in dem sich Wissenschaftler bewegen, ist mithin

konstitutiv zum einen für ihre kognitive
Ausrichtung, zum anderen für ihre
wissenschaftsorganisatorischen und -politischen Konzepte. Aller¬

dings ist dieser institutionelle Rahmen seinerseits in

seiner konkreten Ausprägung von Land zu Land
unterschiedlich gestaltet (Ben-David/Zloczower 1962):
Im 19. Jahrhundert entwickelten sich sehr ungleiche
Wissenschaftslandschaften, die untereinander
variierten

1.)in Bezug auf ihre Nähe zum Staat (hinsichtlich
der staatlichen Eingriffsrechte in den tertiären
Bildungssektor etwa bei Berufungen oder bei
der Festlegung von Lehrplänen oder der Regulierung

von Prüfungen, betreffs der Finanzierung,
die eher staatlichen oder eher privaten
Ursprungs sein konnte etc.),

2.)in Bezug auf ihre mehr oder weniger enge An-
bindung an den sekundären Bildungssektor und

3.) in Bezug auf ihre Differenzierungsart (beispiels-

ZpH Jg. 9 (2003), H. 1


	Die Entpolitisierung des Bildungsbegriffs

