Zeitschrift: Zeitschrift fur padagogische Historiographie

Herausgeber: Padagogische Hochschule Zlrich

Band: 9 (2003)

Heft: 1

Artikel: Zwischen europaischem Diskurs und nationalem Kontext : das
Deutsche Programm von Christian Thomasius

Autor: Casale, Rita

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901861

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-901861
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

social group work existierte, auch nach 1945 nicht
anschlussfahig war?

Die folgenden vier Studien versuchen exempla-
risch, auf diese noch immer zu wenig reflektierte
Bedeutung nationaler Kontexte bzw. Barrieren hin-
zuweisen - in der Hoffnung, dass dadurch der Ruf
nach «Internationalisierung» noch sinnfalliger und
mittels der Reflexion eigener Vorverstandnisse auch
vermehrt umgesetzt wird. Sie thematisieren exem-
plarische Sachverhalte in chronologischer Reihen-
folge: von der Rolle der franzésischen Moralistik in
den Anfangen des deutschen Diskurses der Nation
bzw. der deutschen Nationalsprache um 1700 (Rita
Casale) zur Konstruktion von «Bildung» als Inbe-
griff deutscher Kultur im 18. Jahrhundert mit Ruck-
griff auf Shaftesbury (Rebekka Horlacher) und von
der Imagination eines Exports deutschen Universita-
tenwesens in die USA im 19. Jahrhundert (Gabriele
Lingelbach) zur Reflexion unterschiedlicher Kon-

zepte von Sozialpadagogik in der Schweiz und in
Deutschland in der zweiten Halfte des 19. Jahrhun-
derts (Bettina Grubenmann).

Literatur

Burke, Peter: Historiography and Philosophy of History. In: Pe-
ter Burke (Hrsg.): History and Historians in the Twentieth
Century. Oxford: Oxford University Press 2002, S. 230-249

Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode: Grundzige
einer philosophischen Hermeneutik. Tibingen 1960

Petersen, Peter: Nachwort. Entwicklung eines eigenen Schul-
wesens in USA. — Ablésung von Europa. In: John Dewey/
William Heard Kilpatrick: Der Projekt-Plan: Grundlegung
und Praxis. Weimar 1935, S. 206-213

Plessner, Helmuth: Die verspétete Nation: Gber die politische
Verfuhrbarkeit birgerlichen Geistes. 2., erw. Aufl. von:
Das Schicksal deutschen Geistes im Ausgang seiner bir-
gerlichen Epoche (1935). Stuttgart 1959

Sombart, Werner: Handler und Helden. Patriotische Besin-
nungen. Munchen/Leipzig 1915

Winkler, Heinrich August: Der lange Weg nach Westen.
Minchen 2000

Wehler, Hans-Ulrich: Nationalismus. Geschichte, Formen, Fol-
gen. Minchen 2001

Zwischen europaischem Diskurs
und nationalem Kontext: Das Deutsche
Programm von Christian Thomasius

M Rita Casale

m Kontext des Themas der Internationalisierung

|asst sich die Rolle der Sprache nicht auf die An-

sicht reduzieren, sie sei blosses Mittel der Verstan-
digung. Dem scheinbaren Mittel kommt selbst eine
politische Bedeutung zu, die fur das Thema von Re-
levanz ist. Schon im Zeitalter des Humanismus be-
ruhte das grosse Interesse fur die Philologie auf de-
ren politischen Implikationen. Spatestens in der
Renaissance wird diese politische Bedeutung der
Sprache dergestalt spezifiziert, dass im européi-
schen Raum Nationalbewusstsein und Sprachbe-
wusstsein kaum mehr voneinander zu trennen sind.
In meinem Beitrag werde ich versuchen, anhand der
Analyse von Thomasius’ Gracian-Rezeption eine der
ersten Problematisierungen des Verhéltnisses von
Nation und Sprache im deutschsprachigen Raum
darzustellen. Eine Untersuchung dieser Rezeption
kann fir die historische Bildungsforschung insofern
bedeutsam sein, als sie einige topoi des aktuellen
Forschungsstands in Frage zu stellen geeignet ist.
Denn erstens zeigt sie, wie notwendig es fur die his-
torische Bildungsforschung ist, vergleichende Ana-
lysen der Literatur schon vor dem 18. Jahrhundert?
durchzufthren. Zweitens zieht sie fur den Vergleich
ein Gebiet in Betracht, das sich nicht mit «Mittel-
europa» deckt (Horn/Németh/Pukansky/Tenorth
2001). Die Einsicht in die Vermittlerrolle, die Frank-
reich in der deutschen Rezeption von Gracian spiel-
te, macht es moglich, den européaischen Diskurs

ZpH Jg. 9 (2003), H. 1

Uber die hofische Erziehung zu rekonstruieren, der
seine Zentren in Italien, Spanien und Frankreich
hatte. Schliesslich werden auch Erziehungsorte
sichtbar, die von der Geschichte der Institutionen ig-
noriert werden. Im 17. Jahrhundert wurden an den
Hofen und in den Pariser Salons Erziehungsmodelle
vermittelt, die in den Lehrcurricula sehr selten zu
finden sein werden.

Erhellend in Bezug auf die politische Bedeutung
der Sprache ist aber Thomasius’ Gracian-Rezeption
vor allem deshalb, weil insbesondere im deutschen
Sprachraum das Verhéltnis zwischen Sprachbewusst-
sein und Nationalbewusstsein seit dem 19. Jahrhun-
dert so eng gedacht wurde, dass die nationale Spra-
che geradezu als Ausdruck des Wesens eines Volks
betrachtet wurde. Heidegger bringt dies in seiner
Schrift von 1959 Der Weg zur Sprache nur auf den
Begriff, wenn er das Zeigen zum Wesen der Sprache
macht. Was die Sprache, wahrend sie spricht, zeige,
sei das Eigene des Geschehens - eines Geschehens,
das fur Heidegger als geschichtliches Schicksal eines
Volkes zu verstehen ist. In der Literatur, aber vor al-
lem in der Poesie und in der Philosophie werde das
Eigene des historischen Schicksals eines Volkes ge-
sagt. Die Sprache eines Volkes sei der Trager seiner
Besonderheit. Das Wesen eines Volkes ist, was sich
in seiner Literatur, in seiner Dichtung und in seiner
Philosophie zeigt (Heidegger 1959/1965, S. 241ff.).

Die Identitat, die Heidegger zwischen Sprache
und Volk setzt, ist noch heute die implizite Voraus-
setzung der kulturellen und literarischen Kanone,

33




34

die ausschliesslich auf der Tradierung des Sprach-
gutes einer Nation beruhen. Die Geschichte, die ich
im Gegensatz dazu erzahlen méchte, ist eine kultu-
relle Episode, in der die Definition nationaler kultu-
reller Codes dank der Ubersetzung von einer Spra-
che in eine andere und von dieser in eine weitere
entstanden ist. Ausgehend von dieser Geschichte
wage ich die These zu formulieren, derzufolge nicht
das Eigene, sondern die Aneignung des Fremden
ein «Volk» bestimmt. Die Ubersetzung als histori-
sche Aneignung eines anderen Kontextes ist immer
untreu. Aber es ist gerade diese Untreue, die die
Kommunikation und die Formation jener politisch-
kulturellen Identitaten erméglicht, die wir Nationa-
litdten nennen.

Christian Thomasius beabsichtigte in der sehr
wahrscheinlich ersten deutschsprachigen Univer-
sitatsvorlesung im Wintersemester 1687/1688 in
Leipzig? Gracians Werk Ordculo manual y arte de
prundencia zu behandeln. Die erste Vorlesung hat-
te die Form eines programmatischen Diskurses. Tho-
masius wollte sich in deutscher Sprache mit der
franzésischen Tradition unter Zuhilfenahme des
Buchs von Gracian auseinandersetzen. Der Titel des
deutschen Programms von Thomasius lautete: Wel-
cher Gestalt man denen Frantzosen in gemeinem
Leben und Wandel nachahmen solle? Ein Collegium
Uber des Gratians Grundreguln, Vernufftig, klug
und artig zu leben. Der junge Dozent hat dann al-
lerdings von der weiteren Durchftuhrung seines Pro-
gramms in diesem Wintersemester abgesehen (Forss-
man 1977).

Schon die Anktindigung des Kollegs wirft die Fra-
ge auf, was ein spanischer Autor, ein Jesuit, in der
Auseinandersetzung der Deutschen mit den Franzo-
sen zu tun hat. Es lasst sich darauf leichter eine Ant-
wort finden, wenn man versucht, die Rezeptionsge-
schichte von Gracians Werk, auf das sich Thomasius
bezog, zu rekonstruieren.

Gracians Schrift war im Jahr 1647 unter dem Na-
men des Bruders von Gracian erschienen, um die
Zensur der Jesuiten zu umgehen. Thomasius konnte
kein Spanisch. Er las und interpretierte Gracians
Schrift in ihrer franzésischen Ubersetzung, die im
Sommer 1684 von Nicolas Amelot de La Houssaie
unter dem Titel L’/homme de cour erschienen war.
Dabei beschrankte sich Amelot de La Houssaie nicht
nur auf das Original, sondern ergénzte das Ordculo
manual mit Auszigen aus anderen Werken von
Gracian, insbesondere aus La Agudeza y Arte de In-
genio, 1648, und aus E/ Discreto, 16463. Damit ver-
wandelte er das Buch in ein Handbuch fur den Hof-
mann?.

Das Franzoésische Oraculo Manual: L’homme
de cour von Amelot de La Houssaie

racians Schrift hatte weder im Original noch
G in der friheren italienischen Ubersetzung so

viel Erfolg wie in der franzésischen Fassung®.
Sie erlebte in kurzer Zeit ein Dutzend Ausgaben
und trug entscheidend zur Rezeption Gracians auch
jenseits der franz6sischen Grenzen bei.

Amelot de La Houssaye widmete sie Ludwig XIV.
Seine Zeitgenossen waren sich allerdings einig, dass
er mit seiner Widmung die konventionellen Gren-
zen der Hoflichkeit Gberschritten hatte®. Die
schmeichelhafte Hoflichkeit Amelots einerseits, die
besondere Farbung, die Gracidans Buch durch die
Veranderung des Titels erhielt, andererseits, liessen
die Resonanz auf den Text unterschiedlich ausfallen.

Die unterschiedlichen Reaktionen auf L’homme
de cour waren mit den verschiedenen Aspekten des
hoéfischen Lebens in Frankreich wahrend der Regie-
rung Ludwigs XIV eng verbunden. Amelot hatte die
spanische Schrift mit seiner Ubersetzung dem fran-
z6sischen Kontext angepasst. Das deutlichste Zei-
chen dieser Anpassung ist die Ubersetzung des Ti-
tels. Was legitimiert Amelot de La Houssaye,
Ordculo manual mit L’/homme de cour zu Uberset-
zen? Geht es nur um eine Ubersetzung, die in einem
wortlichen Sinn untreu ist? Oder falscht sie auch
den Sinn des Buchs? Ist Gracians Werk ein Handbuch
fur den vollkommenen Hofmann?

Amelot bettete mit dieser Ubersetzung des Titels
Gracians Buch in die Tradition der Handbucher oder
Ratgeber fur die Erziehung des vollkommenen Hof-
manns ein. Diese Tradition war von Baldassar
Castigliones /I libro del Cortegiano (1526) massgeb-
lich bestimmt worden. Gracidan hatte Castiglione
ohne Zweifel gelesen und war von ihm auch beein-
flusst worden. Der Hofmann war ausserdem in Spa-
nien konzipiert worden und wurde von Juan
Boscans bald nach Erscheinen ins Spanische Uber-
setzt. Aber der historische Kontext, in dem Castig-
lione Gber den Hof reflektierte, war ein génzlich an-
derer als jener Gracians. Italien oder genauer der
Hof von Urbino unter der Herrschaft des Ge-
schlechts der Montefeltri am Anfang des 16. Jahr-
hunderts kann mit dem Spanien Philipps IV in der
Mitte des 17. Jahrhunderts kaum verglichen wer-
den. Zwischen [/ libro del Cortegiano (1526) und
Oraculo manual (1647) war in Europa Entscheiden-
des geschehen: Religionskriege, die Einfiihrung der
Zensur durch die Inquisition und die Gestaltung
neuer kultureller und territorialer Identitaten. Be-
vor die Nationen eine territoriale Stabilitat annah-
men, erhielten sie eine Art physiognomischen Cha-
rakter’: Nationen wurden kollektive Gebilde, durch
die das Gesicht der Kultur gepragt wurde (Krauss
1947, S. 46).

Was sich bei Gracian im Vergleich zu Castiglione
grundsatzlich verandert hatte, war die Stellung
zum Hof. Castiglione schrieb am Hof als Hofmann.
Gracian schrieb Uber den Hof als Zuschauer. Beide

ZpH Jg. 9 (2003), H. 1



waren Uberzeugt, dass der Hof der Ort ist, an dem
die comédie humaine stattfand, wo Schwache und
Grosse der Menschen zu beobachten seien. Aber die
Form, in der sie diese Uberzeugung ausdriicken,
zeigt ihre verschiedene Stellung zum Hof sehr deut-
lich. Il Libro del Cortegiano ist eine Konversation,
ein hofisches Spiel, eine Unterhaltung, die in der
Tradition von Boccaccios Decamerone (1353) stand.
Ordculo manual dagegen ist eine Sammlung von
Verhaltensregeln, die nach dem Modell der Kasuis-
tik der Jesuiten geschrieben wurde. Diese Regeln
wollten provisorische, kontingente Ratschlage fir
das Verhalten sein, mit dem man am Hof zurecht-
kommen konnte.® Das Héfische wurde bei Gracian
zur Hoéflichkeit. Der Hof war bei ihm nicht mehr
Vorbild, sondern der Ort, an dem die menschlichen
Beziehungen anschaulich wurden. Das Hofische be-
deckte die ganze Ebene der Politik. Die Lebenskun-
de, die Gracian bei der Beobachtung des hofischen
Lebens erwarb, stellte die Basis dar fur seine Fas-
sung der Politik als Weltklugheit.

Insofern die Identifikation der politischen Sphare
mit dem Hof die Voraussetzung der Politik Ludwigs
XIV wurde, passte Gracians Werk zwar sehr gut in
den franzésischen Kontext, dem die Ubersetzung
Amelots gewidmet war, dafur aber weniger in den
Kontext der Tradition, in die er es durch seinen Titel
gestellt hatte. Die Hofe im Italien der Renaissance
konnten schon wegen ihrer Mehrzahl im Unter-
schied zur politischen Rolle des franzésischen Hofes
Ludwigs XIV nicht der Ort sein, an dem irgendeine
nationale Identitat Gestalt annahm. In Versailles
hingegen sollten die Verhaltensregeln fir das Be-
nehmen der Franzosen diktiert werden. Und die hé-
fischen Beziehungen dort bestimmten die Macht-
verhéltnisse, die in Frankreich im 17. Jahrhundert
herrschten. Die Distanz jedoch, die die betrachten-
de Haltung Gracians gegenuber der Identifikation
der politischen Sphare mit dem hofischen Leben
zum Ausdruck brachte, wurde durch die Einbettung
seines Ordculo manual in die Tradition der italieni-
schen Hofliteratur aufgehoben. In seinem Buch bil-
det die Feststellung dieser Identifikation die Basis
seiner Fassung der Politik als praktisches und von
der Situation abh&ngiges Wissen, ohne dass da-
durch zugleich diese Identifikation selbst gerecht-
fertigt werden sollte.

Der Hof, den Gracian wirklich vor Augen hatte,
war weder der der italienischen Renaissance noch
der von Ludwig XIV. Sein Held war nicht der Son-
nenkénig, sondern Ferdinand der Katholische
(1452-1640), Begruinder des spanischen Weltreiches
(vgl. Gracian 1676) und wie Ludwig XIV Paladin der
religiésen Einheit des Landes. Der franzosische
Ubersetzer betonte die Parallele zwischen Ferdi-
nand dem Katholischen und Ludwig XIV. In der Wid-
mung an den Kénig, die am Anfang seiner Uberset-
zung des Ordculo manual steht, schrieb Amelot de
La Houssaie: «Euer Maiestat / Sire, kommt der scho-
ne Nahme eines Kéniges der Kénige / welchem Gra-

ZpH Jg. 9 (2003), H. 1

cian seinem Ferdinand beyleget / vollkommen zu»
(Gracian 1711). Auch diese Parallele hat politische
Bedeutung, denn aus Amelots Vergleich ist sowohl
Frankreichs Wille, Spanien in der Rolle der ersten
europaischen Macht zu ersetzen, als auch die neue
Konfiguration der Machtverhaltnisse in Europa,
herauszulesen.

Ein weiterer Faktor fur den Erfolg Gracians am
franzosischen Hof darf nicht Gbersehen werden:
Gracian war Jesuit.? Engagiert im Kampf gegen die
Hugenotten und insbesondere gegen die Jansenis-
ten von Port-Royal und deren Einfluss auf einen
grossen Teil der intellektuellen Kreise begrusste
Ludwig XIV mit Freude die Ubersetzung und die
Verbreitung von Ordculo manual.

Aber nicht nur Versailles, sondern auch die Pari-
ser Salons waren von dem Autor begeistert, der das
Geheimnis des Erfolgs mit der Kunst des Scheins er-
klart hatte, der die Korrektur der Natur mit der
Kunst empfohlen und der geraten hatte, die Lei-
denschaften zu regulieren, wenn man Macht ausu-
ben wolle. Besondere Erwahnung verdient in die-
sem Zusammenhang der Salon von Madame de
Sablé. Neben dem Jansenistenkloster von Port-Roy-
al gelegen, wurde er von berihmten Géasten wie
zum Beispiel La Rochefoucauld besucht. Im Salon
der Madame de Sablé sollen sich die wichtigsten
Vertreter der franzoésischen Moralistik im 17. Jahr-
hundert getroffen haben. Hier war die Aphoris-
menbildung ein sehr beliebtes Gesellschaftsspiel.
Das Ordculo manual von Gracian wurde als Vorlage
fur dieses Spiel benutzt. Die hofische Gesellschaft
versuchte mit ihrer Aphorismenbildung, die Rat-
schlage des Spaniers dem franzdsischen Kontext an-
zupassen.1® Vermutlich war es hier gerade die dis-
tanzierte Betrachtungsweise des Gracian, die
Amelot, der fur den Hof geschrieben hatte, ihm zu
nehmen gedachte, die die hier versammelten asthe-
tisch Gebildeten faszinierte und die Stellung der
eher dem Jansenismus zugetanenen Salons in der
Konkurrenz zum Hof stutzte. Vielleicht schatzten
die Moralisten an Gracian gerade den bosen Blick
auf den &usserlichen Schein der Hoflichkeit am Hof.

Asthetische Kritik erfuhr Gracians Ordculo ma-
nual denn auch ausgerechnet von einem Jesuiten,
von Dominique Bouhours. Aber auch diese astheti-
sche Kritik beruhte auf einer politischen. Sie betraf
das Verhaltnis zwischen Sprache und Nation. Mit
Bouhours begannen die Prinzipien des asthetischen
Klassizismus, der «netteté» und «clarté» der Spra-
che, sich in Frankreich durchzusetzen. Der Klassizis-
mus wurde der Stil, durch den das Franzésische die
Sprache des gelehrten Europa werden sollte. Bou-
hours’ Missachtung von Gracians Konzeptismus im-
plizierte auch, die kulturelle Uberlegenheit Frank-
reichs gegenlber Spanien durch die Reinheit des
klassischen Stils der franzésischen Sprache zu be-
haupten.

In seinem sprachkritischen Traktat in Dialogform
Entretiens d’Ariste et d’Eugene (1671) zdgerte Bou-
hours nicht, Gracians Stil als unverstandlich zu cha-

35



36

rakterisieren: «Gracian est parmi les Espagnols mo-
dernes un de ces genies incomprehensibles; il a beau
coup d’élevation, de subtilité, de force, & mesme de
bon sens: mais on ne scait le plus souvent ce qu'il
veut dire, & il ne scait pas peut-estre luy-mesme;
quelques-uns de ses ouvrages ne semblent estre faits
que pour n’estre point entendus» (Bouhours 1671,
S. 203). In dem spateren Werk Maniére de bien pen-
ser dans les ouvrages d’esprit (1687) veranderte sich
das Urteil von Bouhours Uber Gracian nur wenig. Er
betont lediglich die Schwachen der franzésischen
Ubersetzung des Ordculo manual expliziter. Amelot
hatte Bouhours zufolge das Ordculo manual noch
unverstandlicher gemacht, als es in seiner Original-
version ohnehin schon war.

Der franzésische Ubersetzer hatte in der Préface
zum L’'Homme de Cour vorsichtig bemerkt, dass Gra-
cian ein abstrakter, schwer verstandlicher Schrift-
steller und dass infolgedessen die Ubersetzung sei-
nes Werkes ein komplexes Unternehmen gewesen
sei. Trotz der Schwierigkeit, den abstrakten Stil von
Gracian ins Franzosische zu Ubertragen, war aber
fur Amelot Bouhours’ Urteil nicht gerechtfertigt:
Bouhours sei zu weit gegangen, indem er behaup-
tete, dass Gracian selbst nicht gewusst habe, was er
sagen wollte. Bouhours dagegen ironisierte Ame-
lots Haltung. Er habe die Schwierigkeiten der Uber-
setzung des Oraculo manual nur so stark betont,
um seine eigene Leistung hervorzuheben: «Il s'ima-
gine pénétrer tous les mystéres de Gracian, & il s'en
déclare assez dans sa Préface, en disant que le lan-
gage de I'Ecrivain qu'il traduit est une éspéce de
chiffre, mais que les bon entedeur le peut déchifrer
sans avoir besoin d‘aller aux devins» (Bouhours
1687, S. 488), und erwiderte, dass, ware das Werk
von Gracian in Franzo6sisch geschrieben worden, es
ein «monstre» ware. Das Werk war nicht nur in ei-
ner sehr dunklen Sprache abgefasst, es fehlte ihm
auch an architektonischer Struktur. Die Maximen
des Ordculo manual folgten einander ohne logi-
sches Kriterium. Hinzu kam fur Bouhours nun noch
die schlechte Qualitat der franzésischen Uberset-
zung, die jeden Versuch, diese Schrift zu lesen, un-
méglich machte: «Cet ouvrage est un recueil de ma-
ximes qui n‘ont nulle liaison naturelle, qui ne vont
point a un but, la pluspart quintessenciés & chiméri-
ques, presque toutes si obscures qu‘on n'y entend
rien, sur tout dans la Traduction» (ebd. S. 492, Her-
vorhebung RC). Die Kontroverse zwischen Bouhours
und Amelot beziiglich der franzésischen Uberset-
zung des Oraculo manual sollte eine grosse Reso-
nanz auch jenseits der franzésischen Grenzen erfah-
ren. Man sollte sie aber eher als stilistische denn als
eine philologische Kontroverse betrachten. Dass die
Bemerkungen von Bouhours in philologischer Hin-
sicht nicht ernst zu nehmen waren, wird durch die
Tatsache bestatigt, dass die franzosischen Hispani-
sten mit Amelots Ubersetzung sehr zufrieden wa-
ren (Forssmann 1971, S. 31). Bouhours war einfach
darauf bedacht, die Uberlegenheit der franzésischen
Sprache und des Klassizismus in Europa zu behaupten.

Oraculo manual fiir die deutsche Universitat

sollte die deutsche Rezeption von Gracian be-

einflussen. Es ist nicht unwahrscheinlich, dass
in den sechziger Jahren deutsche Bildungsreisende
die in den Niederlanden verlegten Drucke von Gra-
cidan erworben haben. Dennoch kann die Rezeption
von Gracian in Deutschland ohne die Mittlerrolle
Frankreichs nicht verstanden werden.

Das ganze 17. Jahrhundert Uber Ubte Frankreich
in Europa vollstandige kulturelle Hegemonie aus.
Der Faszination Frankreichs konnte man sich auch
im vereinigten Preussen und Brandenburg nicht
entziehen. Darum ist es wenig erstaunlich, dass in
der beriihmten Universitats- und Buchmessestadt
Leipzig, die allererste je in deutscher Sprache gehal-
tene Vorlesung, angekindigt von einem jungen
doctor privatus, ausgerechnet die Nachahmung der
Franzosen auf der Basis der Ratschlage Gracians
zum Gegenstand hatte'. In Preussen trat Gracian
nicht durch die Salons, sondern durch die Ture der
Universitat ins Leben der Gebildeten ein. Gracian
wurde hier fast ausschliesslich von Gelehrten gele-
sen'2. Seine Fassung der Politik als Weltklugheit
wurde nicht Thema hofischer Konversationen, son-
dern Teil einer systematischen Sittenlehre.

Im Buch Die héfische Gesellschaft beschreibt Elias
den Unterschied zwischen dem franzésischen und
dem deutschen Bildungskontext sehr pragnant: «in
Deutschland wurde die Universitdt zu einem ent-
scheidenden Bildungsinstrument, in Frankreich hat-
te die Universitat des Ancien Régime kaum eine le-
bendige Berihrung mit der eigentlich Bildung
schaffenden Gesellschaft, mit der hofischen Gesell-
schaft ... In Deutschland endlich bildete trotz aller
gesellschaftlicher Beziehungen unter den An-
gehorigen der Intelligenz doch immer das Buch,
wenn nicht das Primare, so doch ein besonders
wichtiges Kommunikationsmittel zwischen den
Menschen, in Frankreich dagegen stand bei aller
Liebe fur das Buch als Kommunikationsform zwi-
schen den Menschen dennoch die Konversation an
erster Stelle» (Elias 1999, S. 285).

Was wollten und konnten die deutschen Gelehr-
ten von der franzésischen Welt der Konversation
lernen? Warum bezogen sie sich dazu auf Gracian?

Der Bezug auf die franzosische Ausgabe des Ora-
culo manual erlaubte Thomasius, das Thema der
Nachahmung der Franzosen auf eine sehr geschick-
te Weise einzufuhren. Der Titel der franzésischen
Ubersetzung war fur Thomasius bezeichnend fur
die Art, in der die Franzosen die Schrift des spani-
schen Jesuiten Gracian missverstanden hatten. Tho-
masius zufolge war das Ordculo manual kein Hand-
buch fir den Hofmann. Amelot kam zwar mit seiner
Ubersetzung das Verdienst zu, dem Werk zu breiter
Rezeption verholfen zu haben, aber auch die Schuld
an jenem Missverstandnis. Gracian von der franzési-
schen Patina zu befreien, hatte fur Thomasius nicht
eine philologische, sondern eine politische und kul-

Bouhours’ Urteil Gber Amelots Ubersetzung

ZpH Jg. 9 (2003), H. 1



turelle Bedeutung. Seine polemische Haltung ge-
gen die Franzosen spiegelte einen allgemeinen
emotionalen Zustand in Preussen wieder (vgl. Zwei-
dineck-Stidenhorst 1888; Opel 1871; Pfleider 1870).
Das Bedurfnis nach einer kulturellen Differenzie-
rung gegenuber den Franzosen und die Verachtung
fur die franzésische Rokoko-Gesellschaft waren Ele-
mente des Prozesses der Konstitution einer eigenen
nationalen Identitat. Thomasius’ Beitrag dazu be-
stand darin, sich bestimmte Aspekte der hofischen
Tradition anzueignen und sie dem preussischen
Kontext anzupassen. Es ging ihm ausserdem darum,
die Sitten der preussischen Beamten von denen des
franzésischen Adels abzuheben.

Er begann seine Vorlesung mit der Beschreibung
des franzésischen Einflusses auf die deutschen Sit-
ten: «Frantzésische Kleider, Frantzdsische Speisen,
Frantzésischer Hausrath, Frantzdésische Sprachen,
Frantzosische Sitte, Frantzdsische Stinden ja sogar
Frantzésische Krankheiten sind durchgehendes im
Schwange» (Thomasius 1687/1688/1994, S. 4). Der
Einfluss der franzésischen Sitten habe die Deut-
schen so verandert, dass ein aus friheren Zeiten
zurtickgekehrter Deutscher wohl den Ort nicht
mehr erkannt hatte, an dem er gelebt hatte. Dieser
Einfluss sei aber nicht prinzipiell zu verurteilen.
Denn was den guten Geschmack anging, gab Tho-
masius die Uberlegenheit der Franzosen offen zu:
«Derowegen sey es so, man ahme denen Frantzosen
nach, denn sie doch heut zu Tage die geschicktesten
Leute, und wissen allen Sachen ein recht Leben zu-
geben. Sie verfertigen die Kleider wohl und be-
quem, und ersinnen solche artige Moden, die nicht
nur das Auge belustigen, sondern mit der Jahrszeit
wohl Gbereinkommen. Sie wissen die Speisen so gut
zu praeparieren, dass so wohl der Geschmack als
der Magen vergnuget wird. Ihr Hausrath ist reinlich
und propre, ihre Sprache anmuthig und liebreit-
zend, und ihre ohnezwungene ehrerbietige
Freyheit ist geschickter sich in die Gemuther der
Menschen einzuschleichen als eine affectierte bau-
erstolze gravitat» (ebd., S. 4)."3

Nachdem er die Uberlegenheit der Franzosen bei
Dingen des guten Geschmacks und bei den feinen
Manieren héflich anerkannt hatte, kam er aber
naher auf die Ideale der franzodsischen Gesellschaft
zu sprechen: Honnéteté, Gelehrsamkeit, esprit, Ge-
schmack und Galanterie. Und seine Darstellung des
«honnéte homme», des «homme savant», der
«beaux esprits», des khomme de bon gout» und des
«homme galant» war nicht ohne Spott. Er schilderte
seinen Eindruck, dass die Franzosen unter jedem
von diesen Idealen nichts anderes als die hofische
politesse, Freundlichkeit, verstanden hatten und
dass kein Franzose diese Ideale in ihrer Synthese ge-
dacht und thematisiert hatte.'

Thomasius zufolge war nicht héfische Politesse
der Franzosen nachzuahmen, sondern ihre Gelehr-
samkeit und insbesondere ihr Gebrauch der Mutter-
sprache in jeder Art von Kommunikation. Wenn die
Deutschen also wie die Franzosen sein wollten, soll-

ZpH Jg. 9 (2003), H. 1

ten sie die deutsche Sprache in 6ffentlichen und pri-
vaten Reden verwenden. Wenn die Deutschen aber
die Franzosen ubertreffen wollten, dann sollten sie
mithilfe von Gracidans Kunstregeln nach einer Syn-
these der oben genannten Ideale streben: «Ich habe
aber bisshero angemerkt / dass Gracian ein bekand-
ter und berihmter Spanier in seinem Buch / welches
er Arte de prudencia genennet/ und aus lauter Re-
geln geschickt und artig zu leben bestehet / dieses
seinem fuhrnehmsten Zweck seyn lassen / wie er
durchgehends die Menschen dahin fuhren mochte /
dass sie beaux esprits, homme de bon gout & ga-
lands wirden» (Thomasius 1687/1688/1994, S. 50).

Bildungsziel von Thomasius war der deutsche
Weltweise, der dank dem Beispiel der franzésischen
Galanterie jede Spur von Pedanterie von sich abge-
streift hatte. Gracians Regeln sollten in einer der
ersten deutschsprachigen Vorlesungen behandelt
werden, um gegen die Franzosen das Programm ei-
ner deutschen Galanterie zu entwerfen.

Randbemerkungen

ie Heideggersche These der Identitat des
D Seins mit der Sprache setzt die Betrachtung

des Seins und der Sprache als historische Pha-
nomene voraus. Das Sein geschieht als Sprache nur,
weil es historisch ist. Heidegger denkt aber die Fol-
gen seiner These nicht zu Ende. Es gelingt ihm nicht,
das Sein und die Sprache rein historisch zu betrach-
ten. Treu einer von Fichte, Herder, Humboldt be-
grindeten Tradition blockiert er seine Uberlegun-
gen Uber das Sein und die Sprache als historische
Phanomene, indem er Begriffe wie «Volk» und das
«Eigene» einfuhrt. Die Episode Gracian-Thomasius
zeigt indes im Gegensatz dazu, die vollstandige His-
torizitdt von Heideggers These. Das Sein und die
Sprache werden in enge Beziehung zueinander ge-
setzt, wenn die Geschichte als Geschichte der Volker
bzw. der Nationen gedacht wird. Seit der Renais-
sance behandelt die Diskussion um die Sprache das
Problem der politischen Stellung einer Nation in-
nerhalb Europas. Die Sprache wird historisch zum
Ausdruck der politischen Absicht eines Territoriums,
sich von einem anderen zu differenzieren. Indem
die Sprache als territorialer Code gefasst wird, wird
damit die Voraussetzung ihrer Identifikation mit ei-
ner Nation geschaffen.

Wenn man den Blick noch weiter als in die Zeit
von Gracian und Thomasius zurlGcklenken méchte,
dann kénnte man sehr wahrscheinlich feststellen,
dass jeder Versuch eines vergleichenden Ansatzes in
der internationalen historischen Bildungsforschung
sich mit nationalen Geschichtsschreibungen ausei-
nander zu setzen hat. Die nationalen Geschichts-
schreibungen reproduzieren das politische Verhalt-
nis zwischen Sprache und Nation auf der Ebene der
Geschichte der Disziplin (vgl. Oelkers 2002; Trohler
2002).

Es kann hier nicht meine Aufgabe sein, die Frage
zu beantworten, ob die ganze Diskussion tUber die

37



38

kulturelle Identitat auslandischer Kinder mit dieser
Geschichte des politischen Verhéltnisses zwischen
Sprache und Nation zu tun hat. Aber am Ende die-
ser Uberlegungen kann ich nicht umhin, diese Frage
zumindest zu stellen.

1 Ausgehend von Schriewes Begriff der «Historizing Com-
parative Methodology» nennen Caruso und Tenorth drei
Etappen der Vergleichenden Erziehungswissenschaft: das
Ende des 18. Jahrhunderts und des 19. Jahrhunderts und
das ausgehende 20. Jahrhundert (Caruso/Tenorth 2002,
S.13ff.).

2 Schon im Jahr 1501 hatte der Philologe Tilemann Hever-
lingh in Rostock Vorlesungen (ber Juvenals Satiren wahr-
scheinlich in Plattdeutsch gehalten.

3 Diese Ergénzung verwirrte Julius Otto Opel, den Heraus-
geber des Bands Kleine deutsche Schriften von Thomasi-
us. Fur Opel war das Werk, das Amelot iibersetzt hatte,
nicht Ordculo manual, sondern Agudeza y Arte de Inge-
nio (Opel 1894, S. 5).

4 Amelots Ubersetzung erschien 1684 (konigliches Privileg
vom 25. Februar, Fertigstellung des Druckes am 15. Juli)
in Paris bei Veuve Martin/Jean Boudot in Quart und in
Duodez.

5 Die Ubersetzung wurde im Journal des Savants X11(1684),
21. August, Artikel XXIV, S. 322-323 (Amsterdamer Aus-
gabe 1684) rezensiert und in den Nouvelles de Ja Républi-
que des Lettres, Amsterdam 1684.

6 So z.B. der Jesuit Dominique Bouhours (1671, S. 491): «les
titres qu'il donne & Louis le Grand de Roy, de Maistre Roy,
de grand Tout, de non plus outre de la Royauté, m'ont
fort réjodi» (vgl. Borinski 1971, S. 18).

7 Eine raffinierte «Psychologie der Nationen» gibt Gracian
in seinem Erziehungsroman E/ Criticon (1651-1657) mit
der Schilderung der Reise Critilos und Andrenios.

8 Uber den «Probabilismus» von Gracian vgl. Kriiger 1988,
S.44.

9 In Bezug auf die Rolle, die die Jesuiten in Frankreich im
17. Jahrhundert gespielt haben, vgl. Fumaroli 1980.

10 Vgl. Bouiller 1911, S. 329f. Uber Rouchefaulds Kenntnis

von Gracian iber Mme de Sablé und Zimmer 1999, S. 76.

Die Rezeption spanischer Literatur erfolgte in Preussen

auch durch lateinische Ubersetzungen. Zwischen den

Jahren 1712 und 1718 wurden fast alle Schriften Gracians

von Adam E. Ebert (1635-1735), Professor der Rechte an

der Universitat Frankfurt/Oder, ins Latein tibersetzt. «Fiir
die Bildungsgeschichte und lateinische Kultur ist der Um-
stand bemerkenswert, dass im preussisch-protestanti-

schen Norden fast das gesamte Werk eines Jesuiten im

Ubergang zur Frihaufklarung bersetzt wurde» (Briese-

meister 1991, S. 226). Die lateinischen Ubersetzungen

Gracians wurden dem spéateren Kénig Friedrich 1I, dem

Grossen, gewidmet.

12 Selbstverstandlich gab es Ausnahmen, die fur die histori-
sche Bildungsforschung sehr interessant sind. Julius Al-
bert von Rohr war kurfurstlicher Kammerherr am Dresd-
ner Hofe und als solcher war er mit der Erziehung der
S6hne des séachsischen Kurfursten Johann Georg Ill, mit
den Prinzen Johann Georg und Friedrich August (spater
August der Starke) betraut. Fir den Unterricht der Prin-
zen in Civilitas benutzte er eine deutsche Ubersetzung
mit dem Titel L’Homme de la Cour oder Balthasar Graci-
ans vollkommener Staats- und Weltweiser, erschienen in
Leipzig 1686, und eine franzésische Ausgabe von 1685
(Schlechte 1991).

13 Beetz zufolge setzt um 1700 eine Umorientierung des
Burgertums von der blossen Partizipation an der Kultur
der gesellschaftlichen Elite zu einem standeseigenen De-
corumbewusstsein ein. Thomasius habe diesen Umbruch
in seinem eigenen Werk vollzogen (Beetz 1990, S. 274).

14 Thomasius bezieht sich insbesondere auf Nicolas Faret
(vgl. L’'honnéte homme, ou I'art de plaire & la cour, 1630)
und auf L'Abbé de Gerard fir das Ideal der Honnéteté,
auf Mademoiselle de Scudery fiir die Galanterie und auf
Bouhours fur «le bel esprit».

1

-

Quellen

Bouhours, Dominique: Entretiens dAriste et d’Eugene. Paris
1671

Bouhours, Dominique: Maniére de bien penser dans les ou-
vrages d'esprit. Paris 1687

Gracian, Balthasar: El Politico. Don Fernando El Catolico de
Lorenzo Gracian. Al Ex. mo Senor Don Francisco Maria,
Carafa, Castrioto, y Gonzaga, Duque de Nochera. En Za-
ragoza, por Diego Dormer. Ano 1690. Dt. Ubersetz. Lo-
renz Gratians Staatskluger Catholischer Ferdinand. Aus
dem Spanischen (ibersetzt von Daniel Kaspern von Lo-
henstein. Bresslau 1676

Gracian, Balthasar: Homme de Cour. Trad. par Amelot. Paris
1684

Gracian, Balthasar: Homme de Cour, Oder: Kluger, Hof- und
Welt-Mann nach Monsieur Amelot de la Houssaie / Seiner
Franzésischer Version, ins Teusche Gbersetzt / von Selin-
tes. Nebst Ihro Excellenz des Kénigl. Preussischen Herrn
Geheimbten Raths / Christian Thomasii, Judicio vom Gra-
cian. Mit Konigl. Pohlnisch. Und Chur-Furst. Sachsisch.
Auch Konigl. / Preussischen allerngnadigsten Privilegiis.
Augspurg 1711

Heidegger, Martin: Unterwegs zur Sprache. Martin Heideg-
ger (1959). Pfullingen Neske 1965

Thomasius, Christian: Welcher Gestalt man denen Frantzo-
sen in gemeinem Leben und Wandel nachahmen solle?
Ein Collegium Uber des Gratians Grundreguln, Verniff-
tig, klug und artig zu leben (1687/1688). In: Christian Tho-
masius: Ausgewéhlte Werke. Werner Schneiders (Hrsg.).
Band 22: Kleine deutsche Schriften. Hildesheim 1994, S.
1-70

Literatur

Beetz, Manfred: Frihmoderne Héflichkeit. Komplimentier-
kunst und Gesellschaftsrituale im Altdeutschen Sprach-
raum. Stuttgart 1990

Bouiller, Victor: Notes sur I'Ordculo manual de Balthasar Gra-
cian. In: Bulletin Hispanique X111(1911), S. 316-336

Briesemeister, Dietrich: Neulateinische Gracian-Ubersetzun-
gen aus dem 18. Jahrhundert in Deutschland. In: Sebasti-
an Neumeister/Dietrich Briesemeister: El mundo de Gra-
cian. Berlin 1991, S. 222-231

Caruso, Marcelo/Tenorth, Heinz-Elmar (Hrsg.): Internationa-
lisierung. Semantik und Bildungssystem in vergleichen-
der Perspektive. Frankfurt am Main 2002

Elias, Norbert: Die héfische Gesellschaft (1969). Frankfurt am
Main 1999

Forssmann, Knut: Baltasar Gracian und die deutsche Litera-
tur zwischen Barock und Aufklarung. Diss. Mainz 1977

Fumaroli, Marc: L'age de I'éloquence. Rhétorique et «res li-
teraria» de la Renaissance au seuil de I'époque classique.
Genf 1980

Horn, Klaus-Peter/Németh, Andras/Pukanszky, Béla/Tenorth,
Heinz-Elmar (Hrsg.): Erziehungswissenschaft in Mitteleu-
ropa. Aufklérerische Traditionen — deutscher Einfluss —
nationale Eigenstandingkeit. Budapest 2001

Krauss, Werner: Gracians Lebenslehre. Frankfurt am Main
1947

Krager, Heinz: Uber den Aphorismus als philosophische
Form. Munchen 1988

Oelkers, Jurgen: Die Internationalisierung der padagogi-
schen Theoriebildung. Ms Ziirich 2002

Opel, Julius Otto: Die deutsche Presse des 17. Jahrhunderts
Gber Ludwig XIV und die Franzosen. In: Im neuen Reich:
Wochenschrift fur das Leben des deutschen Volkes in
Staat, Wissenschaft und Kunst, Bd. 1. Leipzig 1871

Opel, Julius Otto: Einleitung zu Christian Thomasius: Wel-
cher Gestalt man denen Frantzosen in gemeinem Leben
und Wandel nachahmen solle? Ein Collegium tiber des
Gratians Grundreguln, Vernifftig, klug und artig zu le-
ben. Zufinden bei Moritz George Weidemannen. In: Fest-
schrift der Historischen Commission der Provinz Sachsen
zur Jubelfeier der Universitat Halle-Wittenberg am 1.-4.
August 1894. Halle 1894, S. 1-78

Pfleider, Edmund: Leibniz als Verfasser von zwdlf anonymen,
meist deutsch-politischen Flugschriften. Leipzig 1870

ZpH Jg. 9 (2003), H. 1



Schlechte, Monika: Gracidn-Rezeption in Julius Bernhard von
Rohrs Einleitung der Ceremoniel-Wissenschaft. In: Seba-
stian Neumeister/Dietrich Briesemeister: El mundo de
Gracian. Berlin 1991, S. 249-260

Trohler, Daniel: Der deutsche Rousseau in den USA: Die ame-
rikanische Lehrerinnenbildung im 19. Jahrhundert. Ms
Zurich 2002

Die Entpolitisierung

Bildungsbegriffs

B Rebekka Horlacher

«Bildung» verweist bis in die Mitte des 18. Jahrhun-
derts hinein auf ein europaisches Konzept, das sich
auf Antike und Renaissance stitzt. Mit der zuneh-
menden Bedeutung von Literatur und Sprache als
nationalem Merkmal seit 1750 wird «Bildung» je-
doch nationalisiert. Das zeigt sich besonders deut-
lich an der Rezeption des englischen Moralphiloso-
phen Anthony Ashley Cooper, third Earl of
Shaftesbury (1671-1713) im deutschen Sprachraum,
der fur die Entstehung der deutschen Bildungs-
«theorie» eine zentrale Figur ist, nicht zuletzt, weil
die padagogische Historiographie des 19. und
frihen 20. Jahrhunderts ihm eine wichtige Rolle als
einem der «Erfinder» des Bildungsgedankens zuge-
wiesen hat. Begrundet wird diese Urheberschaft
mit der Ubersetzung von Shaftesburys Konzept der
«inner form» mit «Bildung».? Ich méchte hier auf-
zeigen, dass eine genauere Betrachtung dieses Kon-
strukts auf ein differenzierteres Rezeptionsverhal-
ten im 18. Jahrhundert hinweist, als dies die (geis-
teswissenschaftlich dominierte) Forschung bis anhin
angenommen hat. Es lassen sich einerseits deutliche
Unterschiede in der Rezeption zwischen der Schweiz
und Deutschland feststellen, andererseits verander-
te die Rezeption das Original insofern, als nur be-
stimmte Teile rezipiert wurden (Horlacher 2002). Ich
konzentriere mich hier exemplarisch auf die Shaf-
tesbury-Rezeption des Kreises um Gottsched, der
ich die Shaftesbury-Rezeption des weiten Bodmer-
Kreises gegeniberstelle, weil sich daran gut zeigen
lasst, wie die deutsche Tradition Shaftesbury unpoli-
tisch, dafiir &sthetisch-innerlich rezipierte, wahrend
in der Schweiz die politisch-republikanische Rezep-
tion vorherrschend war.

Die Shaftesbury-Rezeption in Deutschland

hunderts von Germanisten, Theologen und

Vertretern der «Schénen Wissenschaften und
Kinste»? rezipiert, jedoch nicht von Padagogen3.
Fur die Konstituierung des Bildungsbegriffs, wie er
sich aus der Shaftesbury-Rezeption entwickelt, ist
entscheidend, dass er sich priméar (zumindest in ei-
ner ersten Phase in Deutschland, die von Uberset-

Shaftesbury wird im Deutschland des 18. Jahr-

ZpH Jg. 9 (2003), H. 1

Zimmer, Robert: Die europaischen Moralisten zur Ein-
fuhrung. Hamburg 1999

Zweidineck-Sudenhorst, Hans von: Die 6ffentliche Meinung
in Deutschland im Zeitalter Ludwig XIV. 1650-1700. Stutt-
gart 1888

des

zungstatigkeit gepragt ist) in nicht-padagogischen
Diskursen ausbildet: Zentral sind die «Schénen Wis-
senschaften» mit ihrer Ndhe zur Asthetik. Die Bil-
dung des Menschen ist eng verbunden mit der Vor-
stellung der schénen Seele, was sich in der Folge nur
als bedingt anschlussfahig an den padagogischen
Diskurs erweisen wird. Bildung wird oder ist ein
asthetisches und ethisches Thema und hangt eng
mit den Vorstellungen tber Empfindungen und
Uber den Geschmack zusammen. In diesem Umkreis
von Ethik, Asthetik, Empfindungen und Geschmack
entsteht die «Theorie der Bildung»?.

Die Rezeption von Shaftesbury im 18. Jahrhun-
dert im deutschsprachigen Raum ist quantitativ be-
eindruckend, fallt sehr unterschiedlich aus und um-
fasst literarische, theologische, philosophische,
padagogische, politische und asthetische Aspekte.>
Dies im Gegensatz zum England des 18. Jahrhun-
derts, wo Shaftesbury als Philosoph und Politiker re-
zipiert wird. «It is there [in the Characteristics, RH]
that we find the mature philosophy as well as the
mature politics, the work for which Shaftesbury was
known in the eighteenth century» (Klein 1993, S.
285).

Shaftesburys Bildungskonzept orientiert sich am
Ideal des «virtuoso». Dieses erlebt im England des
17. Jahrhunderts einen Hohepunkt. Urspringlich
aus dem ltalienischen stammend, bezeichnet der
Begriff «virtuosi» meist adlige Menschen, die sich
hauptsachlich fur Altertimer, Malerei und natur-
philosophische Themen interessierten. Bei den
«englischen Virtuosi» hingegen treten die ersten
beiden Themenfelder zugunsten der Naturwissen-
schaften eindeutig zurtck. «Der Grund fur diese
Entwicklung lag unter anderem darin, dass neben
solchen Virtuosi, fur die die Wissenschaft mehr oder
weniger eine <Freizeitbeschaftigung» darstellte, im-
mer mehr «professionelle> Gelehrte sich der Bewe-
gung anschlossen» (Fleitmann 1986, S. 84). Walter
Houghton unterscheidet in seinem Aufsatz zwei
Grundtypen des Virtuoso: «The amateurs or dilett-
antes, and the «incere> inquirers into nature»
(Houghton 1942, S. 54). Er begriindet die Entste-
hung des Ideals der Virtuosi mit dem aufkommen-
den Interesse an den Hofen Europas fur die Antike
und im Speziellen mit dem Interesse an der italieni-
schen Kultur. Wahrend gegen Ende des 17. Jahrhun-

39



	Zwischen europäischem Diskurs und nationalem Kontext : das Deutsche Programm von Christian Thomasius

