
Zeitschrift: Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pädagogische Hochschule Zürich

Band: 9 (2003)

Heft: 1

Artikel: Zwischen europäischem Diskurs und nationalem Kontext : das
Deutsche Programm von Christian Thomasius

Autor: Casale, Rita

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901861

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901861
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


social group work existierte, auch nach 1945 nicht
anschlussfähig war?

Die folgenden vier Studien versuchen exemplarisch,

auf diese noch immer zu wenig reflektierte
Bedeutung nationaler Kontexte bzw. Barrieren
hinzuweisen - in der Hoffnung, dass dadurch der Ruf
nach «Internationalisierung» noch sinnfälliger und
mittels der Reflexion eigener Vorverständnisse auch
vermehrt umgesetzt wird. Sie thematisieren
exemplarische Sachverhalte in chronologischer Reihenfolge:

von der Rolle der französischen Moralistik in

den Anfängen des deutschen Diskurses der Nation
bzw. der deutschen Nationalsprache um 1700 (Rita

Casale) zur Konstruktion von «Bildung» als Inbegriff

deutscher Kultur im 18. Jahrhundert mit Rückgriff

auf Shaftesbury (Rebekka Horlacher) und von
der Imagination eines Exports deutschen Universitätenwesens

in die USA im 19. Jahrhundert (Gabriele
Lingelbach) zur Reflexion unterschiedlicher Kon¬

zepte von Sozialpädagogik in der Schweiz und in
Deutschland in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts

(Bettina Grubenmann).

Literatur
Burke, Peter: Historiography and Philosophy of History. In: Pe¬

ter Burke (Hrsg.): History and Historians in the Twentieth
Century. Oxford: Oxford University Press 2002, S. 230-249

Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode: Grundzüge
einer philosophischen Hermeneutik. Tübingen 1960

Petersen, Peter: Nachwort. Entwicklung eines eigenen Schul¬

wesens in USA. - Ablösung von Europa. In: John Dewey/
William Heard Kilpatrick: Der Projekt-Plan: Grundlegung
und Praxis. Weimar 1935, S. 206-213

Plessner, Helmuth: Die verspätete Nation: über die politische
Verführbarkeit bürgerlichen Geistes. 2., erw. Aufl. von:
Das Schicksal deutschen Geistes im Ausgang seiner
bürgerlichen Epoche (1935). Stuttgart 1959

Sombart, Werner: Händler und Helden. Patriotische Besin¬

nungen. München/Leipzig 1915
Winkler, Heinrich August: Der lange Weg nach Westen.

München 2000
Wehler, Hans-Ulrich: Nationalismus. Geschichte, Formen, Fol¬

gen. München 2001

Zwischen europäischem Diskurs
und nationalem Kontext: Das Deutsche
Programm von Christian Thomasius

Rita Casale

| m Kontext des Themas der Internationalisierung
I lässt sich die Rolle der Sprache nicht auf die Anil

sieht reduzieren, sie sei blosses Mittel der Verständigung.

Dem scheinbaren Mittel kommt selbst eine

politische Bedeutung zu, die für das Thema von
Relevanz ist. Schon im Zeitalter des Humanismus
beruhte das grosse Interesse für die Philologie auf
deren politischen Implikationen. Spätestens in der
Renaissance wird diese politische Bedeutung der
Sprache dergestalt spezifiziert, dass im europäischen

Raum Nationalbewusstsein und Sprachbe-
wusstsein kaum mehr voneinander zu trennen sind.
In meinem Beitrag werde ich versuchen, anhand der
Analyse von Thomasius' Graciän-Rezeption eine der
ersten Problematisierungen des Verhältnisses von
Nation und Sprache im deutschsprachigen Raum

darzustellen. Eine Untersuchung dieser Rezeption
kann für die historische Bildungsforschung insofern
bedeutsam sein, als sie einige topoi des aktuellen
Forschungsstands in Frage zu stellen geeignet ist.

Denn erstens zeigt sie, wie notwendig es für die
historische Bildungsforschung ist, vergleichende
Analysen der Literatur schon vor dem 18. Jahrhundert1
durchzuführen. Zweitens zieht sie für den Vergleich
ein Gebiet in Betracht, das sich nicht mit
«Mitteleuropa» deckt (Horn/Németh/Pukansky/Tenorth
2001). Die Einsicht in die Vermittlerrolle, die Frankreich

in der deutschen Rezeption von Graciän spielte,

macht es möglich, den europäischen Diskurs

über die höfische Erziehung zu rekonstruieren, der
seine Zentren in Italien, Spanien und Frankreich
hatte. Schliesslich werden auch Erziehungsorte
sichtbar, die von der Geschichte der Institutionen
ignoriert werden. Im 17. Jahrhundert wurden an den
Höfen und in den Pariser Salons Erziehungsmodelle
vermittelt, die in den Lehrcurricula sehr selten zu
finden sein werden.

Erhellend in Bezug auf die politische Bedeutung
der Sprache ist aber Thomasius' Graciän-Rezeption
vor allem deshalb, weil insbesondere im deutschen
Sprachraum das Verhältnis zwischen Sprachbewusst-
sein und Nationalbewusstsein seit dem 19. Jahrhundert

so eng gedacht wurde, dass die nationale Sprache

geradezu als Ausdruck des Wesens eines Volks
betrachtet wurde. Heidegger bringt dies in seiner
Schrift von 1959 Der Weg zur Sprache nur auf den

Begriff, wenn er das Zeigen zum Wesen der Sprache
macht. Was die Sprache, während sie spricht, zeige,
sei das Eigene des Geschehens - eines Geschehens,
das für Heidegger als geschichtliches Schicksal eines
Volkes zu verstehen ist. In der Literatur, aber vor
allem in der Poesie und in der Philosophie werde das

Eigene des historischen Schicksals eines Volkes
gesagt. Die Sprache eines Volkes sei der Träger seiner
Besonderheit. Das Wesen eines Volkes ist, was sich

in seiner Literatur, in seiner Dichtung und in seiner

Philosophie zeigt (Heidegger 1959/1965, S. 241 ff.).
Die Identität, die Heidegger zwischen Sprache

und Volk setzt, ist noch heute die implizite
Voraussetzung der kulturellen und literarischen Kanone,

ZpH Jg. 9 (2003), H. 1 33



die ausschliesslich auf der Tradierung des Sprachgutes

einer Nation beruhen. Die Geschichte, die ich

im Gegensatz dazu erzählen möchte, ist eine kulturelle

Episode, in der die Definition nationaler kultureller

Codes dank der Übersetzung von einer Sprache

in eine andere und von dieser in eine weitere
entstanden ist. Ausgehend von dieser Geschichte

wage ich die These zu formulieren, derzufolge nicht
das Eigene, sondern die Aneignung des Fremden
ein «Volk» bestimmt. Die Übersetzung als historische

Aneignung eines anderen Kontextes ist immer
untreu. Aber es ist gerade diese Untreue, die die
Kommunikation und die Formation jener
politischkulturellen Identitäten ermöglicht, die wir Nationalitäten

nennen.
Christian Thomasius beabsichtigte in der sehr

wahrscheinlich ersten deutschsprachigen
Universitätsvorlesung im Wintersemester 1687/1688 in

Leipzig2 Graciäns Werk Oräculo manual y arte de

prundencia zu behandeln. Die erste Vorlesung hatte

die Form eines programmatischen Diskurses.
Thomasius wollte sich in deutscher Sprache mit der
französischen Tradition unter Zuhilfenahme des

Buchs von Graciän auseinandersetzen. Der Titel des

deutschen Programms von Thomasius lautete:
Welcher Gestalt man denen Frantzosen in gemeinem
Leben und Wandel nachahmen solle? Ein Collegium
über des Gratians Grundreguln, Vernüfftig, klug
und artig zu leben. Der junge Dozent hat dann
allerdings von der weiteren Durchführung seines

Programms in diesem Wintersemester abgesehen (Forss-

man 1977).
Schon die Ankündigung des Kollegs wirft die Frage

auf, was ein spanischer Autor, ein Jesuit, in der

Auseinandersetzung der Deutschen mit den Franzosen

zu tun hat. Es lässt sich darauf leichter eine
Antwort finden, wenn man versucht, die Rezeptionsgeschichte

von Graciäns Werk, auf das sich Thomasius

bezog, zu rekonstruieren.
Graciäns Schrift war im Jahr 1647 unter dem

Namen des Bruders von Graciän erschienen, um die
Zensur der Jesuiten zu umgehen. Thomasius konnte
kein Spanisch. Er las und interpretierte Graciäns
Schrift in ihrer französischen Übersetzung, die im

Sommer 1684 von Nicolas Amelot de La Houssaie

unter dem Titel L'homme de cour erschienen war.
Dabei beschränkte sich Amelot de La Houssaie nicht
nur auf das Original, sondern ergänzte das Oräculo
manual mit Auszügen aus anderen Werken von
Graciän, insbesondere aus La Agudeza y Arte de In-

genio, 1648, und aus El Discreto, 16463. Damit
verwandelte er das Buch in ein Handbuch für den
Hofmann4.

Das Französische Oräculo Manual: L'homme
de cour von Amelot de La Houssaie

Graciäns
Schrift hatte weder im Original noch

in der früheren italienischen Übersetzung so
viel Erfolg wie in der französischen Fassung5.

Sie erlebte in kurzer Zeit ein Dutzend Ausgaben
und trug entscheidend zur Rezeption Graciäns auch

jenseits der französischen Grenzen bei.
Amelot de La Houssaye widmete sie Ludwig XIV.

Seine Zeitgenossen waren sich allerdings einig, dass

er mit seiner Widmung die konventionellen Grenzen

der Höflichkeit überschritten hatte6. Die
schmeichelhafte Höflichkeit Amelots einerseits, die
besondere Färbung, die Graciäns Buch durch die
Veränderung des Titels erhielt, andererseits, Messen

die Resonanz auf den Text unterschiedlich ausfallen.
Die unterschiedlichen Reaktionen auf L'homme

de cour waren mit den verschiedenen Aspekten des

höfischen Lebens in Frankreich während der Regierung

Ludwigs XIV eng verbunden. Amelot hatte die
spanische Schrift mit seiner Übersetzung dem
französischen Kontext angepasst. Das deutlichste
Zeichen dieser Anpassung ist die Übersetzung des
Titels. Was legitimiert Amelot de La Houssaye,
Oräculo manual mit L'homme de cour zu übersetzen?

Geht es nur um eine Übersetzung, die in einem
wörtlichen Sinn untreu ist? Oder fälscht sie auch
den Sinn des Buchs? Ist Graciäns Werk ein Handbuch
für den vollkommenen Hofmann?

Amelot bettete mit dieser Übersetzung des Titels
Graciäns Buch in die Tradition der Handbücher oder
Ratgeber für die Erziehung des vollkommenen
Hofmanns ein. Diese Tradition war von Baidassar

Castigliones II libro del Cortegiano (1526) massgeblich

bestimmt worden. Graciän hatte Castiglione
ohne Zweifel gelesen und war von ihm auch beein-
flusst worden. Der Hofmann war ausserdem in Spanien

konzipiert worden und wurde von Juan
Boscäns bald nach Erscheinen ins Spanische übersetzt.

Aber der historische Kontext, in dem Castiglione

über den Hof reflektierte, war ein gänzlich
anderer als jener Graciäns. Italien oder genauer der
Hof von Urbino unter der Herrschaft des
Geschlechts der Montefeltri am Anfang des 16.

Jahrhunderts kann mit dem Spanien Philipps IV in der
Mitte des 17. Jahrhunderts kaum verglichen werden.

Zwischen II libro del Cortegiano (1526) und
Oräculo manual (1647) war in Europa Entscheidendes

geschehen: Religionskriege, die Einführung der
Zensur durch die Inquisition und die Gestaltung
neuer kultureller und territorialer Identitäten.
Bevor die Nationen eine territoriale Stabilität annahmen,

erhielten sie eine Art physiognomischen
Charakter7: Nationen wurden kollektive Gebilde, durch
die das Gesicht der Kultur geprägt wurde (Krauss
1947, S. 46).

Was sich bei Graciän im Vergleich zu Castiglione
grundsätzlich verändert hatte, war die Stellung
zum Hof. Castiglione schrieb am Hof als Hofmann.
Graciän schrieb über den Hof als Zuschauer. Beide

ZpH Jg. 9 (2003), H. 1



waren überzeugt, dass der Hof der Ort ist, an dem
die comédie humaine stattfand, wo Schwäche und
Grösse der Menschen zu beobachten seien. Aber die
Form, in der sie diese Überzeugung ausdrücken,
zeigt ihre verschiedene Stellung zum Hof sehr deutlich.

II Libro del Cortegiano ist eine Konversation,
ein höfisches Spiel, eine Unterhaltung, die in der
Tradition von Boccaccios Decamerone (1353) stand.
Oräculo manual dagegen ist eine Sammlung von
Verhaltensregeln, die nach dem Modell der Kasuistik

der Jesuiten geschrieben wurde. Diese Regeln
wollten provisorische, kontingente Ratschläge für
das Verhalten sein, mit dem man am Hof
zurechtkommen konnte.8 Das Höfische wurde bei Graciän

zur Höflichkeit. Der Hof war bei ihm nicht mehr

Vorbild, sondern der Ort, an dem die menschlichen

Beziehungen anschaulich wurden. Das Höfische
bedeckte die ganze Ebene der Politik. Die Lebenskunde,

die Gracian bei der Beobachtung des höfischen
Lebens erwarb, stellte die Basis dar für seine

Fassung der Politik als Weltklugheit.

Insofern die Identifikation der politischen Sphäre
mit dem Hof die Voraussetzung der Politik Ludwigs
XIV wurde, passte Graciäns Werk zwar sehr gut in
den französischen Kontext, dem die Übersetzung
Amelots gewidmet war, dafür aber weniger in den
Kontext der Tradition, in die er es durch seinen Titel

gestellt hatte. Die Höfe im Italien der Renaissance

konnten schon wegen ihrer Mehrzahl im Unterschied

zur politischen Rolle des französischen Hofes

Ludwigs XIV nicht der Ort sein, an dem irgendeine
nationale Identität Gestalt annahm. In Versailles

hingegen sollten die Verhaltensregeln für das

Benehmen der Franzosen diktiert werden. Und die
höfischen Beziehungen dort bestimmten die
Machtverhältnisse, die in Frankreich im 17. Jahrhundert
herrschten. Die Distanz jedoch, die die betrachtende

Haltung Graciäns gegenüber der Identifikation
der politischen Sphäre mit dem höfischen Leben

zum Ausdruck brachte, wurde durch die Einbettung
seines Oräculo manual in die Tradition der italienischen

Hofliteratur aufgehoben. In seinem Buch
bildet die Feststellung dieser Identifikation die Basis

seiner Fassung der Politik als praktisches und von
der Situation abhängiges Wissen, ohne dass

dadurch zugleich diese Identifikation selbst gerechtfertigt

werden sollte.
Der Hof, den Gracian wirklich vor Augen hatte,

war weder der der italienischen Renaissance noch

der von Ludwig XIV. Sein Held war nicht der
Sonnenkönig, sondern Ferdinand der Katholische
(1452-1640), Begründer des spanischen Weltreiches

(vgl. Graciän 1676) und wie Ludwig XIV Paladin der

religiösen Einheit des Landes. Der französische
Übersetzer betonte die Parallele zwischen Ferdinand

dem Katholischen und Ludwig XIV. In der
Widmung an den König, die am Anfang seiner Übersetzung

des Oräculo manual steht, schrieb Amelot de
La Houssaie: «Euer Maiestät / Sire, kommt der schöne

Nähme eines Königes der Könige / welchem Gra¬

cian seinem Ferdinand beyleget / vollkommen zu»
(Graciän 1711). Auch diese Parallele hat politische
Bedeutung, denn aus Amelots Vergleich ist sowohl
Frankreichs Wille, Spanien in der Rolle der ersten
europäischen Macht zu ersetzen, als auch die neue
Konfiguration der Machtverhältnisse in Europa,
herauszulesen.

Ein weiterer Faktor für den Erfolg Graciäns am
französischen Hof darf nicht übersehen werden:
Graciän war Jesuit.9 Engagiert im Kampf gegen die

Hugenotten und insbesondere gegen die Jansenis-

ten von Port-Royal und deren Einfluss auf einen

grossen Teil der intellektuellen Kreise begrüsste
Ludwig XIV mit Freude die Übersetzung und die

Verbreitung von Oräculo manual.
Aber nicht nur Versailles, sondern auch die Pariser

Salons waren von dem Autor begeistert, der das

Geheimnis des Erfolgs mit der Kunst des Scheins
erklärt hatte, der die Korrektur der Natur mit der
Kunst empfohlen und der geraten hatte, die
Leidenschaften zu regulieren, wenn man Macht ausüben

wolle. Besondere Erwähnung verdient in

diesem Zusammenhang der Salon von Madame de

Sablé. Neben dem Jansenistenkloster von Port-Roy-
al gelegen, wurde er von berühmten Gästen wie
zum Beispiel La Rochefoucauld besucht. Im Salon

der Madame de Sablé sollen sich die wichtigsten
Vertreter der französischen Moralistik im 17.

Jahrhundert getroffen haben. Hier war die
Aphorismenbildung ein sehr beliebtes Gesellschaftsspiel.
Das Oräculo manual von Graciän wurde als Vorlage
für dieses Spiel benutzt. Die höfische Gesellschaft
versuchte mit ihrer Aphorismenbildung, die
Ratschläge des Spaniers dem französischen Kontext
anzupassen.10 Vermutlich war es hier gerade die
distanzierte Betrachtungsweise des Graciän, die

Amelot, der für den Hof geschrieben hatte, ihm zu
nehmen gedachte, die die hier versammelten ästhetisch

Gebildeten faszinierte und die Stellung der
eher dem Jansenismus zugetanenen Salons in der
Konkurrenz zum Hof stützte. Vielleicht schätzten
die Moralisten an Graciän gerade den bösen Blick
auf den äusserlichen Schein der Höflichkeit am Hof.

Ästhetische Kritik erfuhr Graciäns Oräculo
manual denn auch ausgerechnet von einem Jesuiten,
von Dominique Bouhours. Aber auch diese ästhetische

Kritik beruhte auf einer politischen. Sie betraf
das Verhältnis zwischen Sprache und Nation. Mit
Bouhours begannen die Prinzipien des ästhetischen
Klassizismus, der «netteté» und «clarté» der Sprache,

sich in Frankreich durchzusetzen. Der Klassizismus

wurde der Stil, durch den das Französische die
Sprache des gelehrten Europa werden sollte.
Bouhours' Missachtung von Graciäns Konzeptismus
implizierte auch, die kulturelle Überlegenheit Frankreichs

gegenüber Spanien durch die Reinheit des

klassischen Stils der französischen Sprache zu
behaupten.

In seinem sprachkritischen Traktat in Dialogform
Entretiens d'Ariste et d'Eugene (1671) zögerte
Bouhours nicht, Graciäns Stil als unverständlich zu cha-

ZpH Jg. 9 (2003), H. 1



rakterisieren: «Gracian est parmi les Espagnols
modernes un de ces genies incompréhensibles; il a beau

coup d'élévation, de subtilité, de force, & mesme de

bon sens: mais on ne sçait le plus souvent ce qu'il
veut dire, & il ne sçait pas peut-estre luy-mesme;

quelques-uns de ses ouvrages ne semblent estre faits

que pour n'estre point entendus» (Bouhours 1671,
S. 203). In dem späteren Werk Manière de bien penser

dans les ouvrages d'esprit (1687) veränderte sich

das Urteil von Bouhours über Graciän nur wenig. Er

betont lediglich die Schwächen der französischen
Übersetzung des Orâculo manual expliziter. Amelot
hatte Bouhours zufolge das Orâculo manual noch

unverständlicher gemacht, als es in seiner Originalversion

ohnehin schon war.
Der französische Übersetzer hatte in der Préface

zum L'Homme de Cour vorsichtig bemerkt, dass Graciän

ein abstrakter, schwer verständlicher Schriftsteller

und dass infolgedessen die Übersetzung seines

Werkes ein komplexes Unternehmen gewesen
sei. Trotz der Schwierigkeit, den abstrakten Stil von
Graciän ins Französische zu übertragen, war aber

für Amelot Bouhours' Urteil nicht gerechtfertigt:
Bouhours sei zu weit gegangen, indem er behauptete,

dass Graciän selbst nicht gewusst habe, was er

sagen wollte. Bouhours dagegen ironisierte Ame-
lots Haltung. Er habe die Schwierigkeiten der
Übersetzung des Orâculo manual nur so stark betont,
um seine eigene Leistung hervorzuheben: «II s'imagine

pénétrer tous les mystères de Gracian, & il s'en

déclare assez dans sa Préface, en disant que le

langage de l'Ecrivain qu'il traduit est une éspéce de

chiffre, mais que les bon entedeur le peut déchifrer
sans avoir besoin d'aller aux devins» (Bouhours
1687, S. 488), und erwiderte, dass, wäre das Werk

von Graciän in Französisch geschrieben worden, es

ein «monstre» wäre. Das Werk war nicht nur in

einer sehr dunklen Sprache abgefasst, es fehlte ihm
auch an architektonischer Struktur. Die Maximen
des Orâculo manual folgten einander ohne
logisches Kriterium. Hinzu kam für Bouhours nun noch

die schlechte Qualität der französischen Übersetzung,

die jeden Versuch, diese Schrift zu lesen,

unmöglich machte: «Cet ouvrage est un recueil de
maximes qui n'ont nulle liaison naturelle, qui ne vont
point à un but, la pluspart quintessenciés & chimériques,

presque toutes si obscures qu'on n'y entend
rien, sur tout dans la Traduction» (ebd. S. 492,

Hervorhebung RC). Die Kontroverse zwischen Bouhours
und Amelot bezüglich der französischen Übersetzung

des Orâculo manual sollte eine grosse Resonanz

auch jenseits der französischen Grenzen erfahren.

Man sollte sie aber eher als stilistische denn als

eine philologische Kontroverse betrachten. Dass die

Bemerkungen von Bouhours in philologischer
Hinsicht nicht ernst zu nehmen waren, wird durch die
Tatsache bestätigt, dass die französischen Hispani-
sten mit Amelots Übersetzung sehr zufrieden waren

(Forssmann 1971, S. 31). Bouhours war einfach
darauf bedacht, die Überlegenheit der französischen

Sprache und des Klassizismus in Europa zu behaupten.

Orâculo manual für die deutsche Universität

Bouhours'
Urteil über Amelots Übersetzung

sollte die deutsche Rezeption von Graciän
beeinflussen. Es ist nicht unwahrscheinlich, dass

in den sechziger Jahren deutsche Bildungsreisende
die in den Niederlanden verlegten Drucke von Graciän

erworben haben. Dennoch kann die Rezeption
von Gräcian in Deutschland ohne die Mittlerrolle
Frankreichs nicht verstanden werden.

Das ganze 17. Jahrhundert über übte Frankreich
in Europa vollständige kulturelle Hegemonie aus.

Der Faszination Frankreichs konnte man sich auch

im vereinigten Preussen und Brandenburg nicht
entziehen. Darum ist es wenig erstaunlich, dass in

der berühmten Universitäts- und Buchmessestadt

Leipzig, die allererste je in deutscher Sprache gehaltene

Vorlesung, angekündigt von einem jungen
doctor privatus, ausgerechnet die Nachahmung der
Franzosen auf der Basis der Ratschläge Graciäns

zum Gegenstand hatte11. In Preussen trat Graciän

nicht durch die Salons, sondern durch die Türe der
Universität ins Leben der Gebildeten ein. Graciän

wurde hier fast ausschliesslich von Gelehrten
gelesen12. Seine Fassung der Politik als Weltklugheit
wurde nicht Thema höfischer Konversationen,
sondern Teil einer systematischen Sittenlehre.

Im Buch Die höfische Gesellschaft beschreibt Elias

den Unterschied zwischen dem französischen und
dem deutschen Bildungskontext sehr prägnant: «In

Deutschland wurde die Universität zu einem
entscheidenden Bildungsinstrument, in Frankreich hatte

die Universität des Ancien Régime kaum eine
lebendige Berührung mit der eigentlich Bildung
schaffenden Gesellschaft, mit der höfischen Gesellschaft

In Deutschland endlich bildete trotz aller
gesellschaftlicher Beziehungen unter den

Angehörigen der Intelligenz doch immer das Buch,

wenn nicht das Primäre, so doch ein besonders

wichtiges Kommunikationsmittel zwischen den

Menschen, in Frankreich dagegen stand bei aller
Liebe für das Buch als Kommunikationsform
zwischen den Menschen dennoch die Konversation an
ersterStelle» (Elias 1999, S. 285).

Was wollten und konnten die deutschen Gelehrten

von der französischen Welt der Konversation
lernen? Warum bezogen sie sich dazu auf Graciän?

Der Bezug auf die französische Ausgabe des Orâculo

manual erlaubte Thomasius, das Thema der

Nachahmung der Franzosen auf eine sehr geschickte

Weise einzuführen. Der Titel der französischen

Übersetzung war für Thomasius bezeichnend für
die Art, in der die Franzosen die Schrift des spanischen

Jesuiten Graciän missverstanden hatten.
Thomasius zufolge war das Orâculo manual kein Handbuch

für den Hofmann. Amelot kam zwar mit seiner

Übersetzung das Verdienst zu, dem Werk zu breiter
Rezeption verholfen zu haben, aber auch die Schuld

an jenem Missverständnis. Graciän von der französischen

Patina zu befreien, hatte für Thomasius nicht
eine philologische, sondern eine politische und kul-

ZpH Jg. 9 (2003), H. 1



turelle Bedeutung. Seine polemische Haltung
gegen die Franzosen spiegelte einen allgemeinen
emotionalen Zustand in Preussen wieder (vgl. Zwei-
dineck-Südenhorst 1888; Opel 1871; Pf leider 1870).
Das Bedürfnis nach einer kulturellen Differenzierung

gegenüber den Franzosen und die Verachtung
für die französische Rokoko-Gesellschaft waren
Elemente des Prozesses der Konstitution einer eigenen
nationalen Identität. Thomasius' Beitrag dazu
bestand darin, sich bestimmte Aspekte der höfischen
Tradition anzueignen und sie dem preussischen
Kontext anzupassen. Es ging ihm ausserdem darum,
die Sitten der preussischen Beamten von denen des

französischen Adels abzuheben.
Er begann seine Vorlesung mit der Beschreibung

des französischen Einflusses auf die deutschen
Sitten; «Frantzösische Kleider, Frantzösische Speisen,
Frantzösischer Hausrath, Frantzösische Sprachen,
Frantzösische Sitte, Frantzösische Sünden ja sogar
Frantzösische Krankheiten sind durchgehendes im

Schwange» (Thomasius 1687/1688/1994, S. 4). Der
Einfluss der französischen Sitten habe die
Deutschen so verändert, dass ein aus früheren Zeiten

zurückgekehrter Deutscher wohl den Ort nicht
mehr erkannt hätte, an dem er gelebt hatte. Dieser
Einfluss sei aber nicht prinzipiell zu verurteilen.
Denn was den guten Geschmack anging, gab
Thomasius die Überlegenheit der Franzosen offen zu:
«Derowegen sey es so, man ahme denen Frantzosen
nach, denn sie doch heut zu Tage die geschicktesten
Leute, und wissen allen Sachen ein recht Leben

zugeben. Sie verfertigen die Kleider wohl und

bequem, und ersinnen solche artige Moden, die nicht
nur das Auge belustigen, sondern mit der Jahrszeit
wohl übereinkommen. Sie wissen die Speisen so gut
zu praeparieren, dass so wohl der Geschmack als

der Magen vergnüget wird. Ihr Hausrath ist reinlich
und propre, ihre Sprache anmuthig und liebreit-
zend, und ihre ohnezwungene ehrerbietige
Freyheit ist geschickter sich in die Gemüther der
Menschen einzuschleichen als eine affectierte
bauerstolze gravitât» (ebd., S. 4).13

Nachdem er die Überlegenheit der Franzosen bei

Dingen des guten Geschmacks und bei den feinen
Manieren höflich anerkannt hatte, kam er aber
näher auf die Ideale der französischen Gesellschaft

zu sprechen: Honnêteté, Gelehrsamkeit, esprit,
Geschmack und Galanterie. Und seine Darstellung des

«honnête homme», des «homme savant», der
«beaux esprits», des «homme de bon gout» und des

«homme galant» war nicht ohne Spott. Er schilderte
seinen Eindruck, dass die Franzosen unter jedem
von diesen Idealen nichts anderes als die höfische

politesse, Freundlichkeit, verstanden hatten und
dass kein Franzose diese Ideale in ihrer Synthese
gedacht und thematisiert hatte.14

Thomasius zufolge war nicht höfische Politesse

der Franzosen nachzuahmen, sondern ihre
Gelehrsamkeit und insbesondere ihr Gebrauch der
Muttersprache in jeder Art von Kommunikation. Wenn die
Deutschen also wie die Franzosen sein wollten, soll¬

ten sie die deutsche Sprache in öffentlichen und
privaten Reden verwenden. Wenn die Deutschen aber
die Franzosen übertreffen wollten, dann sollten sie

mithilfe von Graciäns Kunstregeln nach einer
Synthese der oben genannten Ideale streben: «Ich habe
aber bisshero angemerkt / dass Gracian ein bekand-
ter und berühmter Spanier in seinem Buch / welches
er Arte de prudencia genennet / und aus lauter
Regeln geschickt und artig zu leben bestehet / dieses

seinem führnehmsten Zweck seyn lassen / wie er
durchgehends die Menschen dahin führen möchte /
dass sie beaux esprits, homme de bon gout & ga-
lands würden» (Thomasius 1687/1688/1994, S. 50).

Bildungsziel von Thomasius war der deutsche
Weltweise, der dank dem Beispiel der französischen
Galanterie jede Spur von Pedanterie von sich
abgestreift hatte. Graciäns Regeln sollten in einer der
ersten deutschsprachigen Vorlesungen behandelt
werden, um gegen die Franzosen das Programm
einer deutschen Galanterie zu entwerfen.

Randbemerkungen

D
ie Heideggersche These der Identität des

Seins mit der Sprache setzt die Betrachtung
des Seins und der Sprache als historische

Phänomene voraus. Das Sein geschieht als Sprache nur,
weil es historisch ist. Heidegger denkt aber die
Folgen seiner These nicht zu Ende. Es gelingt ihm nicht,
das Sein und die Sprache rein historisch zu betrachten.

Treu einer von Fichte, Herder, Humboldt
begründeten Tradition blockiert er seine Überlegungen

über das Sein und die Sprache als historische
Phänomene, indem er Begriffe wie «Volk» und das

«Eigene» einführt. Die Episode Graciän-Thomasius

zeigt indes im Gegensatz dazu, die vollständige
Historizität von Heideggers These. Das Sein und die
Sprache werden in enge Beziehung zueinander
gesetzt, wenn die Geschichte als Geschichte der Völker
bzw. der Nationen gedacht wird. Seit der Renaissance

behandelt die Diskussion um die Sprache das

Problem der politischen Stellung einer Nation
innerhalb Europas. Die Sprache wird historisch zum
Ausdruck der politischen Absicht eines Territoriums,
sich von einem anderen zu differenzieren. Indem
die Sprache als territorialer Code gefasst wird, wird
damit die Voraussetzung ihrer Identifikation mit
einer Nation geschaffen.

Wenn man den Blick noch weiter als in die Zeit
von Gracian und Thomasius zurücklenken möchte,
dann könnte man sehr wahrscheinlich feststellen,
dass jeder Versuch eines vergleichenden Ansatzes in

der internationalen historischen Bildungsforschung
sich mit nationalen Geschichtsschreibungen
auseinander zu setzen hat. Die nationalen
Geschichtsschreibungen reproduzieren das politische Verhältnis

zwischen Sprache und Nation auf der Ebene der
Geschichte der Disziplin (vgl. Oelkers 2002; Tröhler
2002).

Es kann hier nicht meine Aufgabe sein, die Frage
zu beantworten, ob die ganze Diskussion über die

ZpH Jg. 9 (2003), H. 1



kulturelle Identität ausländischer Kinder mit dieser
Geschichte des politischen Verhältnisses zwischen
Sprache und Nation zu tun hat. Aber am Ende dieser

Überlegungen kann ich nicht umhin, diese Frage
zumindest zu stellen.

1 Ausgehend von Schriewes Begriff der «Historizing
Comparative Methodology» nennen Caruso und Tenorth drei
Etappen der Vergleichenden Erziehungswissenschaft: das
Ende des 18. Jahrhunderts und des 19. Jahrhunderts und
das ausgehende 20. Jahrhundert (Caruso/Tenorth 2002,
S. 13ff.).

2 Schon im Jahr 1501 hatte der Philologe Tilemann Hever-
lingh in Rostock Vorlesungen über Juvenals Satiren
wahrscheinlich in Plattdeutsch gehalten.

3 Diese Ergänzung verwirrte Julius Otto Opel, den Herausgeber

des Bands Kleine deutsche Schriften von Thomasi-
us. Für Opel war das Werk, das Amelot übersetzt hatte,
nicht Oräculo manual, sondern Agudeza y Arte de Inge-
nio (Opel 1894, S. 5).

4 Amelots Übersetzung erschien 1684 (königliches Privileg
vom 25. Februar, Fertigstellung des Druckes am 15. Juli)
in Paris bei Veuve Martin/Jean Boudot in Quart und in
Duodez.

5 Die Übersetzung wurde im Journal des Savants Xll(1684),
21. August, Artikel XXIV, S. 322-323 (Amsterdamer
Ausgabe 1684) rezensiert und in den Nouvelles de la République

des Lettres, Amsterdam 1684.
6 So z.B. der Jesuit Dominique Bouhours (1671, S. 491): «les

titres qu'il donne à Louis le Grand de Roy, de Maistre Roy,
de grand Tout, de non plus outre de la Royauté, m'ont
fort réjoûï» (vgl. Borinski 1971, S. 18).

7 Eine raffinierte «Psychologie der Nationen» gibt Graciân
in seinem Erziehungsroman El Criticon (1651-1657) mit
der Schilderung der Reise Critilos und Andrenios.

8 Über den «Probabilismus» von Graciän vgl. Krüger 1988,
S. 44.

9 In Bezug auf die Rolle, die die Jesuiten in Frankreich im
17. Jahrhundert gespielt haben, vgl. Fumaroli 1980.

10 Vgl. Bouiller 1911, S. 329f. über Rouchefaulds Kenntnis
von Graciân über Mme de Sablé und Zimmer 1999, S. 76.

11 Die Rezeption spanischer Literatur erfolgte in Preussen
auch durch lateinische Übersetzungen. Zwischen den
Jahren 1712 und 1718 wurden fast alle Schriften Graciéns
von Adam E. Ebert (1635-1735), Professor der Rechte an
der Universität Frankfurt/Oder, ins Latein übersetzt. «Für
die Bildungsgeschichte und lateinische Kultur ist der
Umstand bemerkenswert, dass im preussisch-protestanti-
schen Norden fast das gesamte Werk eines Jesuiten im
Übergang zur Frühaufklärung übersetzt wurde»
(Briesemeister 1991, S. 226). Die lateinischen Übersetzungen
Gracians wurden dem späteren König Friedrich II, dem
Grossen, gewidmet.

12 Selbstverständlich gab es Ausnahmen, die für die histori¬
sche Bildungsforschung sehr interessant sind. Julius
Albert von Rohr war kurfürstlicher Kammerherr am Dresdner

Hofe und als solcher war er mit der Erziehung der
Söhne des sächsischen Kurfürsten Johann Georg III, mit
den Prinzen Johann Georg und Friedrich August (später
August der Starke) betraut. Für den Unterricht der Prinzen

in Civilitas benutzte er eine deutsche Übersetzung
mit dem Titel L'Homme de la Cour oder Balthasar Gracians

vollkommener Staats- und Weltweiser, erschienen in
Leipzig 1686, und eine französische Ausgabe von 1685
(Schlechte 1991).

13 Beetz zufolge setzt um 1700 eine Umorientierung des
Bürgertums von der blossen Partizipation an der Kultur
der gesellschaftlichen Elite zu einem standeseigenen De-
corumbewusstsein ein. Thomasius habe diesen Umbruch
in seinem eigenen Werk vollzogen (Beetz 1990, S. 274).

14 Thomasius bezieht sich insbesondere auf Nicolas Faret
(vgl. L'honnête homme, ou l'art de plaire à la cour, 1630)
und auf L'Abbé de Gerard für das Ideal der Honnêteté,
auf Mademoiselle de Scudery für die Galanterie und auf
Bouhours für «le bel esprit».

Quellen
Bouhours, Dominique: Entretiens d'Ariste et d'Eugene. Paris

1671

Bouhours, Dominique: Manière de bien penser dans les
ouvrages d'esprit. Paris 1687

Graciân, Balthasar: El Politico. Don Fernando El Catolico de
Lorenzo Gracian. Al Ex. mo Senor Don Francisco Maria,
Carafa, Castrioto, y Gonzaga, Duque de Nochera. En

Zaragoza, por Diego Dormer. Ano 1690. Dt. Übersetz.
Lorenz Gratians Staatskluger Catholischer Ferdinand. Aus
dem Spanischen übersetzt von Daniel Kaspern von
Lohenstein. Bresslau 1676

Graciân, Balthasar: Homme de Cour. Trad, par Amelot. Paris
1684

Graciân, Balthasar: Homme de Cour, Oder: Kluger, Hof- und
Welt-Mann nach Monsieur Amelot de la Houssaie / Seiner
Französischer Version, ins Teusche übersetzt / von Selin-
tes. Nebst Ihro Excellenz des Königl. Preussischen Herrn
Geheimbten Raths / Christian Thomasii, Judicio vom
Gracian. Mit Königl. Pohlnisch. Und Chur-Fürst. Sächsisch.
Auch Königl. / Preussischen allerngnädigsten Privilegiis.
Augspurg 1711

Heidegger, Martin: Unterwegs zur Sprache. Martin Heidegger
(1959). Pfullingen Neske 1965

Thomasius, Christian: Welcher Gestalt man denen Frantzo-
sen in gemeinem Leben und Wandel nachahmen solle?
Ein Collegium über des Gratians Grundreguln, Vemüff-
tig, klug und artig zu leben (1687/1688). In: Christian
Thomasius: Ausgewählte Werke. Werner Schneiders (Hrsg.).
Band 22: Kleine deutsche Schriften. Hildesheim 1994, S.

1-70

Literatur
Beetz, Manfred: Frühmoderne Höflichkeit. Komplimentierkunst

und Gesellschaftsrituale im Altdeutschen Sprachraum.

Stuttgart 1990
Bouiller, Victor: Notes sur I'Oräculo manual de Balthasar Gra¬

ciân. In: Bulletin Hispanique Xlll(1911), S. 316-336
Briesemeister, Dietrich: Neulateinische Graciän-Übersetzun-

gen aus dem 18. Jahrhundert in Deutschland. In: Sebastian
Neumeister/Dietrich Briesemeister: El mundo de

Graciân. Berlin 1991, S. 222-231
Caruso, Marcelo/Tenorth, Heinz-Elmar (Hrsg.): Internationa-

lisierung. Semantik und Bildungssystem in vergleichender
Perspektive. Frankfurt am Main 2002

Elias, Norbert: Die höfische Gesellschaft (1969). Frankfurt am
Main 1999

Forssmann, Knut: Baltasar Graciân und die deutsche Litera¬
tur zwischen Barock und Aufklärung. Diss. Mainz 1977

Fumaroli, Marc: L'âge de l'éloquence. Rhétorique et «res li-
teraria» de la Renaissance au seuil de l'époque classique.
Genf 1980

Horn, Klaus-Peter/Németh, Andrâs/Pukanszky, Béla/Tenorth,
Heinz-Elmar (Hrsg.): Erziehungswissenschaft in Mitteleuropa.

Aufklärerische Traditionen - deutscher Einfluss -
nationale Eigenständingkeit. Budapest 2001

Krauss, Werner: Graciâns Lebenslehre. Frankfurt am Main
1947

Krüger, Heinz: Über den Aphorismus als philosophische
Form. München 1988

Oelkers, Jürgen: Die Internationalisierung der pädagogischen

Theoriebildung. Ms Zürich 2002
Opel, Julius Otto: Die deutsche Presse des 17. Jahrhunderts

über Ludwig XIV und die Franzosen. In: Im neuen Reich:
Wochenschrift für das Leben des deutschen Volkes in
Staat, Wissenschaft und Kunst, Bd. 1. Leipzig 1871

Opel, Julius Otto: Einleitung zu Christian Thomasius: Welcher

Gestalt man denen Frantzosen in gemeinem Leben
und Wandel nachahmen solle? Ein Collegium über des
Gratians Grundreguln, Vernüfftig, klug und artig zu
leben. Zufinden bei Moritz George Weidemannen. In:
Festschrift der Historischen Commission der Provinz Sachsen
zur Jubelfeier der Universität Halle-Wittenberg am 1.-4.
August 1894. Halle 1894, S. 1-78

Pfleider, Edmund: Leibniz als Verfasser von zwölf anonymen,
meist deutsch-politischen Flugschriften. Leipzig 1870

ZpH Jg. 9 (2003), H. 1



Schlechte, Monika: Graciân-Rezeption in Julius Bernhard von
Rohrs Einleitung der Ceremoniel-Wissenschaft. In: Sebastian

Neumeister/Dietrich Briesemeister: El mundo de
Graciân. Berlin 1991, S. 249-260

Tröhler, Daniel: Der deutsche Rousseau in den USA: Die
amerikanische Lehrerinnenbildung im 19. Jahrhundert. Ms
Zürich 2002

Zimmer, Robert: Die europäischen Moralisten zur Ein¬

führung. Hamburg 1999

Zweidineck-Südenhorst, Hans von: Die öffentliche Meinung
in Deutschland im Zeitalter Ludwig XIV. 1650-1700. Stuttgart

1888

Die Entpolitisierung des
Bildungsbegriffs

Rebekka Horlacher

«Bildung» verweist bis in die Mitte des 18. Jahrhunderts

hinein auf ein europäisches Konzept, das sich

auf Antike und Renaissance stützt. Mit der
zunehmenden Bedeutung von Literatur und Sprache als

nationalem Merkmal seit 1750 wird «Bildung»
jedoch nationalisiert. Das zeigt sich besonders deutlich

an der Rezeption des englischen Moralphilosophen

Anthony Ashley Cooper, third Earl of
Shaftesbury (1671-1713) im deutschen Sprachraum,
der für die Entstehung der deutschen Bildungs-
«theorie» eine zentrale Figur ist, nicht zuletzt, weil
die pädagogische Historiographie des 19. und
frühen 20. Jahrhunderts ihm eine wichtige Rolle als

einem der «Erfinder» des Bildungsgedankens
zugewiesen hat. Begründet wird diese Urheberschaft
mit der Übersetzung von Shaftesburys Konzept der
«inner form» mit «Bildung».1 Ich möchte hier
aufzeigen, dass eine genauere Betrachtung dieses Kon-
strukts auf ein differenzierteres Rezeptionsverhalten

im 18. Jahrhundert hinweist, als dies die
(geisteswissenschaftlich dominierte) Forschung bis anhin

angenommen hat. Es lassen sich einerseits deutliche
Unterschiede in der Rezeption zwischen der Schweiz

und Deutschland feststellen, andererseits veränderte

die Rezeption das Original insofern, als nur
bestimmte Teile rezipiert wurden (Horlacher 2002). Ich

konzentriere mich hier exemplarisch auf die Shaf-

tesbury-Rezeption des Kreises um Gottsched, der
ich die Shaftesbury-Rezeption des weiten Bodmer-
Kreises gegenüberstelle, weil sich daran gut zeigen
lässt, wie die deutsche Tradition Shaftesbury unpolitisch,

dafür ästhetisch-innerlich rezipierte, während
in der Schweiz die politisch-republikanische Rezeption

vorherrschend war.

Die Shaftesbury-Rezeption in Deutschland

Shaftesbury
wird im Deutschland des 18. Jahr¬

hunderts von Germanisten, Theologen und

Vertretern der «Schönen Wissenschaften und
Künste»2 rezipiert, jedoch nicht von Pädagogen3.
Für die Konstituierung des Bildungsbegriffs, wie er
sich aus der Shaftesbury-Rezeption entwickelt, ist

entscheidend, dass er sich primär (zumindest in

einer ersten Phase in Deutschland, die von Überset¬

zungstätigkeit geprägt ist) in n/chf-pädagogischen
Diskursen ausbildet: Zentral sind die «Schönen
Wissenschaften» mit ihrer Nähe zur Ästhetik. Die

Bildung des Menschen ist eng verbunden mit der
Vorstellung der schönen Seele, was sich in der Folge nur
als bedingt anschlussfähig an den pädagogischen
Diskurs erweisen wird. Bildung wird oder ist ein
ästhetisches und ethisches Thema und hängt eng
mit den Vorstellungen über Empfindungen und
über den Geschmack zusammen. In diesem Umkreis

von Ethik, Ästhetik, Empfindungen und Geschmack
entsteht die «Theorie der Bildung»4.

Die Rezeption von Shaftesbury im 18. Jahrhundert

im deutschsprachigen Raum ist quantitativ
beeindruckend, fällt sehr unterschiedlich aus und um-
fasst literarische, theologische, philosophische,
pädagogische, politische und ästhetische Aspekte.5
Dies im Gegensatz zum England des 18. Jahrhunderts,

wo Shaftesbury als Philosoph und Politiker
rezipiert wird. «It is there [in the Characteristics, RH]

that we find the mature philosophy as well as the
mature politics, the work for which Shaftesbury was
known in the eighteenth century» (Klein 1993, S.

285).

Shaftesburys Bildungskonzept orientiert sich am
Ideal des «virtuoso». Dieses erlebt im England des

17. Jahrhunderts einen Höhepunkt. Ursprünglich
aus dem Italienischen stammend, bezeichnet der

Begriff «virtuosi» meist adlige Menschen, die sich

hauptsächlich für Altertümer, Malerei und
naturphilosophische Themen interessierten. Bei den

«englischen Virtuosi» hingegen treten die ersten
beiden Themenfelder zugunsten der Naturwissenschaften

eindeutig zurück. «Der Grund für diese

Entwicklung lag unter anderem darin, dass neben
solchen Virtuosi, für die die Wissenschaft mehr oder

weniger eine <Freizeitbeschäftigung> darstellte,
immer mehr <professionelle> Gelehrte sich der Bewegung

anschlössen» (Fleitmann 1986, S. 84). Walter
Houghton unterscheidet in seinem Aufsatz zwei
Grundtypen des Virtuoso: «The amateurs or dilettantes,

and the <sincere> inquirers into nature»
(Houghton 1942, S. 54). Er begründet die Entstehung

des Ideals der Virtuosi mit dem aufkommenden

Interesse an den Höfen Europas für die Antike
und im Speziellen mit dem Interesse an der italienischen

Kultur. Während gegen Ende des 17. Jahrhun-

ZpH Jg. 9 (2003), H. 1


	Zwischen europäischem Diskurs und nationalem Kontext : das Deutsche Programm von Christian Thomasius

