
Zeitschrift: Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pädagogische Hochschule Zürich

Band: 9 (2003)

Heft: 1

Artikel: Internationalisierung und nationale Kontexte der Forschung

Autor: Tröhler, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901860

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901860
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Internationalisie rung
und nationale Kontexte
der Forschung

«Internationalisierung? Hol ihn den Teufel
Wir verstehen alle fremden Völker, keines versteht uns,
und keines kann uns verstehen
[S]ie verstehen uns nicht, aber sie empfinden unsere
ungeheure geistige Überlegenheit»
(Sombart 1915, S. 132ff.).

(Red.) «Internationalisierung» ist eines der

zukunftsträchtigen Desiderate unserer
Wissenschaft und erlebt nach einer längeren
Inkubationszeit gegenwärtig zu Recht höhere

Beachtung. Vorangetrieben wird diese

Forschung insbesondere von der vergleichenden

Erziehungswissenschaft. Das überrascht

nicht, kann aber den Umstand verdecken,
dass nicht nur thematisch und institutionell,
sondern auch sprachlich nationale Barrieren

«Internationalität» behindern. Mit «Sprache»

sind nicht bloss die ethnische Sprachlichkeit,
sondern und vor allem «nationale Grammatiken»

gemeint, die noch immer den pädagogischen

Diskurs der Gegenwart bestimmen.
Die nationalen Kontexte bilden - in der Sprache

der klassischen Hermeneutik
ausgedrückt - den «unausgesprochenen
Hintergrund», wie Bollnow dies nannte, von

Forschung und prägen sie. «Internationalisierung»

setzt daher, als Forschungsprogramm,

die historische Selbstaufklärung der

eigenen Grammatik voraus, in welche wir
hinein sozialisiert worden sind.

Daniel Tröhler

Sprache
bestimmt die Kommunikation der Wis¬

senschaft. Von «Internationalität» der
Forschung kann aber offensichtlich nicht gesprochen

werden, wenn lediglich Werke von
Autorinnen und Autoren, Untersuchungen oder Studien
fremder Länder in übersetzter Form vorliegen.
Übersetzungen sind - auch hermeneutisch gesprochen

- Krücken, die den Sinngehalt von Texten
einschränken bzw. verändern. Gelegentlich ertappen

sich Forschende beim Gedanken, dass deutschsprachige

Übersetzungen französischer oder englischer
Autorinnen und Autoren etwas sehr angenehmes
sind, weil die Lektüre fremdsprachiger Texte in der
Regel mehr Zeit beansprucht. Gleichzeitig
entwickelt sich manchmal ein Gefühl von Skepsis, wenn
wir Kant oder Heidegger in französischer oder
englischer Übersetzung lesen und wir fragen uns, wie
es denn für Franzosen oder Amerikaner möglich sei,

Kant oder Heidegger in französischer oder englischer

Übersetzung zu verstehen. Wie, in aller Welt,
soll man diese Autoren, die schon in der Originalsprache

kaum verständlich sind, auch noch übersetzen

können? Allerdings stellt sich ebenso die Frage,

warum diese Skepsis nicht auch für Rousseau,
Foucault, Lacan, Dewey oder Rawls gelten sollte?

Die ethnische Sprachenvielfalt verweist
allerdings nur auf die offensichtlichere und oberflächlichere

Seite der Problematik von «Internationalisierung».

Deutlicher wird sie, wenn es sich um dieselbe

Sprache handelt, wenn Nationalität nicht, wie es

ursprünglich geschah, mit Sprachgemeinschaft
gleichgesetzt wird, sondern mit Staat und dessen historischen

Grundlagen, einem Staat als Resultat von
gemeinsamen Erfahrungen der Bewohner. Englische

Forschung ist nicht einfach dasselbe wie die
amerikanische, franco-kanadische nicht wie die wa-
lonisch-belgische oder die französische, die deutsche

nicht wie die schweizerische. Vor diesem
Hintergrund erweist sich die Forderung nach

Internationalisierung als wirkliche Herausforderung,
weil unter dieser Voraussetzung die «nationalen»
Diskurskontexte berücksichtigt werden müssen

oder, um Gadamer zu bemühen, die eigenen
Vorverständnisse zuerst bewusst gemacht werden müssen,

damit sich «das Andere» in seiner «Andersartigkeit»

überhaupt deutlich machen beziehungsweise

«zur Sprache kommen» kann.

«Internationalisierung» des Lebens bedeute für
Deutschland, so Thomas Mann 1917, der sein Werk
Buddenbrooks für unübersetzbar hielt, das «Versinken

des Volks» in die Demokratie westlicher Prä-

ZpH Jg. 9 (2003), H. 1 31



gung, die «Aufrichtung einer reinen Nützlichkeitskultur».

Umgekehrt glaubte er, dass «Demokratie»
ein antideutscher Begriff sei und mit «volkstümlich»
übersetzt werden müsse, womit aber «das genaue
Gegenteil» der Demokratie gemeint sei. Ähnlich
meinte Peter Petersen 1935 in Bezug auf Dewey,
dass «democratization» nicht mit europäischen
Demokratievorstellungen gleichgesetzt werden könne;

«es muss ins Deutsche übersetzt werden mit:
Volksgemeinschaft, in genau dem Sinne, den wir
diesem Worte heute geben» (Petersen 1935, S. 207)

-also 1935.

«Nationale Grammatiken» sind vor dem Hintergrund

der Erkenntnisse aus dem linguistic turn als

«Werkzeuge» des Nationalismus zu deuten, der erst

- wie Hans-Ulrich Wehler deutlich gemacht hat - als

semantisches und symbolisches «Magazin» die

Grundlagen für die Gründung von Nationen
geschaffen hat-der Nationalismus ist daher keine Folge

von Nationen, sondern umgekehrt eine vorgängige

Idee bzw. langue. Insofern ist der linguistisch
kodifizierte Nationalismus auch keine Charakteristik

einer bestimmten Nation, sondern bestimmt den
Prozess der Nationalstaatenbildung in der westlichen

Welt spätestens seit dem 17. Jahrhundert. Eine

andere Frage wäre allerdings, inwieweit die
säkularreligiöse Basis des Nationalismus (Wehler 2001)

unterschiedliche Folgen für «nationale Grammatiken»

hat, wenn er sich entweder auf den demokratischen

Calvinismus oder das untertänige Luthertum

stützt.
Wenn in dieser Diskussion die deutsche Tradition

im Zentrum steht, so geschieht dies primär
aufgrund der Tatsache der Deutschsprachigkeit der
Zeitschrift für pädagogische Historiographie, und
nicht um die spezifischen Phänomene der
deutschen Tradition gegenüber anderen zu qualifizieren.

Das Problem der «verspäteten Nation» (Pless-

ner 1959; Winkler 2000) hat zwar im 19.

Jahrhundert den deutschen Nationalismus - mit
tragischen Folgen - weiter getrieben als in anderen
Nationen. Dennoch versteckt sich paradoxerweise hinter

diesem komparatistischen Ansatz eine gewisse
Gefahr, gerade jenes Ziel aus den Augen zu verlieren,

um dessen Willen «Internationalisierung»
angestrebt wird: Der über Selbstreflexion der eigenen
«nationalen Grammatik» ermöglichte internationale

Diskurs in der république des lettres. Dass Anfänge

hierzu gerade auch in der deutschen Tradition
gemacht werden, wird von Peter Burke dargelegt:
«The existence of national styles in science has been

a matter of academic debate, but the phenomenon
would appear to be obvious enough in historiography,

whether it should be explained by the lack of
courses in philosophy in British schools (in contrast
to at least some schools in France, Germany and Italy),

or more generaly by the local culture of empiricism»

(Burke 2002, S. 232f.).
Dass die Pädagogik eine «verspätete Disziplin»

ist, kann als allgemein anerkannte Erkenntnis
angenommen werden - und das betrifft gerade auch die

Methoden der Historiographie. Die Geschichtsschreibung

muss sich kritisch mit Phänomenen
auseinandersetzen, die auf die nationale Provenienz
rückverweisen und die in der Theoriebildung im

Kontext demokratischer Staaten und ihrer
Bildungssysteme nicht mehr vertretbar sind. Einige
Fragen sollen - ohne dass sie in der Folge weiter
reflektiert werden - auf diese Phänomene in

Zusammenhang mit der deutschen Tradition hinweisen: Ist

es Zufall, dass

- die international vier meistzitierten Autoren -
Dewey, Piaget, Rousseau, Pestalozzi - allesamt
aus nicht-lutherischen, aber reformierten und
daher politisch-partizipatorischen Kontexten
stammen bzw. von ihnen geprägt waren?

- Rousseaus provokative Polemik gegen die
französische Monarchie des Ancien Régime ihn in Paris

zum Aussenseiter stempelte, sein Werk
insbesondere in Deutschland auf die negative und die
natürliche Erziehung reduziert wurde, so dass er
zum Gründer der modernen, sich gegen die
«gesellschaftlichen Mächte» und Politik wehrende
Pädagogik wurde, die in der Folgezeit nur noch
deutsche Autoren kannte; er heute gar als Gründer

aller Reformpädagogik gepriesen wird, die in

der Folge nur noch deutschsprachig begrenzt ist

(vgl. ZpH 8(2001)H1)?

- in der nationalistischen Reaktion nach 1806
Pestalozzi von Fichte als genuinster Repräsentant
«des deutschen Gemüts» seit Luther verehrt wurde,

obgleich Pestalozzis Zwinglianismus eine solche

Gleichstellung verunmöglicht?

- sich mit Alice Salomon eine jüdische Frau für die

Verbreitung von Jane Addams zu einem
Zeitpunkt in Deutschland stark macht, als der
Pragmatismus der USA als «Dollar-Philosophie» oder
«Küchen-Utilitarismus» verschrien war?

- Karl Mager 1844 - nach dem heutigen Erkenntnisstand

- zum ersten Mal den Begriff
«Sozialpädagogik» in Aarau verwendet und dabei auf
den Republikanismus, der politisches und soziales

Denken kaum trennt, verweist, während die
deutsche Sozialpädagogik sich aber über 150

Jahre lang an Diesterwegs «Definition» und
damit auf die Individuum-Gesellschafts-Dichotomie
und an Randgruppen hielt?

- der politische Community-Gedanke des
Kommunitarismus in Deutschland mit Tönnies' romantischer

Gemeinschaftsideologie gleichgesetzt wurde?

Welche fundamentalere Bedeutung als bloss enge
sprachliche hat die Tatsache, dass zentrale Termini
kaum übersetzbar sind, wie etwa die Unterscheidung

von sex und gender oder jene von bourgeois
und citoyenl Bzw. umgekehrt: Wieso gibt es keinen
dem deutschen Bildungsbegriff äquivalenten Terminus

in der französischen oder englischen Sprache?
Können Probleme, wie sie in der Zeit der Reeducation

auftauchten, insofern auf nationale Schranken

hinweisen, als in Deutschland der Demokratie-
Begriff, wie er etwa im Konzept der transferierten

ZpH Jg. 9 (2003), H. 1



social group work existierte, auch nach 1945 nicht
anschlussfähig war?

Die folgenden vier Studien versuchen exemplarisch,

auf diese noch immer zu wenig reflektierte
Bedeutung nationaler Kontexte bzw. Barrieren
hinzuweisen - in der Hoffnung, dass dadurch der Ruf
nach «Internationalisierung» noch sinnfälliger und
mittels der Reflexion eigener Vorverständnisse auch
vermehrt umgesetzt wird. Sie thematisieren
exemplarische Sachverhalte in chronologischer Reihenfolge:

von der Rolle der französischen Moralistik in

den Anfängen des deutschen Diskurses der Nation
bzw. der deutschen Nationalsprache um 1700 (Rita

Casale) zur Konstruktion von «Bildung» als Inbegriff

deutscher Kultur im 18. Jahrhundert mit Rückgriff

auf Shaftesbury (Rebekka Horlacher) und von
der Imagination eines Exports deutschen Universitätenwesens

in die USA im 19. Jahrhundert (Gabriele
Lingelbach) zur Reflexion unterschiedlicher Kon¬

zepte von Sozialpädagogik in der Schweiz und in
Deutschland in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts

(Bettina Grubenmann).

Literatur
Burke, Peter: Historiography and Philosophy of History. In: Pe¬

ter Burke (Hrsg.): History and Historians in the Twentieth
Century. Oxford: Oxford University Press 2002, S. 230-249

Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode: Grundzüge
einer philosophischen Hermeneutik. Tübingen 1960

Petersen, Peter: Nachwort. Entwicklung eines eigenen Schul¬

wesens in USA. - Ablösung von Europa. In: John Dewey/
William Heard Kilpatrick: Der Projekt-Plan: Grundlegung
und Praxis. Weimar 1935, S. 206-213

Plessner, Helmuth: Die verspätete Nation: über die politische
Verführbarkeit bürgerlichen Geistes. 2., erw. Aufl. von:
Das Schicksal deutschen Geistes im Ausgang seiner
bürgerlichen Epoche (1935). Stuttgart 1959

Sombart, Werner: Händler und Helden. Patriotische Besin¬

nungen. München/Leipzig 1915
Winkler, Heinrich August: Der lange Weg nach Westen.

München 2000
Wehler, Hans-Ulrich: Nationalismus. Geschichte, Formen, Fol¬

gen. München 2001

Zwischen europäischem Diskurs
und nationalem Kontext: Das Deutsche
Programm von Christian Thomasius

Rita Casale

| m Kontext des Themas der Internationalisierung
I lässt sich die Rolle der Sprache nicht auf die Anil

sieht reduzieren, sie sei blosses Mittel der Verständigung.

Dem scheinbaren Mittel kommt selbst eine

politische Bedeutung zu, die für das Thema von
Relevanz ist. Schon im Zeitalter des Humanismus
beruhte das grosse Interesse für die Philologie auf
deren politischen Implikationen. Spätestens in der
Renaissance wird diese politische Bedeutung der
Sprache dergestalt spezifiziert, dass im europäischen

Raum Nationalbewusstsein und Sprachbe-
wusstsein kaum mehr voneinander zu trennen sind.
In meinem Beitrag werde ich versuchen, anhand der
Analyse von Thomasius' Graciän-Rezeption eine der
ersten Problematisierungen des Verhältnisses von
Nation und Sprache im deutschsprachigen Raum

darzustellen. Eine Untersuchung dieser Rezeption
kann für die historische Bildungsforschung insofern
bedeutsam sein, als sie einige topoi des aktuellen
Forschungsstands in Frage zu stellen geeignet ist.

Denn erstens zeigt sie, wie notwendig es für die
historische Bildungsforschung ist, vergleichende
Analysen der Literatur schon vor dem 18. Jahrhundert1
durchzuführen. Zweitens zieht sie für den Vergleich
ein Gebiet in Betracht, das sich nicht mit
«Mitteleuropa» deckt (Horn/Németh/Pukansky/Tenorth
2001). Die Einsicht in die Vermittlerrolle, die Frankreich

in der deutschen Rezeption von Graciän spielte,

macht es möglich, den europäischen Diskurs

über die höfische Erziehung zu rekonstruieren, der
seine Zentren in Italien, Spanien und Frankreich
hatte. Schliesslich werden auch Erziehungsorte
sichtbar, die von der Geschichte der Institutionen
ignoriert werden. Im 17. Jahrhundert wurden an den
Höfen und in den Pariser Salons Erziehungsmodelle
vermittelt, die in den Lehrcurricula sehr selten zu
finden sein werden.

Erhellend in Bezug auf die politische Bedeutung
der Sprache ist aber Thomasius' Graciän-Rezeption
vor allem deshalb, weil insbesondere im deutschen
Sprachraum das Verhältnis zwischen Sprachbewusst-
sein und Nationalbewusstsein seit dem 19. Jahrhundert

so eng gedacht wurde, dass die nationale Sprache

geradezu als Ausdruck des Wesens eines Volks
betrachtet wurde. Heidegger bringt dies in seiner
Schrift von 1959 Der Weg zur Sprache nur auf den

Begriff, wenn er das Zeigen zum Wesen der Sprache
macht. Was die Sprache, während sie spricht, zeige,
sei das Eigene des Geschehens - eines Geschehens,
das für Heidegger als geschichtliches Schicksal eines
Volkes zu verstehen ist. In der Literatur, aber vor
allem in der Poesie und in der Philosophie werde das

Eigene des historischen Schicksals eines Volkes
gesagt. Die Sprache eines Volkes sei der Träger seiner
Besonderheit. Das Wesen eines Volkes ist, was sich

in seiner Literatur, in seiner Dichtung und in seiner

Philosophie zeigt (Heidegger 1959/1965, S. 241 ff.).
Die Identität, die Heidegger zwischen Sprache

und Volk setzt, ist noch heute die implizite
Voraussetzung der kulturellen und literarischen Kanone,

ZpH Jg. 9 (2003), H. 1 33


	Internationalisierung und nationale Kontexte der Forschung

