
Zeitschrift: Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pädagogische Hochschule Zürich

Band: 9 (2003)

Heft: 2

Artikel: Anstand und Leidenschaft in der französischen Moralistik

Autor: Casale, Rita

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901868

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901868
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anstand und
Leidenschaften in der

französischen Moralistik
(Red.) Ausgehend von einer aktuellen Debatte

über Anstand und Moral wird hier mit
einem historischen Rückgriff auf die französische

Moralistik des 17. Jahrhunderts

versucht, Antworten auf diese immer
wiederkehrenden Fragen zu finden. Zentral sind

dabei die Konzepte des Leibarztes Ludwig
XIV., Marin Cureau de La Chambre. Dabei

zeigen sich Antworten auf die Frage nach der
Moral ohne Innerlichkeit, dafür mit
Anschlussmöglichkeiten an die public virtue-
Debatte.

Rita Casale

I. Sommerliches Vorspiel

Das
Thema «Anstand und Leidenschaften in

der französischen Moralistik» des aktuellen
Hefts der Zeitschrift für pädagogische

Historiographie war schon lange geplant, als in dem

ungewöhnlich warmen Sommer in Deutschland die
Debatte über Anstand und Unterricht die Aufmerksamkeit

der von der Hitze ermüdeten Zeitungsleser
auf sich zog. Die Sommerunterhaltung über das

höfliche Benehmen wurde von der Zeitschrift Spiegel

(Nr. 28, 7.7.2003) mit begeisterter Feststellung
einer Rückbesinnung auf traditionelle Werte eröffnet.

Bis zu einer solchen Wiederkehr habe man
noch einen gefährlichen Feind zu überwinden: den
freien Bauch attraktiver Teenager weiblichen
Geschlechts. Das Problem lasse sich vielleicht ohne

grosse Schwierigkeiten umgehen. Die Schuluniform
und die von verschiedenen Seiten wieder entdeckten

Rituale sollen dabei hilfreich sein. Im Gegensatz
zur optimistischen Diagnose des Spiegels klang der
Aufruf zum «Ende der Unhöflichkeit» des saarländischen

Bildungsministers Jürgen Schreier sehr
alarmierend. Schreier wünschte sich auch eine Wiederkehr

der traditionellen Werte, aber im Unterschied

zum Spiegel kann er nur das Ungeheure der
Unhöflichkeit feststellen. Gegen die herrschende
Unhöflichkeit würden verbreitete und vage Rituale und
die Schuluniform nicht reichen. Was man brauche,
sei ein Unterricht in Benehmen. Eine Arbeitsgruppe
werde im kommenden Schuljahr ausarbeiten, wie

den Schülern wieder Disziplin, Ordnung und
Anstand beigebracht werden könne. Laut Schreier
verantwortlich für das unanständige Verhalten der
deutschen Schüler ist die Generation der sechziger
Jahre. Die deutsche Schule habe unter den «Spätfolgen

eines Zeitgeistes zu leiden, der Autorität und

Respekt unter Generalverdacht gestellt hat und
Tugenden wie Höflichkeit, Ordnung, Pünktlichkeit,
Pflichtbewusstsein und Fleiss negativ besetzt hat»1.

Nicht zuletzt findet sich der saarländische Bildungsminister

von den Ergebnissen der internationalen
vergleichenden PISA-Studien in seinem Urteil über
die Folgen der antiautoritären Generation
bestätigt. Die deutschen Schüler seien, was die
Sozialkompetenzen angehe, sehr schwach. Die verbreitete

Aggressivität und Unanständigkeit seien die
schlimmsten Voraussetzungen für den zukünftigen
Einstieg des deutschen Schülers in den Arbeitsmarkt,

wo die sogenannte flache Hierarchie und die

Flexibilisierung der Arbeitsverhältnisse und
Arbeitsbedingungen anscheinend die Erziehung zu einem

neuen sozialen Verhalten zu verlangen scheinen.
Der hitzegeschwächte Leser hat den Eindruck,

die verschiedenen Facetten der Argumentation des

Bildungsministers nicht zusammenbringen zu können.

Vielleicht sind daran die Temperaturen schuld,
vielleicht spielt aber auch das Durcheinander innerhalb

dieser Debatte eine Rolle. Was haben soziale

Kompetenzen mit Autorität und Ordnung zu tun?
Sind sie als Werte oder als Formen zu verstehen?
Lässt sich jedes pädagogische Problem nur mittels
seiner moralischen Dramatisierung formulieren?
Gibt es einen Ausweg aus dieser Moralisierung der
sozialen Kompetenzen?

Mit dem historischen Blick mag die angemessene
Distanz zum Gegenstand zurückgewonnen und
einige Elemente der oben erwähnten Debatte erläutert

werden.
Ein erstes Element, das der Erklärung bedürftig

ist, ist das Verständnis von Sozialkompetenzen als

Werte einer bestimmten Moral, die im Kontext der
Diskussion sehr vage als Moral der Höflichkeit ge-
fasst wird.

Eine zweite Kategorie, die erläutert werden sollte,

ist der Begriff der Höflichkeit in seinem historischen

Kontext. Die historische Kontextualisierung
der Höflichkeit wird dazu beitragen, auf einige
neue Fragen Antworten zu finden, die insbesondere

den Zusammenhang zwischen Sozialkompeten-

90 ZpH Jg. 9 (2003), H. 2



zen und historischer Form der Gesellschaft betreffen.

Als ich im Sommer französische Bücher aus der
höfischen Kultur des 17. Jahrhunderts exzerpierte,
um den geplanten Aufsatz über Anstand und
Leidenschaften in der französischen Moralistik zu
schreiben, bekam ich zunehmend den Eindruck,
dass nichts besser geeignet sei, eine Antwort auf die
sommerlichen Probleme der Höflichkeit zu geben,
als eine Analyse alter französischer Quellen; ja, für
ein Mal meinte ich, die stille Überzeugung der
Bildungshistorikerin könnte ohne Zögern ausgesprochen

werden, dass die historische Rekonstruktion
aktueller Phänomene als <anständigstes> Mittel zur
Entzifferung unserer alltäglichen Semantik gilt.

Den Studien von Norbert Elias und ihrer grossen
Rezeption schulden wir für die Identifizierung von
Höflichkeit mit französischer Lebensart am Hof im

Zeitalter des Absolutismus von Ludwig XIV. viel.
Dass die französische Höflichkeit ein vorbildliches
Muster für das Verständnis der menschlichen
Geselligkeit darstellen kann, hatte aber vor Norbert Elias

schon Georg Simmel am 19. Oktober 1910 in Frankfurt

am Main im Eröffnungsvortrag Soziologie der

Geselligkeit am ersten Deutschen Soziologentag
thematisiert.2 Besorgt, den Begriff der Geselligkeit
angesichts der Gründung des neuen Vereins zu
definieren, nimmt Simmel als Beispiel ein historisches

Modell auf, an dem sich die Geselligkeit als Form
bestens erklären lässt. Die am Beispiel der höfischen
Gesellschaft erklärte bestimmte Form der Geselligkeit

ist das Spiel, hier als künstliche Regulierung
und Harmonisierung der Triebe verstanden. Angesichts

dessen habe Geselligkeit weder mit Moral
noch mit Natur zu tun. Sie sei die einzige Kunst, deren

unrealistische Art die Demokratie der
Gleichberechtigten ermöglichen könne, insofern sie das

Spiel ist, «in dem man <so tut>, als ob alle gleich
wären, und zugleich, als ob man jeden besonders
ehrte» (Simmel 1910, S. 8). Das «als ob» sei keine Lüge,

ausser man betrachte die Kunst und das Spiel als

Lüge. Das Formale und das Spielerische an der
französischen Hofgesellschaft macht Simmel an dem
Charakter ihres Anstandes fest, der in einem System

von Etiketten bestehe, das zum Selbstzweck werde.
Simmel zufolge ist die Höflichkeit die Form der

Geselligkeit, deren zum Selbstzweck gewordene
Sprache als Symbol einer demokratischen Organisation

der Gesellschaft aufgenommen werden könne.
Der soziale Wert der Höflichkeit bei Simmel

besteht in ihrer künstlichen Form. Nicht Ordnung und

Autorität, Fleiss und Pünktlichkeit seien die
Referenzen der Höflichkeit, sondern ein vom Spiel
regulierter angenehmer menschlicher Verkehr.

Derselben Meinung war Victor Du Bled, als er die
französische Höflichkeit so definierte; Sie «n'a pour
but ni l'amour, ni la famille, ni l'amitié, ni les services

à rendre il réunit les hommes, il veut qu'ils
trouvent du plaisir à cette reunion, il a tout réglé en

vue de ce plaisir, le reste ne le regarde pas» (Du Bled

1900, S. XX).

Hinterlässt Simmeis Determination der Höflichkeit

als ideale Form der Geselligkeit wegen ihrer
historischen Unbestimmtheit Unzufriedenheit, ist
dennoch an ihr die Fokussierung eines besonderen
Elements zu erkennen. Die Höflichkeit sei als ideale
Form der Geselligkeit vorstellbar, weil sie die
Menschen nicht nur auf der Ebene des Verstandes
anspreche. Sie gelinge als Form der Regulierung
menschlicher Verhältnisse nur, weil sie die menschlichen

«Triebe» eingrenzen könne.
Dem Leser von Kants Programm einer praktischen

Vernunft und von dessen Kritik durch Schiller
wird es nicht schwer fallen, Simmeis Absicht zu
erfassen: die Korrektur der formalen Moral Kants mittels

einer französischen Höflichkeit à la Schiller. Der
Kenner der soziologischen Debatte anfangs des 20.

Jahrhunderts wird eine weitere Sorge seitens Simmel

wohl bemerken: die Bestimmung der demokratischen

Geselligkeit, und zwar zugleich jenseits der
Gemeinschaft als organische Entität verstanden und
jenseits der Gesellschaft als Vertragsstruktur gefasst.

Worin die französische Höflichkeit bestand und

von welchen sozialen Mechanismen sie Ausdruck

war, lässt sich aber meines Erachtens bestens
anhand der Schriften der Moralisten der Zeit erläutern,

die Höflichkeit und Anstand als eine Angelegenheit

menschlicher Leidenschaften thematisiert
haben.

Ich werde zuerst den Versuch unternehmen, die
historische und soziale Situation zu fokussieren, in

der der Diskurs über die Höflichkeit entstanden ist.

Danach werde ich mich auf die Analyse der Werke
von Marin Cureau de La Chambre, des Leibarztes

von Ludwig XIV., über die Leidenschaften konzentrieren.

Seine Werke haben im Kontext meiner
Überlegungen wegen ihres Zugangs zu einem
historischen Problem eine paradigmatisch moderne
Bedeutung. Auf die Krise der feudalen Gesellschaft
und ihrer moralischen Ordnung antwortet Marin
Cureau De La Chambre mit einer wissenschaftlichen
Betrachtung der historisch veränderten menschlichen

Anthropologie: Die Definition der neuen
sozialen Ordnung könne sich nur auf der Basis eines

Programms ergeben, das sich auf politische, moralische

und medizinische (bzw. anthropologische)
Beobachtungen abstütze.

II. Verstaatlichung der Höflichkeit

n welchem Sinn kann die Höflichkeit als Form der
Geselligkeit betrachtet werden? Hat der scheinbar

allgemeine Charakter ihrer Form eine politische

Bedeutung? Lässt sie sich historisch rekonstruieren?

Die Höflichkeit als Code des Benehmens
verstanden ist eine Sprache, deren Entstehung in

Verbindung mit der frühen modernen absolutistischen

Entwicklung des Staates in Frankreich recherchiert

werden soll.

Ideengeschichtlich wurde die Entwicklung des

modernen Staates in den Werken von Niccolö Ma-
chiavelli (1469-1527) und Jean Bodin (1530-1596)3

ZpH Jg. 9 (2003), H. 2



Aus: Charles Le Brun: Methode pour apprendre à dessiner les passions (1702)

antizipiert. Im Gegensatz zur feudalen Gesellschaft
brauche die politische Macht keine externe
Rechtfertigung. Ihre Souveränität sei durch den amtlichen

Charakter des Monarchen und seiner
Funktionäre zu konsolidieren.

Die Verstaatlichung der politischen Souveränität
implizierte im Frankreich des 17. Jahrhunderts
einen neuen sozialen Pakt zwischen den
Gesellschaftsständen und hatte eine neue Positionierung
des Individuums gegenüber dem Staat und innerhalb

der Gesellschaft zur Folge. Die Krise der feudalen

Gesellschaft verursachte eine Veränderung der
Formen der Soziabilität. Die Individuen nahmen
sich nicht mehr innerhalb von geschlossenen
Gemeinschaften wahr. Die Möglichkeit, insbesondere
seitens des merkantilen Bürgertums, als staatlicher
Funktionär Karriere am Hof zu machen, modifizierte

sowohl die Selbstwahrnehmung als auch den

Umgang mit anderen. Die soziale Abhängigkeit
vom Blick des anderen verlangte einerseits eine

sorgfältigere Aufmerksamkeit auf das eigene
Verhalten4. Andererseits entwickelte sich eine sehr
differenzierte psychologische und soziale Urteilskraft.
Jede Bewegung des Körpers, aber insbesondere des

Gesichts wurde Gegenstand raffinierter Beobachtung.

Die Abschaffung des feudalen Systems realisierte
sich dadurch, dass der Staat als höfisches Regime in

Frankreich die Verantwortung für eine Reihe von
politischen Funktionen wie zum Beispiel
Aufrechterhaltung von Recht und Ordnung, Jurisdiktion und
militärischem Schutz übernahm.

Die Zentralisierung dieser Ämter verursachte eine

Krise der alten sozialen Ordnung der Stände, in¬

dem sie sich immer mehr von den Kompetenzen der
Juristen abhängig machten und ihnen eine ständig
wachsende politische Rolle zugesprochen wurde.
Der Antritt eines politischen Amts galt als beste
Chance für den sozialen Aufstieg. Dazu muss man
anfügen, dass diejenigen, die nach der Ausübung
dieser politischen Funktionen strebten, aus dem
reichen merkantilen Bürgertum kamen. Sie waren
nicht nur in der Lage, ihre juristische Ausbildung zu
finanzieren, sondern die Ämter zu kaufen und
damit einen Adelstitel zu erwerben (noblesse de
robe). 1604 unter der Regierung von Heinrich IV. wurde

diese Entwicklung mit der Einführung einer
jährlichen Gebühr (la Paulette nach dem Namen
von Charles Paulet) reglementiert. Die Bezahlung
der Gebühr machte das Amt zum familiären Gut.
Der Besitzer des Amtes und des Titels war berechtigt,

Amt und Titel durch Verkauf oder Vermächtnis

weiterzugeben. Die Folgen der Einführung der
Paulette waren unterschiedlich. Die Monarchie garantierte

sich auf diese Weise erstens die Allianz mit
dem ökonomisch bedeutendsten Teil des Landes,
zweitens neue Einkünfte für die Kassen des Staates
und drittens die Entmachtung des alten Adels
(noblesse d'epée). Der Prozess der Verstaatlichung der
Monarchie vollzog sich unter Ludwig XIV. (1661-
1714), der den Hof in einen Staat verwandelte. Zu

diesem Zweck musste er dafür sorgen, dass der alte
Adel sich zu Hofmännern und Hofdamen wandelte
bzw. zu Angehörigen seines Versailler Hofs wurde
und dass die politische Bedeutung des neuen Adels
vermindert wurde. Die noblesse d'epée genoss das

sichtbare Privileg sozialer Überlegenheit um den
Preis der bedingungslosen Unterwerfung unter die

92 ZpH Jg. 9 (2003), H. 2



Autorität des Königs. Die noblesse de robe wurde
Schritt für Schritt in ihren Ämtern durch Intendanten

ersetzt5, die oft aus den unteren Schichten
kamen und abgesehen von ihrer amtlichen Funktion
keine politische Macht im Land besassen.

Der Erfolg des Absolutismus unter Ludwig XIV.

war nicht das Resultat eines widerstandslosen
Prozesses. Der Adel hatte die Entwicklungen, die im

Laufe des 17. Jahrhunderts zur Konzentration der
politischen Macht in den Händen des Königs und
seiner Intendanten führte, mit allen Mitteln zu
verhindern versucht. Keine geringe Rolle spielten in

diesem Kontext die verschiedenen Religionskriege
(1562-1598) und die Revolte der Bauern (1624,

1636-1637), die mehrmals die französische Monarchie

in die Krise gestürzt hatten und die einerseits
den alten Adel in eine Allianz mit den Bauern und
andererseits die Monarchie in eine Allianz mit dem

neuen Adel führte. Könige und eventuelle Nachfolger

auf dem Thron wurden getötet6. Nacheinander
rebellierten Parlament und Prinzen gegen den
Absolutismus Ludwigs XIV. und seines ersten Ministers
Kardinal Mazarino (Fronden 1648-1653).

Der Triumph des Absolutismus am Hof von
Versailles hatte sich mit den Ergebnissen einer Zeit
auseinander zu setzen, in der alter und neuer Adel
gegeneinander gekämpft hatten, um die Sitten einer
Gesellschaft neu zu definieren, die die feudalen
Verhältnisse hinter sich zu lassen schien. Die noblesse

d'epée hatte in ihren Salons versucht, das Wertesystem

der Ritterlichkeit der veränderten historischen

Situation anzupassen und die Ideale der
honnêteté gegen die Arroganz der noblesse de robe
am Hofe zu verteidigen. Der neue Adel versuchte,
den vollkommenen Hofmann mittels der Zivilisierung

seiner Sitten nach den Modellen der italienischen

Traktate des savoir-vivre zu bilden (vgl. Casale

2003). Die Verbreitung des Lesens vor allem dank
dem Buchdruck spielte dabei eine entscheidende
Rolle. Zwischen der zweiten Hälfte des 16. und der
ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts wurde eine Reihe

von Erziehungstraktaten seitens des beamteten
Bürgertums geschrieben, deren Ziel die Veredlung
der petite noblesse war7.1630 erschien der Text von
Nicolas Faret8 L'Honneste Homme ou l'Art de Plaire
à la Cour, der als ein Plagiat italienischer Traktate
des 16. Jahrhunderts gelten kann9. Trotz der
Rückgriffe auf italienische Quellen gelang es Faret in
seinem Buch, den französischen Ton des Hofs
wiederzugeben. Im Unterschied zu den italienischen
Hoftraktaten wurde hier nicht über die «Bildung» des

idealen Hofmanns gesprochen, sondern über den

richtigen Umgang mit höfischen Ambitionen.
In der Zeit der Religionskriege (1562-1598) und

während der Regierung Heinrichs IV. war Kultivierung

einer gewissen Höflichkeit keine Sache des

Staates. Der Hof und der neue Adel waren damit
beschäftigt, die neue soziale Ordnung im Land zu
etablieren - der Erste durch Kriege und der Zweite
durch Erwerb alter feudaler Güter. Militärischer
Geist und politische Dreistigkeit - oder Ehrgeiz im

Sinne der zeitgenössischen Moralisten - prägten die

Atmosphäre der Zeit: «Si ce n'est l'Ambition qui
compose entièrement les Cours des Princes, on peut
dire du moins que les enfle jusqu'à cette démesurée

grandeur, qui fait bien souvent haïr aux Souverains
leur propre gloire, et leur rend quelquefois
insupportable la pompe, dont ils sont environnez» (Faret
1630/1925, S. 1)

Eine Ausnahme stellte in diesem Kontext der alte
Adel dar, der in seinen Salons versuchte, der damaligen

Brutalität der Sitten eine gewisse politesse
mondaine entgegenzusetzen. Eine entscheidende
und besondere Rolle spielten die adligen Frauen,
die trotz der düsteren Zeiten nicht darauf verzichten

konnten, ihren öffentlichen Auftritt bis ins

kleinste Detail zu inszenieren: «Le désir de plaire
s'est traduit non seulement par la recherche dans le

costume, mais aussi par le soin curieux de tout ce

qui, dans une personne, frappe le sens au premier
abord» (Magendie 1925/1970, S. 41). Die grandes
Dames wollten sich zeigen und gesehen werden,
sich in Gesellschaft von galanten Herren und
Damen bewegen und in anspruchsvoll eingerichteten
Räumlichkeiten verweilen. Unter der kurzen Regierung

von Maria dei Medici (1610-1614), Gattin des

ermordeten Heinrich IV. und Mutter des

minderjährigen Ludwig XIII., liess sich auch der Hof in die

Spirale des Luxus und der Galanterie involvieren.
Aber dies sollte nur kurz dauern. Unter Richelieu,
dem ersten Minister von Ludwig XIII., wurde alles

verboten, was zur Welt des Scheins gehörte: Duell,
Mode und Galanterie. Die Reihe von Edikten gegen
die Mode, die schon unter Heinrich IV. begonnen
hatte, setzte sich fort: 1594, 1601, 1602 (zwei Edikte),

1608 (drei), 1626 (vier), 1634 (vgl. Magendie
1925/1970, S. 40) und mit ihr eine Publizistik, die
den alten Adel zu verspotten versuchte und die
Sitten des neuen Adels bzw. des entstehenden Bürgertums

zu formieren begann10.
Um absolut zu werden, musste die politische

Souveränität des Hofes sowohl mit dem Schein der
noblesse d'epée als auch mit der Arroganz der
noblesse de robe zurechtkommen. Sie wollte beide in

die Hofgesellschaft integrieren und die Spielregeln
ihres Verkehrs definieren. Mit der Höflichkeit
wünschte sich der verstaatlichte Hof eine formale
Sprache, die in der Lage war, die Leidenschaften der
Einzelnen (der Dame, des dreisten Intendanten, des

intriganten Ministers, des gierigen Prinzen etc.) zu

regulieren. Jean-François Senault empfiehlt Richelieu

in seinem Buch De l'usage des passions die
Leidenschaften bzw. die Spuren, die sie hinterlassen,
zu beobachten, um die versteckten Absichten der
Menschen kennen zu lernen: «Cette partie de

l'homme est un fidel le miroir où l'on découvre tous
les mouvemens qui l'agitent; il ne se peut rien passer

de grand dans l'ame, qui n'esdate dans les yeux,
ou qui ne se remarque sur le front; les plus dissimulez

se laissent trahir à leurs Passions & quand elles

travaillent leur esprit, il faut que par nécessité, elles

altèrent leur visage» (Senault 1641, Epistre a Riche-

ZpH Jg. 9 (2003), H. 2



Moral wird zur Waage der Leidenschaften.
Titelbild von Jean-François Senault: De l'usage des

passions (1641)

lieu). Nur die Kenntnis der Leidenschaften könne
erlauben, sie zu regieren: «Vous lisez leurs intentions

dans les fond de leurs cœurs, prenant les

hommes par leurs passions, vous les faites servir à

vos desseins, sans leur donner la connoisance»
(ebd).

Die Maske war die unvermeidliche Wirkung des

formalisierenden Charakters der Höflichkeit: ein
schlichtes Versteckspiel der eigenen Interessen
(amour de soi-même wird sie La Rochefoucauld
nennen). In den meisten Fällen lieh der Stoizismus

(vgl. Abel 1978, Kap. VI) dem alten Adel die
philosophischen Elemente für die Maskerade. Nur der Weise

kann ein vollkommener Hofmann sein, indem er
sich unberührt von jeder Leidenschaft leicht auf das

Augenspiel des Hofes einlassen kann11. Es ist kein
Zufall, dass viele Traktate über die Leidenschaften
mit Bezug auf Augustinus ganz stark gegen die stoische

Verneinung der Passionen und gegen die
daraus folgende Trennung zwischen Körper und Seele

polemisieren. In dem Frontispiz der ersten Ausgabe
(1665) der Reflexions morales von La Rochefoucauld
wird die Liebe zur Wahrheit als Demaskierung des

stoischen Philosophen par excellence, Seneca,
dargestellt. Der Stoizismus habe die politische Macht
der Leidenschaften unterschätzt bzw. maskieren
wollen. Man solle sie nicht unterdrücken, sondern

regulieren. Moral sei nichts anderes als der richtige
Gebrauch der Leidenschaften.

Die politische Macht der Leidenschaften wurde
meistens am Beispiel des Begehrens gezeigt: «Les

désirs ne nous ont esté donnez de la nature que
pour acquérir le Bien qui nous manque, & qui nous
est nécessaire: Ce sont des secours dans notre
indigence, ce sont des mains de nostre volonté, & comme

ces parties du corps travaillent pour toutes les

autres, nos désirs travaillent pour toutes les Passions

de nostre ame, & obligent par leurs foins nostre
amour & nostre haine: Mais cét advantage nous
deviendrait pernicieux, si nous estant donné pour
secourir nostre pauvreté, nous nous en servions pour
l'accroistre» (Senault 1641, S. 280). Einige Jahre später

sollte Descartes die Ansicht von Senault in Bezug
auf die Macht des Begehrens wiederholen: «Mais

pource que, ces Passions ne nous peuvent porter à

aucune action, que par l'entremise du Désir qu'elles
excitent, c'est particulierment ce Désir que nous
devons avoir soin de regier; c'est en cela que consiste
la principale utilité de la Morale» (Descartes

1649/1984, Art. 144).

Das Begehren sei eine unabhängige und freie
Kraft. Der König könne die Aktionen seiner Untertanen

strafen, ihre Aussagen zensieren, aber er
könne nichts gegen die Macht ihres Begehrens
unternehmen, sie nicht unterdrücken. Es bleibe ihm

nur übrig, diese zu erkennen und zu reglementieren

(Senault 1641, S. 280).

Die Liebe zur Wahrheit verlangt die Demaskierung
von Seneca.

Frontispiz der ersten Ausgabe (1665) der Reflexions
morales von La Rochefoucauld

ZpH Jg. 9 (2003), H. 2



TTTB. '7-K-

Die Demaskierung wird zur Tugend bzw. zur höfischen
Klugheit.
Frontispiz von Joseph Pernety: Lettres philosophiques
sur les physionomies (1746)

Kompliziert oder mindestens zweideutig sollte
und wollte die höfische Strategie des Absolutismus
sein. Dieser wollte seine Untertanen dazu erziehen
sich zu maskieren - aber um sie zu regieren, musste
er ihnen die Maske wieder abziehen.

III. Der Spiegel und die Maske: Physiognomik
des Beweglichen und Regulierung der
Leidenschaften

Den
oben skizzierten Zusammenhang zwi¬

schen Leidenschaften, Moral und Politik werde

ich im Folgenden am Beispiel des Werkes
von Marin Cureau de La Chambre (1596-1669)
näher thematisieren. Abgesehen von der erwähnten

Problematik stellt der wenig bekannte, aber
sehr einflussreiche französische Moralist unter
einem wissensgeschichtlichen Gesichtspunkt für die
historische Bildungsforschung eine sehr interessante

Figur dar. Diese Bedeutung werde ich hier kurz
skizzieren, bevor ich mich seiner Analyse der
Leidenschaften widme.

Die epistemologische Bedeutung einer Thematisierung

der Leidenschaften stellt die aufklärerische
Datierung jeder sogenannten «anthropologischen
Wende» in Frage, die als wissenschaftlicher Hintergrund

der Genese der Pädagogik im 18. Jahrhundert

in der historischen Bildungsforschung betrach¬

tet wird (vgl. Kersting 1992). Seit den siebziger Jahren

des letzten Jahrhunderts in Folge der Arbeiten
von Odo Marquard (1965, 1971) und Sergio Moravia
(1977) ist die These einer «anthropologischen Wende»

im späten 18. Jahrhundert fast zum sensus
communis geworden. Die Untersuchungen der Schriften
der höfischen Semiotik des 16. und insbesondere
des 17. Jahrhunderts zeigen aber, dass die Betrachtung

des Menschen als sinnliches Wesen früher zu
datieren ist. Eine Kontinuität von der höfischen
Semiotik bis zu der sogenannten anthropologischen
Wende würde ein anderes Licht auf die anthropologischen

pädagogischen Schriften des 18. Jahrhunderts

werfen.
Die Bedeutung der höfischen Semiotik der

Frühen Neuzeit für die Anthropologisierung der
Wissenschaften wird am Beispiel der Betrachtung
der Physiognomik im 18. Jahrhundert sehr deutlich.
In dem Fall lässt sie sich nicht mehr als normative
Katalogisierung von biologischen Merkmalen
verstehen, sondern als eine Zeichentheorie, deren
Gegenstand die von den Leidenschaften auf der
Oberfläche hinterlassenen Spuren sind.

In den Werken von Cureau de La Chambre lässt
sich ein wichtiger Übergang von der antiken
Temperamentenlehre zu einer modernen Physiognomik
des Beweglichen nachvollziehen.

In Bezug auf die moderne Wissensgeschichte und
auf die oben skizzierten historischen Prozesse gehe
ich davon aus, dass die Physiognomik im Prozess der
Anthropologisierung der Wissenschaften die menschliche

Bestimmung von «drinnen nach draussen»
verschoben hat. Als Diskurs über «das Draussen», über
die Ausdrucksweise der Menschen eher als über ihr
Wesen, lässt sich die Physiognomik als eine ästhetische

Anthropologie interpretieren, die gerade nicht
den Anspruch hatte, die biologische oder natürliche
Wahrheit über den Menschen zu formulieren. Sie

begrenzte sich auf den Schein, aber mit der
Überzeugung, dass die Beschreibung der Oberfläche die

einzige mögliche Menschenkenntnis sei.

So sehen Claudia Schmölders (1995), Andreas
Käuser (1988, 1996) und Barbara Stafford (1992) in
der Physiognomik eine immanente Ausdrucks- oder
Zeichentheorie, die auf die wissenschaftliche und
soziale Krise der transzendenten Rechtfertigung
antwortet. Diese Theorie steht Stafford zufolge
insbesondere in Verbindung mit jenen theoretischen
Transformationen des 17. und 18. Jahrhunderts, die
sich auf die cartesianischen Beschreibungen der
Leidenschaften bezogen. Gegen Stafford lässt sich

bemerken, dass die Thematisierung der Leidenschaften

im 17. Jahrhundert ein weites Feld ist, das nicht
auf Descartes' Passions de l'ame (1649) reduziert
werden kann. De facto wurden unmittelbar nach
dem Tod von Descartes in den Pariser Salons zum
Thema Leidenschaft vorzugsweise die Werke von
Pierre Charron, Jean François Senault und von Marin

Cureau de La Chambre gelesen, nicht die Passion

de l'ame.
Mit dem Ausdruck «Physiognomik des Bewegli-

ZpH Jg. 9 (2003), H. 2



Nicht die Seele, sondern ihre leidenschaftlichen
Ausdrücke werden zum Gegenstand der Moral.

Frontispiz von Antoine-Joseph Pernety: La Connaissance
de l'homme morale par celle de l'homme physique (1776)

chen» benenne ich eine begriffliche Figur, die
theoretisch und historisch zu thematisieren ist. Man
könnte sagen, dass sich die ganze Geschichte der
ästhetischen Erziehung unter der «Physiognomik
des Beweglichen» rekonstruieren lässt. Mit «Physiognomik

des Beweglichen» weise ich auf eine
Menschenkenntnis hin, die sich als Zeichentheorie
interpretieren lässt, für die Zeit und Bewegung
ausschlaggebend sind. Im Unterschied zu Giambattista
della Portas12 und Johann C. Lavaters Konzeption
der Physiognomik bezieht sich die «Physiognomik
des Beweglichen» auf die Organe, in denen sich die

von den Leidenschaften hervorgerufenen
Bewegungen abzeichnen, um zur Menschenkenntnis zu
führen. Gemäss dieser Fassung der Physiognomik ist

es die Wiederholung von Gesten in der Zeit, die die

Bewegungen in Zeichen transformiert.
Der Gedanke einer Physiognomik des Beweglichen

findet sich in La Connaissance de l'homme morale

par celle de l'homme physique (1776) von
Antoine-Joseph Pernety, demzufolge Objekte einer
physiognomischen Betrachtung nur die Organe seien,

die den Bewegungen und den historischen Kräften

der Leidenschaften und der Laster ausgesetzt
sind.

Mit der Analyse der Werke von Marin Cureau de
La Chambre werde ich mich auf eine der ersten
Fassungen der Physiognomik des Beweglichen konzentrieren,

in der das enge Verhältnis zwischen wissen¬

schaftlichem Diskurs und historischem Kontext
angesichts der Position des Leibarztes Marin Cureau
De La Chambre13 am Plof sehr deutlich gezeigt werden

kann. Anhand seiner Person und anhand seiner
Werke lässt sich bestens das erzieherische Projekt
des Absolutismus im Moment seiner Entstehung
thematisieren: von Ludwig XIII. bis zu Ludwig XIV.

Marin Cureau de La Chambre wurde an den Hof
gerufen; Pierre Séguier, zuerst Siegelbewahrer
(1633), später (1635) Kanzler von Frankreich und
Mäzen von Malern14, wollte ihn nicht nur als Arzt,
sondern auch als Philosoph und Literat einführen.
Im Jahr 1632 erscheint sein Name in einem Taufakt;
er wurde dort als Hofarzt tituliert. 1634 erscheint
seine erste Schrift Nouvelle pensée sur les causes de
la lumière, du desbordement du Nil et de l'amour
d'inclination'15. Im selben Jahr wurde er als Mitglied
in die Académie française aufgenommen und am
15. Oktober 1640 mit den lettres patentes geadelt.
Im selben Jahr erschien der erste Band von Charac-

tères des passions mit einer prächtigen Widmung
an Pierre Séguier. Die anderen vier Bände des Werkes

erschienen bis zum Jahr 1662. 1659 beendete er
die Schrift L'art de connoistre les hommes, worin er
die Analyse des Werks Charactères des passions
weiterentwickelte.

Sein Ansehen war gross, sowohl am Hof als auch
in den Pariser Salons, wo er als Psychologe und
Berater der Damen galt16. Pierre-Antoine de La Place

erzählt in seinen Pièces intéressantes et peu connues

(De la Place 1786, IV, S. 7-10), dass es ein Kabinett
gab, das lediglich den geheimen Briefwechsel
zwischen Ludwig XIV. und Marin Cureau de La Chambre

enthielt. Ludwig XIV. liess sich von Cureau de La

Chambre beraten, als er jemanden am Hofe ersetzen

wollte. Im Jahr 1650 wurde dieser Leibarzt des

Königs, 1658 Direktor der Académie française17 und

Mitglied der ersten französischen Akademie der
Wissenschaften, die von Colbert Ende des Jahres

1669 gegründet wurde.
Wie schon angedeutet, kennzeichnen die Schriften

von Marin Cureau de La Chambre in Bezug auf
die Erklärung der Leidenschaften den Übergang
von einer Temperamentenlehre zu einer Zeichentheorie.

Mit der antiken Temperamentenlehre
konnte man im 17. Jahrhundert die Leidenschaften
in ihrer neuzeitlichen Bedeutung nicht mehr
erklären. Sie beruhte auf einem statischen Begriff des

Temperaments. Einem bestimmten Humor
entspricht ein definiertes Temperament. Die
Temperamentenlehre hat mit emotionalen Gewohnheiten
zu tun, die das Gegenteil der Leidenschaften sind.
Die Leidenschaft gehörte im Zeitalter des Absolutismus

nicht mehr zur statischen Ökonomie der
Temperamente, sondern sie wurde als Bewegung der
Seele gedacht.

Die Definition der Leidenschaft, die als

Ausgangspunkt der zahlreichen Traktate18 über die
Leidenschaften im 17. Jahrhundert galt, war diejenige
des Theologen Pierre Charron, der in De la Sagesse

die Leidenschaft als gewaltige Bewegung der Seele

96 ZpH Jg. 9 (2003), H. 2



beschreibt: «Passion est un mouvement violent de
l'âme en sa partie sensitive, lequel se faict ou pour
suyvre ce que l'âme pense luy estre bon, ou pour
fuir ce qu'elle pense luy estre mauvais» (Charron
1601, S. 156).

Die Leidenschaften als das Element, das die Seele

bewegt und mit ihrer Bewegung den Charakter des

Menschen in seinem Körper einschreibt, werden das

Zentrum des politischen, moralischen und
wissenschaftlichen Unternehmens von Marin Cureau de La

Chambre. Diese Analyse der Leidenschaften soll

zum Fundament jener Menschenkenntnis werden,
auf die sich «Die Unterweisung der Kinder, die

Erwählung der Diener/Freunde/Gesellschaften»
abstützen soll (Cureau De La Chambre 1668, Vorrede).

In dem Vorwort von Les caractères des Passions

erklärt Marin Cureau de La Chambre, dass sein grosses

Projekt in der Verbindung von Medizin, Moral
und Politik bestehe. Erst durch diese Verbindung sei

es möglich, die Kunst der Menschenkenntnis zu
erreichen. Die Realisierung dieses Projektes bestehe in

der Analyse der Leidenschaften, der Tugenden, der
Laster, der verschiedenen Sitten der Völker, der
unterschiedlichen menschlichen Neigungen und der

Züge der Gesichter.
In Bezug auf dieses Projekt tauchen zwei Probleme

auf: 1. inwiefern ermöglicht die Analyse der
Leidenschaften die Menschenkenntnis; 2. welches ist

die Prämisse, unter der der Zusammenhang von
Medizin, Moral und Politik gedacht wird.

Marin Cureau de La Chambre löst beide Probleme,

indem er unter der Voraussetzung der aristotelischen

Definition des Menschen als zoon politikon
die Leidenschaften als Element der menschlichen
Kommunikation fasst. Die Ausdrücke der
Leidenschaften bilden einen Code, der bezüglich der
Absichten der menschlichen Handlungen eloquenter
ist als die Sprache der Worte: «La Nature ayant
destiné l'homme pour la vie civile, ne s'est pas
contentée de luy avoir donné la langue pour descouvrir

ses intentions; elle a encore voulu imprimer sur son

front et dans ses yeux les images des ses pensée;
afin que s'il arrivait que sa parole vint à démentir
son cœur, son visage peut démentir sa parole»
(Cureau De La Chambre 1640, S. 1; Hevorhebung RC).

Was man aussen entziffern kann, sind die Bilder
der Gedanken. Was sind diese Bilder? Sind sie die
Ausdrücke, die Zeichen der Leidenschaften? Dazu

werde ich später kommen.
Im Vorwort des Werks von 1659 wiederholt Marin

Cureau de La Chambre fast wörtlich den Inhalt
des Vorworts von 1640. Was aber stärker betont
wird, ist der lügenhafte Charakter der gesprochenen

Sprache. Die Wörter enthalten in sich die
Möglichkeit der Lüge, der Simulation. Die Zeichen der
Leidenschaften aber können die Lügen der Worte
demaskieren: «Dan sie [die Natur, RC] hat dem
Menschen nicht nur die Stimme und Zunge gegeben /
welche seine Gedanken Aussleger seyn solten;
sondern auch weil sie ihm missgetraut er möchte
derselben missbrauchen / hat sie auch seiner Stirn und

Auge dieselbe / man sie nicht getreu seyn würden /
Lügen zu Straffen / ein Rede eingebe? Mit einer
Wort sie hat seine ganze Seel herausgegossen / und
es ist nicht vonnöthen, dass man ein Fenster habe
seine Bewegungen / Zuneygungen und Gewohnheit

zu sehen / weil selbige auff dem Gesicht
erscheinen und mit so sichtbaren und klaren Buchstaben

darauf geschrieben seynd» (Cureau De La

Chambre 1668, Vorrede).
Um den kommunikativen Charakter der

Leidenschaften, ihre Relation zu den Ausdrücken zu
erklären, die im Gesicht auftauchen, sollte hier auf
Marin Cureau de La Chambres Definition der
Leidenschaft hingewiesen werden. Wie schon für Pierre

Charron ist die Leidenschaft für Cureau de La

Chambre die Bewegung der Seele. Diese Bewegung
produziert Zeichen, die leicht zu interpretieren
sind: «En effect quelques secrets que soient les

mouvmens de son ame, quelque soin qu'il prenne
de les cacher, ils ne sont pas plustot former, qu'ils
paroissent sur son visage» (Cureau De La Chambre
1640, S. 1f.).

Wenn die Leidenschaft die Bewegung der Seele

ist, wenn ihre Wirkungen sich als Zeichen am Körper

zeigen, ist die metaphysische Voraussetzung
dieser Expressivität der enge Zusammenhang
zwischen Körper und Seele. Die Zeichen der
Leidenschaften sind Charaktere, die als Träger der in der
Zeit wiederholten Wirkungen der Leidenschaften

zu verstehen sind: «C'est donc une chose bien
certaine, que le corp s'altere et se change quand l'ame
s'esmeut, et que celle-cy ne fait presque pont
d'actions qu'elle ne luy en imprime les marques, que
l'on peut appeller caractères, puis qu'ils en sont les

effetts, et qu'ils en portent l'image et la figure»
(Cureau De La Chambre 1640, S. 5).

Die Charaktere der Leidenschaften sind also die
Zeichen der Bewegungen der Seele. Die Analyse der
Leidenschaften als Menschenkenntnis versteht sich

bei Marin Cureau de La Chambre als Beobachtung
der Charaktere, die sich aus den hinterlassenen
«Zeichen» (marques) der Leidenschaften herausgebildet

haben.
Unter Charakter ist hier eine Kategorie der

Beobachtung und Entschlüsselung sozialen Verhaltens

zu verstehen, die in der Frühen Neuzeit als

Ausgangspunkt einer semiotischen Anthropologie gilt
(vgl. Brenner 2000). Charakter ist eine Kategorie,
die die Welt lesbar werden lässt. In der semiotischen

Anthropologie der höfischen Schriften ist das
Entziffern des Charakters als Durchschauen einer
menschlichen Oberfläche und Erschliessung eines

Dahinter zu verstehen.
Im zweiten Buch (Von den Mitteln durch welche

man die Menschen kennen kann) von L'art de con-
noistre les hommes (1659) nennt Cureau de La

Chambre die Zeichen die Mittel um zu entdecken,
was in den Menschen verborgen ist. «Diese Mittel
werden genannt Zeichen, weil sie die Dinge welche
dunkel sind bezeichnen» (Cureau De La Chambre

1668, S. 268).

ZpH Jg. 9 (2003), H. 2



Im Kapitel des zweiten Werkes, das er der
Untersuchung der Leidenschaften widmet, ist die doppelte

Präsenz einer Temperamentenlehre und einer
Zeichentheorie sehr deutlich. Es wäre vielleicht
genauer zu sagen, dass die Temperamentenlehre ein
Rest ist und dass sogar dieser Rest auf der Basis

einer Zeichentheorie interpretiert wird.
Bei der Interpretation der Zeichen der

Leidenschaften geht es Cureau de La Chambre vor allem

um die Verknüpfung von Ursachen und Wirkungen.
Unter Wirkungen sind die Zeichen verstanden; die
Ursachen werden in innerliche und äusserliche
unterschieden. Die innerlichen Ursachen sind: Fakultäten

der Seele, das Temperament, die Gestalt der Teile,

das Alter, die edle oder unedle Geburt, die
Gewohnheiten, die Passionen. Die äusserlichen
Ursachen sind: die Eltern, das Gestirn, die Zeiten, die

Nahrung, das gute oder böse Glück.
Die Zuordnung von Ursachen und Wirkungen

sowie Wirkungen untereinander sei auf drei Arten
möglich: 1. Verknüpfung einer verborgenen
Wirkung mit einer bekannten Ursache; 2. Verknüpfung
einer verborgenen Ursache mit einer bekannten
Wirkung; 3. Verknüpfung einer unbekannten
Wirkung mit einer anderen bekannten.

Je nach Verschiedenheit der Stärke der innerlichen

und äusserlichen Ursachen bringen sie
verschiedene Wirkungen in den Menschen hervor und
führen sie zu bestimmten Handlungen.

Die «leiblichen Wirkungen» (caractères corporels)

erlauben eine genauere Erkenntnis der
Leidenschaften. Sie sind wie folgt katalogisiert:
1. die Bewegung des Leibes, das Gehen, die Gebärden,

die Anstalt;
2. die Schönheit und Hässlichkeit (beide sind von der

Natur, von der Kunst und vom Zufall abhängig);
3. die Farbe (sie kommt vom Temperament, aber

die Luft kann sie verändern);
4. das Gesicht;
5. die Beschaffenheit der Haut (die Leidenschaften

können sie verändern);
6. die Stimme (sie kann von den Leidenschaften

verändert werden);
7. das Fleisch (es kann ebenfalls von den

Leidenschaften modifiziert werden);
8. die Figur (sie ist teilweise natürlich und teilweise

zufällig);
9. die Grösse der Teile (auch sie ist teilweise natürlich

und teilweise zufällig).

Die Analyse all dieser Elemente reicht aber noch
nicht aus. Sie ist nur Teil, Hilfsmittel einer raffinierten

Hermeneutik, die die Erkenntnis der Moralität
eines Menschen zum Ziel hat. Der medizinische
Blick zerteilt den Menschen mit analytischem
Verfahren. Der Moralist aber soll wieder die Teile, die
verschiedenen Zeichen, in ein Ganzes fassen, das die
verschiedenen Buchstaben zu einem Wort verbindet.

Deshalb verlässt sich der Moralist auf das Air
eines Menschen. L'air ist der gesamte Eindruck, den
ein durch die Leidenschaften gezeichneter Mensch

hervorruft: «On voit bien que chaque Passion

apporte je ne sçay quel Air sur le visage; que la vertu
fait couleur dans ses actions une certaine grâce et
une contenance agréable qui ne se trouve pas dans
les vicieuses» (Cureau de La Chambre 1640, S. 8).

Der Gesamteindruck, den der tugendhafte Mensch

hinterlässt, ist anmutig und angenehm. Grace und
air können nicht auf die Schönheit eines Menschen
reduziert werden.

Dennoch glaube ich, dass Marin Cureau de La

Chambres Analyse der Schönheit19 es erlaubt, die

Moralisierung des Ästhetischen und dadurch das

Ästhetische besser zu verstehen, was er durch ein

Zusammenfügen von grâce und Tugend andeutet.
Marin Cureau de La Chambre setzt das Schöne

und seine Wahrnehmung schon viel früher als Kant
in enge Beziehung zueinander. Die Schönheit von
etwas ist mit der Art seiner Wahrnehmung eng
verknüpft. Schön ist wörtlich, was auf eine klare und
evidente Art wahrzunehmen ist: «II faut considérer

que les choses ne sont estimées Belles, qu'entant
qu'elles peuvent tomber sous une connaissance bien
distincte et bien exacte. C'est pourquoi il n'y a que
les objets de l'Entendement, de la Vue & de l'Ouille
a qui donne la Beauté, parce que de toutes les facultés

connaissantes, ce sont elles qui jugent plus
parfaitement de leurs objets» (Cureau de La Chambre
1640, S. 118f.).

Diese Definition der Schönheit bietet eine klare
Darstellung der klassizistischen Prämisse des
erzieherischen Programms von Marin Cureau de La

Chambre bzw. des französischen Absolutismus an:
die Gleichsetzung der Natur und der Vernunft
durch eine geregelte Wahrnehmung der Realität20.

Cassirer nennt «Humanisierung der Sinnlichkeit»
den Prozess, aus dem die Betrachtung der Natur als

von rationalem Handeln nicht trennbar hervorging.
Damit weist er aber auf eine Entwicklung hin, die
sich erst im sogenannten Jahrhundert der Kritik, das

heisst im 18. Jahrhundert, vollzogen hat. Die

«Humanisierung der Sinnlichkeit» setzte jedoch die
Anerkennung einer sinnlichen Vernunft voraus, die
kultiviert werden sollte21. Im 17. Jahrhundert muss-

te die Gleichsetzung von Vernunft und Natur bzw.
die Rationalisierung der Natur hergestellt worden
sein, damit die Gesittung oder die Kultivierung der
Natur im 18. Jahrhundert denkbar wurde.

Mit seiner vollständigen Subsumtion des Schönen

unter das geregelte Urteil folgt Marin Cureau
de La Chambre ganz konsequent der Moralisierung
des Schönen: «tout ce qui est bon n'est pas beau,
mais que tout ce qui est beau est bon; pertant le Beau

est une espace de Bon» (Cureau de La Chambre
1640, S. 119).

Die menschliche Schönheit kann nicht ohne den

Bezug auf die Tugenden gedacht werden. Sie ist die

Proportion zwischen den Körpern und ihren Tugenden.

Die Leidenschaften werden durch die Tugenden,

durch den Erwerb von Gewohnheiten reguliert,

die die Bewegungen der Seele mässigen
(Cureau de La Chambre 1668, S. 6)22.

ZpH Jg. 9 (2003), H. 2



Welches ist «die schönste Darstellung» der
Tugend? Welches ist die Darstellung der Tugend, die

am besten das politische und moralische Ideal des

Hofarztes ausdrückt? Marin Cureau de La Chambre
scheint keinen Zweifel bezüglich der schönsten
Tugend zu haben. Es handelt sich um die Dreistigkeit.
Mit ihrer edelmütigen Kälte, mit ihrem sicheren
Blick und mit ihrer edlen Anstrengung aller Kräfte
stellt sie das Ideal des französischen Hofes bzw. des

alten und des neuen Adels dar: «Gewiss wir müssen

bekennen: dass keine Leidenschaft eine so vortheil-
hafte Miene, und einen so edlen und dem
Menschen so angemessenen Anstand [Hervorhebung
RC] gibt, als eben diese. Alle anderen Leidenschaften

entstellen die männliche Schönheit, die der
Mensch natürlich haben soll; einige machen ihn
wild und grausam [...]; andere machen ihn
niederträchtig und weibisch, so wie die Liebe und die
Freude; nur allein die Dreistigkeit giebt ihm das

majestätische Ansehen, den angenehmen Stolz und
schönen Muth, die sich für seine Natur und für sein

Geschlecht schicken» (Cureau de La Chambre 1789,
S. 13).

Die Eigenschaften, die die Dreistigkeit begleiten,
sind: Mässigung im Siege, Bescheidenheit in Worten,

Grossmut, Annehmlichkeit, Artigkeit und
Lieblichkeit gegen die Überwundenen. Die Bewegung
der Stirn und der Augenbrauen, die Öffnung der
Nasenlöcher, der Ton der Stimme, die Stellung des

Körpers und die Art der Respiration werden so

ausführlich und sorgfältig beschrieben, dass man den
Eindruck bekommt, eine plastische Gestaltung dieses

höfischen Ideals in den Worten zu sehen.

IV. Schlussbemerkung

Mit
der Analyse des historischen Kontextes,

in dem die Höflichkeit als kodifizierte
Sprache gesellschaftlicher Verhältnisse

entsteht, habe ich versucht, den engen Zusammenhang
zwischen der Form des Anstandes und der politischen

Form der Gesellschaft zu zeigen. Die enge
Beziehung zwischen historischem Kontext und dem
wissenschaftlichen Diskurs der Moral habe ich am

Beispiel des Werkes von Marin Cureau De La Chambre

erklärt.
Lassen sich aus dieser historischen Rekonstruktion

des französischen Anstandes in der Zeit des
Absolutismus Schlüsse auf die aktuelle Debatte über
Anstand und Benehmen ziehen? Jedenfalls fallen
mir einige Parallelen auf. Aus den skizzierten
Betrachtungen lässt sich meines Erachtens vor allem
feststellen, dass es sinnlos ist, das Problem des
Benehmens der Schüler in den Kontext von sozialen

Kompetenzen zu stellen, wenn sie zur aktuellen
Form der Gesellschaft und zu ihren sozialen
Erfordernissen nicht in Verbindung gebracht werden.
Daraus folgt, dass für eine passende Betrachtung
des Problems eine Analyse der Veränderung der
Formen der Soziabilität nötig ist.

Zuletzt bleibt die Frage offen, ob die heutigen

Erzieher in der Lage sind, die Leidenschaften der
Schüler oder Kinder und ihre Zeichen zu entziffern.
Es könnte sein, dass die heutigen Jugendlichen mit
ihrer Coolness den Platz des Weisen am Hofe
eingenommen haben. Ob der aktuelle Moralismus in der
Lage sein wird, diese extrem stilisierte Sprache zu
verstehen und mit ihr umzugehen, scheint mir wenig

wahrscheinlich.

1 Vgl. die Pressemeldung vom 20.08.2003, Spiegel Online
21.8.2003 (http://www.spiegel.de/Unispiegei/wunderbar/,
wo auch der Artikel des Bremer Bildungssenators Willi
Lemke über Sex-Bomben an unseren Schulen und die
anschliessende Diskussion zu lesen sind). Dazu siehe auch
den Artikel von Nadja Kirsten Mit Anstand unterrichten
in der Zeit vom 4.9.2003.

2 Für den Hinweis auf den Vortrag von Simmel danke ich
Christian Oswald.

3 Vgl. Niccolö Machiavelli: II Principe e altre opere politi-
che. Garzanti 1976; Jean Bodin: Sechs Bücher über den
Staat. 2 Bde. München 1981, 1986.

4 Sogar Richelieu, erster Minister von Ludwig XIII., hatte
das Bedürfnis, sich Selbstinstruktionen über die Art seines
Verhaltens am Hof zu geben (vgl. Armand Jean Du Plessis

Richelieu: Instructions et maximes que je me suis données

pour me conduire à la Cour (1610). Paris 1880).
5 Richelieu setzte erstmals Intendanten als Steuereinneh¬

mer ein.
6 Der Hinweis gilt hier der Ermordung von Heinrich IV.

(1610), der 1588 seinerseits Heinrich von Guise ermorden
lassen hatte (Guarracino/Ortoleva/Revelli 1993, S. 81).

7 Unter anderem sind hier aufgrund ihrer breiten Reso¬

nanz zu erwähnen: Claude Chappius: Discours de la Cour.
Paris 1543; Gabriel Chappius: Misaule. Paris 1585; Pierre
de Dampmartin: Bonheur de la Cour. Anvers 1592; Du
Souhait: Le Parfait Gentilhomme. Paris 1600; Nervèze: La

Guide des Courtisans. Paris 1606; Nicolas Pasquier: Le

Gentilhomme. Paris 1611; Anonyme: Le Courtisan français. Paris

1612; De Refuge: Le Traité de la Cour. Paris 1616.
8 1596 in Bourg-en-Bresse geboren, stammte er aus be¬

scheidenen Verhältnissen und war schon in jungen Jahren

als Rechtsanwalt tätig.
9 Ganze Passagen von II Libro del Cortegiano von Baidassar

Castiglione sind im französischen Text zu finden. Weitere
Textstelle werden dem Buch von De Pellegro de Grimaldi
Robbio: Discorsi ne' quali si ragiona compiutamente, di

quanto far debbono i gentilhuomini: ne' servigi e' lor sig-
nori, per acquistare la gratia loro, opera singolarissima e

nuova (Genova 1543) entnommen.
10 Unter den berühmtesten Schriften gegen die Mode und

die Galanterie sind hier zu erwähnen: Sieur de Grenaille:
La Mode, ou caractère de la religion, de la vie, de la

conversation, de la solitude, des compliments, des habits et
du style du temps. Paris 1642; Charles Sorel: Lois de la
galanterie. Paris 1644.

11 Schon die italienischen höfischen Traktate des vorherigen
Jahrhunderts hatten sich auf die Stoiker bezogen. Abgesehen

von II libro del Cortegiano (1528) von Baidassar

Castiglione ist für die französische Moralistik der wichtigste

theoretische Bezugspunkt II savio in corte (1625) von
Matteo Peregrini.

12 Giambattista della Porta: Die Physiognomie des
Menschen - der Körper als Ausdruck (1586). Radebeul-Dres-
den 1930.

13 Man weiss nicht, wo Marin Cureau de La Chambre
(1596-1669) studiert hat. Sein Name erscheint das erste
Mal in einer Akte im Jahr 1625 in Mans, in der er den Titel
eines Doktors der Medizin trägt. Am 12. Juni 1629 heiratete

er Marie Duchesne, die aus einer Familie von Ärzten
und Chirurgen kam. Mit 36 Jahren ging er nach Paris, wo
er sofort Kontakt mit Pierre Séguier (1558-1672)
aufnahm.

14 Séguier war Mäzen von Charles le Brun, dessen Überle¬

gungen über die Art, wie man die Leidenschaften
darstellen kann, eine grosse Bedeutung für die Rekonstrukti-

ZpH Jg. 9 (2003), H. 2



on einer Physiognomik des Beweglichen haben (vgl.
Charles Le Brun: Méthode pour apprendre à dessiner les

passions. Amsterdam 1702).
15 Die Bedeutung dieses Werkes besteht nicht so sehr in sei¬

nem wissenschaftlichen Inhalt, als im Gebrauch des
Französischen als wissenschaftliche Sprache. Descartes folgte
in seinem Discours de la Methode dem Beispiel von Cu-

reau de La Chambre. Cureau de La Chambre war der Erste,

der sich über den Missbrauch des Lateins im
wissenschaftlichen Bereich geäussert hat (vgl. Marin Cureau De
La Chambre: Conjectures sur la digestion. Paris 1636).

16 Er war ein regelmässiger Besucher der Salons von Mme
de Scudery und der Marquise de Sablé. Er taucht in dem
Roman Tarsis et Zéelie von Le Vayer de Boutigny unter
dem Namen Erasistrate auf.

17 In dem Jahr, in dem Cureau De La Chambre Direktor war,
besuchte Kristine von Schweden, Gesprächspartnerin von
Descartes in Sachen der Leidenschaften, die Académie
française.

18 Vgl. François de Sales: Traité de l'amour de Dieu. Lyon
1616; Nicolas Cöeffeteau: Tableau de passions humaines,
de leurs causes et de leurs effetts. Paris 1620; Jean-
François Senault: De l'usage de passions. Paris 1641; Pierre

Le Moyne: Les Peintures morales, ou les passions sont
representees par Tableaux, par Characteres et par Questions

nouvelles et curieuses. Paris 1640; Louis de Leslache:

L'Art de discourir des passions. Paris 1655; Antoine Le

Grand: L'homme sans passions. Paris 1662; La Rochefoucauld:

Maximes et Réflexions diverses. Paris 1665-78.
19 Vgl. Cureau de La Chambre 1640, S. 118: «De la Nature de

la Beauté en général. Et Pourquoy elle se fait aymer».
20 Descartes' Einfluss auf die klassizistische Ästhetik als Wis¬

senschaft des schönen Denkens (Rhetorik) hat Cassirer in
seinen Analysen über die Philosophie der Aufklärung
nachgewiesen. Dieser Einfluss lässt sich an der Bedeutung
erkennen, die die cartesianische Mathematisierung der
Welt für die ästhetischen Grundprinzipien des Klassizismus

hatte. Den Formulierungen von Batteaux (vgl. Les

beaux arts réduits a un meme principe, 1746) und von
Boileau (L'art poétique, 1674) zufolge hatte die Kunst die

Aufgabe, die Welt in ihrer Gesetzmässigkeit nachzuahmen.

Es ging nicht mehr um eine realistische oder
handwerkliche Nachahmung der Realität (vgl. Erwin Panofsky:
Idea. Leipzig 1924), sondern um eine durch deren Idee
vermittelte Reproduktion. Im Klassizismus setzte sich diese

Entwicklung fort, insofern die Natur in ihrer mathematischen

Ordnung wiedergeben werden sollte.
21 Vgl. Immanuel Kant: Über Pädagogik. Königsberg 1803.
22 «Die Tugend ist nichts anderes, als eine geordnete Bewegung,

und eine durch die Vernunft gemässigte
Leidenschaft»; Tugend ist: «eine Ordnung und Regel, die die
Vernunft den Handlungen und Bewegungen der Seele

gibt» (Cureau de La Chambre 1668, S. 136). Für die
pädagogische und deutsche Rezeption der Debatte um Tugenden

als Gewohnheiten vgl. Oelkers (1995) und Casale/
Schmitt (2002), Casale (2003b).

Quellen
Charron, Pierre: De la sagesse. Bordeaux 1601

Cureau De La Chambre, Marin: Les caractères des Passions,
Bd. 1. Paris 1640

Cureau De La Chambre, Marin: L'ärt de connoistre les hommes.

Paris 1659
Cureau De La Chambre, Marin: Die Kunst und die Art des

Menschen zu erkennen durch den Herrn De La Chambre
in französisch Sprach. Frankfurt am Main 1668

Cureau De La Chambre, Marin: Die Kennzeichen der Leiden¬

schaften. Zweiter Teil in welchem von der Natur und den
Würkungen der muthigen Leidenschaften gehandelt
wird. Münster 1789

De la Place, Pierre-Antoine: Recueil de pièces intéressantes
et peu connues pour servir à l'histoire et à la littérature.
Bd. 4. Paris 1786

Descartes, René: Die Leidenschaften der Seele (1649). Hamburg

1984
Faret, Nicolas: L'Honneste Homme ou l'Art de Plaire a la

Court (1630). Paris 1925

Senault, Jean-François: De l'usage des passions. Paris 1641

Simmel, Georg: Soziologie der Geselligkeit (1910). In: Schrif¬

ten der Deutschen Gesellschaft für Soziologie. Tübingen
1911, S. 1-16

Literatur
Abel, Günter: Stoizismus und Frühe Neuzeit: zur Entste¬

hungsgeschichte modernen Denkens im Felde von Ethik
und Politik. Berlin/New York 1978

Brenner, Thomas: Charakter. In: Ästhetische Grundbegriffe.
Historisches Wörterbuch in sieben Bänden, Bd. 1. Stutt-
gartA/Veimar 2000, S. 772-793

Casale, Rita (2003a): Erziehung vor der Moralerziehung.
Konversation gegen Kommunikation. In: Detlef Horster/
Jürgen Oelkers (Hrsg.): Pädagogik und Ethik. Opladen
2003 (im Druck)

Casale, Rita (2003b): Campe und die tugendhafte zweite
Natur. In: Jörn Garber (Hrsg.): Die Stammutter aller guten
Schulen. Tübingen 2003 (im Druck)

Casale, Rita/Schmitt, Hanno: Ästhetik und philanthropische
Erziehungslehre. Zu den theoretischen und
ideengeschichtlichen Grundlagen der Bildungstheorie Joachim
Heinrich Campes. In: Jahrbuch für Historische
Bildungsforschung 9(2002), S. 181-197

Du Bled, Victor: La société française du XVIe au XXe siècle,
Bd. 1. Paris 1900

Guarracino, Scipione/Ortoleva, Peppino/Revelli, Marco: Sto-
ria dell'età moderna. Dall'Assolutismo alla nascita delle
nazioni. Milano 1993

Kersting, Christa: Die Genese der Pädagogik im 18. Jahrhundert.

Weinheim 1992
Käuser, Andreas: Physiognomik und Romane im 18. Jahrhundert.

Frankfurt am Main/Bern/New York/Paris 1988

Käuser, Andreas: Anthropologie und Physiognomik im 18.

Jahrhundert. In: Das achtzehnte Jahrhundert 20(1996)H 1,

S. 73-80
Magendie, Maurice: La Politesse Mondaine et les theories de

l'Honneteté, en France au XVIIe siècle, de 1600 à 1660

(1925). Genf 1970

Marquard, Odo: Zur Geschichte des philosophischen Begriffs
<Anthropologie> seit dem Ende des 18. Jahrhunderts. In:

Collegium Philosophicum. Studien. J. Ritter zum 60.

Geburtstag. Basel/Stuttgart 1965, S. 209-239
Marquard, Odo: Anthropologie. In: Historisches Wörterbuch

der Philosophie, Bd. 1. Basel 1971, Sp. 362-374
Moravia, Sergio: Beobachtende Vernunft. Frankfurt am

Main/BerlinAA/ien 1977

Oelkers, Jürgen: Tugendliteratur und die pädagogische Kul¬

tur moralischer Gefühle. In: Jahrbuch für Historische
Bildungsforschung 2(1995), S. 85-109

Ranum, Orest: Courtesy, absolutism and the rise of the
French State, 1630-1660. In: Journal of Modern History
52(1980), S. 426-451

Schmölders, Claudia: Das Vorurteil im Leibe. Eine Einführung
in die Physiognomik. Berlin 1995

Stafford, Barbara: Body Criticism. Imaging the Unseen in En¬

lightenment Art and Medicine. Cambridge/London 1992

100 ZpH Jg. 9 (2003), H. 2


	Anstand und Leidenschaft in der französischen Moralistik

