Zeitschrift: Zeitschrift fur padagogische Historiographie
Herausgeber: Padagogische Hochschule Zlrich

Band: 9 (2003)

Heft: 2

Artikel: Anstand und Leidenschaft in der franzdsischen Moralistik
Autor: Casale, Rita

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-901868

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-901868
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

90

Anstand und Leiden-
schaften in der

franzosischen

(Red.) Ausgehend von einer aktuellen Debat-
te Giber Anstand und Moral wird hier mit ei-
nem historischen Riickgriff auf die franzosi-
sche Moralistik des 17. Jahrhunderts
versucht, Antworten auf diese immer wie-
derkehrenden Fragen zu finden. Zentral sind
dabei die Konzepte des Leibarztes Ludwig
XIV., Marin Cureau de La Chambre. Dabei zei-
gen sich Antworten auf die Frage nach der
Moral ohne Innerlichkeit, dafiir mit An-
schlussmoglichkeiten an die public virtue-
Debatte.

M Rita Casale

I. Sommerliches Vorspiel

as Thema «Anstand und Leidenschaften in
D der franzosischen Moralistik» des aktuellen

Hefts der Zeitschrift fur pddagogische Histo-
riographie war schon lange geplant, als in dem un-
gewohnlich warmen Sommer in Deutschland die
Debatte Uber Anstand und Unterricht die Aufmerk-
samkeit der von der Hitze ermudeten Zeitungsleser
auf sich zog. Die Sommerunterhaltung Uber das
hofliche Benehmen wurde von der Zeitschrift Spie-
gel (Nr. 28, 7.7.2003) mit begeisterter Feststellung
einer Ruckbesinnung auf traditionelle Werte eroff-
net. Bis zu einer solchen Wiederkehr habe man
noch einen gefahrlichen Feind zu Gberwinden: den
freien Bauch attraktiver Teenager weiblichen Ge-
schlechts. Das Problem lasse sich vielleicht ohne
grosse Schwierigkeiten umgehen. Die Schuluniform
und die von verschiedenen Seiten wieder entdeck-
ten Rituale sollen dabei hilfreich sein. Im Gegensatz
zur optimistischen Diagnose des Spiegels klang der
Aufruf zum «Ende der Unhoflichkeit» des saarlandi-
schen Bildungsministers Jurgen Schreier sehr alar-
mierend. Schreier winschte sich auch eine Wieder-
kehr der traditionellen Werte, aber im Unterschied
zum Spiegel kann er nur das Ungeheure der Unhof-
lichkeit feststellen. Gegen die herrschende Unhof-
lichkeit wurden verbreitete und vage Rituale und
die Schuluniform nicht reichen. Was man brauche,
sei ein Unterricht in Benehmen. Eine Arbeitsgruppe
werde im kommenden Schuljahr ausarbeiten, wie

loralistil

den Schulern wieder Disziplin, Ordnung und An-
stand beigebracht werden kénne. Laut Schreier ver-
antwortlich fur das unanstdndige Verhalten der
deutschen Schiler ist die Generation der sechziger
Jahre. Die deutsche Schule habe unter den «Spatfol-
gen eines Zeitgeistes zu leiden, der Autoritat und
Respekt unter Generalverdacht gestellt hat und Tu-
genden wie Hoflichkeit, Ordnung, Punktlichkeit,
Pflichtbewusstsein und Fleiss negativ besetzt hat»1.
Nicht zuletzt findet sich der saarléndische Bildungs-
minister von den Ergebnissen der internationalen
vergleichenden PISA-Studien in seinem Urteil tUber
die Folgen der antiautoritdren Generation be-
statigt. Die deutschen Schuler seien, was die Sozial-
kompetenzen angehe, sehr schwach. Die verbreite-
te Aggressivitdit und Unanstandigkeit seien die
schlimmsten Voraussetzungen fir den zukinftigen
Einstieg des deutschen Schilers in den Arbeits-
markt, wo die sogenannte flache Hierarchie und die
Flexibilisierung der Arbeitsverhaltnisse und Arbeits-
bedingungen anscheinend die Erziehung zu einem
neuen sozialen Verhalten zu verlangen scheinen.

Der hitzegeschwachte Leser hat den Eindruck,
die verschiedenen Facetten der Argumentation des
Bildungsministers nicht zusammenbringen zu kén-
nen. Vielleicht sind daran die Temperaturen schuld,
vielleicht spielt aber auch das Durcheinander inner-
halb dieser Debatte eine Rolle. Was haben soziale
Kompetenzen mit Autoritdt und Ordnung zu tun?
Sind sie als Werte oder als Formen zu verstehen?
Lasst sich jedes padagogische Problem nur mittels
seiner moralischen Dramatisierung formulieren?
Gibt es einen Ausweg aus dieser Moralisierung der
sozialen Kompetenzen?

Mit dem historischen Blick mag die angemessene
Distanz zum Gegenstand zuriickgewonnen und ei-
nige Elemente der oben erwdhnten Debatte erldu-
tert werden.

Ein erstes Element, das der Erklarung bedurftig
ist, ist das Verstandnis von Sozialkompetenzen als
Werte einer bestimmten Moral, die im Kontext der
Diskussion sehr vage als Moral der Hoflichkeit ge-
fasst wird.

Eine zweite Kategorie, die erlautert werden soll-
te, ist der Begriff der Hoflichkeit in seinem histori-
schen Kontext. Die historische Kontextualisierung
der Hoflichkeit wird dazu beitragen, auf einige
neue Fragen Antworten zu finden, die insbesonde-
re den Zusammenhang zwischen Sozialkompeten-

ZpH Jg. 9 (2003), H. 2



zen und historischer Form der Gesellschaft betref-
fen.

Als ich im Sommer franzoésische Blcher aus der
hofischen Kultur des 17. Jahrhunderts exzerpierte,
um den geplanten Aufsatz Uber Anstand und Lei-
denschaften in der franzésischen Moralistik zu
schreiben, bekam ich zunehmend den Eindruck,
dass nichts besser geeignet sei, eine Antwort auf die
sommerlichen Probleme der Hoflichkeit zu geben,
als eine Analyse alter franzosischer Quellen; ja, fur
ein Mal meinte ich, die stille Uberzeugung der Bil-
dungshistorikerin kénnte ohne Zégern ausgespro-
chen werden, dass die historische Rekonstruktion
aktueller Phdnomene als «anstandigstes> Mittel zur
Entzifferung unserer alltaglichen Semantik gilt.

Den Studien von Norbert Elias und ihrer grossen
Rezeption schulden wir fur die Identifizierung von
Hoflichkeit mit franzésischer Lebensart am Hof im
Zeitalter des Absolutismus von Ludwig XIV. viel.
Dass die franzésische Hoflichkeit ein vorbildliches
Muster fir das Verstandnis der menschlichen Gesel-
ligkeit darstellen kann, hatte aber vor Norbert Elias
schon Georg Simmel am 19. Oktober 1910 in Frank-
furt am Main im Eréffnungsvortrag Soziologie der
Geselligkeit am ersten Deutschen Soziologentag
thematisiert.2 Besorgt, den Begriff der Geselligkeit
angesichts der Griindung des neuen Vereins zu defi-
nieren, nimmt Simmel als Beispiel ein historisches
Modell auf, an dem sich die Geselligkeit als Form
bestens erklaren lasst. Die am Beispiel der héfischen
Gesellschaft erklarte bestimmte Form der Gesellig-
keit ist das Spiel, hier als kunstliche Regulierung
und Harmonisierung der Triebe verstanden. Ange-
sichts dessen habe Geselligkeit weder mit Moral
noch mit Natur zu tun. Sie sei die einzige Kunst, de-
ren unrealistische Art die Demokratie der Gleichbe-
rechtigten ermdoglichen kénne, insofern sie das
Spiel ist, «<in dem man <o tub, als ob alle gleich
waéren, und zugleich, als ob man jeden besonders
ehrte» (Simmel 1910, S. 8). Das «als ob» sei keine Li-
ge, ausser man betrachte die Kunst und das Spiel als
Luge. Das Formale und das Spielerische an der fran-
z6sischen Hofgesellschaft macht Simmel an dem
Charakter ihres Anstandes fest, der in einem System
von Etiketten bestehe, das zum Selbstzweck werde.

Simmel zufolge ist die Hoflichkeit die Form der
Geselligkeit, deren zum Selbstzweck gewordene
Sprache als Symbol einer demokratischen Organisa-
tion der Gesellschaft aufgenommen werden kénne.

Der soziale Wert der Hoflichkeit bei Simmel be-
steht in ihrer ktinstlichen Form. Nicht Ordnung und
Autoritat, Fleiss und Punktlichkeit seien die Refe-
renzen der Hoflichkeit, sondern ein vom Spiel regu-
lierter angenehmer menschlicher Verkehr.

Derselben Meinung war Victor Du Bled, als er die
franzésische Hoflichkeit so definierte: Sie «n‘a pour
but ni I'amour, ni la famille, ni I'amitié, ni les servi-
ces a rendre ..., il réunit les hommes, il veut qu'ils
trouvent du plaisir a cette reunion, il a tout réglé en
vue de ce plaisir, le reste ne le regarde pas» (Du Bled
1900, S. XX).

ZpH Jg. 9 (2003), H. 2

Hinterlasst Simmels Determination der Hoflich-
keit als ideale Form der Geselligkeit wegen ihrer
historischen Unbestimmtheit Unzufriedenheit, ist
dennoch an ihr die Fokussierung eines besonderen
Elements zu erkennen. Die Hoflichkeit sei als ideale
Form der Geselligkeit vorstellbar, weil sie die Men-
schen nicht nur auf der Ebene des Verstandes an-
spreche. Sie gelinge als Form der Regulierung
menschlicher Verhaltnisse nur, weil sie die menschli-
chen «Triebe» eingrenzen kénne.

Dem Leser von Kants Programm einer prakti-
schen Vernunft und von dessen Kritik durch Schiller
wird es nicht schwer fallen, Simmels Absicht zu er-
fassen: die Korrektur der formalen Moral Kants mit-
tels einer franzésischen Hoflichkeit a la Schiller. Der
Kenner der soziologischen Debatte anfangs des 20.
Jahrhunderts wird eine weitere Sorge seitens Sim-
mel wohl bemerken: die Bestimmung der demokra-
tischen Geselligkeit, und zwar zugleich jenseits der
Gemeinschaft als organische Entitat verstanden und
jenseits der Gesellschaft als Vertragsstruktur gefasst.

Worin die franzosische Hoflichkeit bestand und
von welchen sozialen Mechanismen sie Ausdruck
war, lasst sich aber meines Erachtens bestens an-
hand der Schriften der Moralisten der Zeit erlau-
tern, die Hoflichkeit und Anstand als eine Angele-
genheit menschlicher Leidenschaften thematisiert
haben.

Ich werde zuerst den Versuch unternehmen, die
historische und soziale Situation zu fokussieren, in
der der Diskurs Uber die Hoflichkeit entstanden ist.
Danach werde ich mich auf die Analyse der Werke
von Marin Cureau de La Chambre, des Leibarztes
von Ludwig XIV., tber die Leidenschaften konzen-
trieren. Seine Werke haben im Kontext meiner
Uberlegungen wegen ihres Zugangs zu einem his-
torischen Problem eine paradigmatisch moderne
Bedeutung. Auf die Krise der feudalen Gesellschaft
und ihrer moralischen Ordnung antwortet Marin
Cureau De La Chambre mit einer wissenschaftlichen
Betrachtung der historisch veranderten menschli-
chen Anthropologie: Die Definition der neuen so-
zialen Ordnung kénne sich nur auf der Basis eines
Programms ergeben, das sich auf politische, morali-
sche und medizinische (bzw. anthropologische) Be-
obachtungen abstutze.

Il. Verstaatlichung der Héflichkeit

Geselligkeit betrachtet werden? Hat der schein-

bar allgemeine Charakter ihrer Form eine politi-
sche Bedeutung? Lasst sie sich historisch rekonstru-
ieren? Die Hoflichkeit als Code des Benehmens
verstanden ist eine Sprache, deren Entstehung in
Verbindung mit der frthen modernen absolutisti-
schen Entwicklung des Staates in Frankreich recher-
chiert werden soll.

Ideengeschichtlich wurde die Entwicklung des
modernen Staates in den Werken von Niccold Ma-
chiavelli (1469-1527) und Jean Bodin (1530-1596)3

! n welchem Sinn kann die Hoflichkeit als Form der

91




92

¢ Lo folere

Die Gesichtsztige des Menschen werden zu Buchstaben des Alphabets der Leidenschaften.
Aus: Charles Le Brun: Méthode pour apprendre a dessiner les passions (1702)

antizipiert. Im Gegensatz zur feudalen Gesellschaft
brauche die politische Macht keine externe Recht-
fertigung. Ihre Souveranitat sei durch den amtli-
chen Charakter des Monarchen und seiner Funk-
tionare zu konsolidieren.

Die Verstaatlichung der politischen Souveranitat
implizierte im Frankreich des 17. Jahrhunderts ei-
nen neuen sozialen Pakt zwischen den Gesell-
schaftsstanden und hatte eine neue Positionierung
des Individuums gegentber dem Staat und inner-
halb der Gesellschaft zur Folge. Die Krise der feuda-
len Gesellschaft verursachte eine Verdanderung der
Formen der Soziabilitat. Die Individuen nahmen
sich nicht mehr innerhalb von geschlossenen Ge-
meinschaften wahr. Die Moglichkeit, insbesondere
seitens des merkantilen Birgertums, als staatlicher
Funktionar Karriere am Hof zu machen, modifizier-
te sowohl die Selbstwahrnehmung als auch den
Umgang mit anderen. Die soziale Abhéangigkeit
vom Blick des anderen verlangte einerseits eine
sorgfaltigere Aufmerksamkeit auf das eigene Ver-
halten®. Andererseits entwickelte sich eine sehr dif-
ferenzierte psychologische und soziale Urteilskraft.
Jede Bewegung des Koérpers, aber insbesondere des
Gesichts wurde Gegenstand raffinierter Beobach-
tung.

Die Abschaffung des feudalen Systems realisierte
sich dadurch, dass der Staat als hofisches Regime in
Frankreich die Verantwortung fur eine Reihe von
politischen Funktionen wie zum Beispiel Aufrecht-
erhaltung von Recht und Ordnung, Jurisdiktion und
militarischem Schutz tbernahm.

Die Zentralisierung dieser Amter verursachte ei-
ne Krise der alten sozialen Ordnung der Stande, in-

dem sie sich immer mehr von den Kompetenzen der
Juristen abhangig machten und ihnen eine standig
wachsende politische Rolle zugesprochen wurde.
Der Antritt eines politischen Amts galt als beste
Chance fur den sozialen Aufstieg. Dazu muss man
anfligen, dass diejenigen, die nach der Austbung
dieser politischen Funktionen strebten, aus dem rei-
chen merkantilen Birgertum kamen. Sie waren
nicht nur in der Lage, ihre juristische Ausbildung zu
finanzieren, sondern die Amter zu kaufen und da-
mit einen Adelstitel zu erwerben (noblesse de ro-
be). 1604 unter der Regierung von Heinrich IV. wur-
de diese Entwicklung mit der Einfuhrung einer
jahrlichen Gebuhr (/la Paulette nach dem Namen
von Charles Paulet) reglementiert. Die Bezahlung
der GebUhr machte das Amt zum familidaren Gut.
Der Besitzer des Amtes und des Titels war berech-
tigt, Amt und Titel durch Verkauf oder Vermachtnis
weiterzugeben. Die Folgen der Einfihrung der Pau-
lette waren unterschiedlich. Die Monarchie garan-
tierte sich auf diese Weise erstens die Allianz mit
dem 6konomisch bedeutendsten Teil des Landes,
zweitens neue Einklnfte fur die Kassen des Staates
und drittens die Entmachtung des alten Adels (no-
blesse d’epée). Der Prozess der Verstaatlichung der
Monarchie vollzog sich unter Ludwig XIV. (1661-
1714), der den Hof in einen Staat verwandelte. Zu
diesem Zweck musste er dafir sorgen, dass der alte
Adel sich zu Hofmannern und Hofdamen wandelte
bzw. zu Angehorigen seines Versailler Hofs wurde
und dass die politische Bedeutung des neuen Adels
vermindert wurde. Die noblesse d’epée genoss das
sichtbare Privileg sozialer Uberlegenheit um den
Preis der bedingungslosen Unterwerfung unter die

ZpH Jg. 9 (2003), H. 2



Autoritat des Konigs. Die noblesse de robe wurde
Schritt fur Schritt in ihren Amtern durch Intendan-
ten ersetzt3, die oft aus den unteren Schichten ka-
men und abgesehen von ihrer amtlichen Funktion
keine politische Macht im Land besassen.

Der Erfolg des Absolutismus unter Ludwig XIV.
war nicht das Resultat eines widerstandslosen Pro-
zesses. Der Adel hatte die Entwicklungen, die im
Laufe des 17. Jahrhunderts zur Konzentration der
politischen Macht in den Handen des Kénigs und
seiner Intendanten fiihrte, mit allen Mitteln zu ver-
hindern versucht. Keine geringe Rolle spielten in
diesem Kontext die verschiedenen Religionskriege
(1562-1598) und die Revolte der Bauern (1624,
1636-1637), die mehrmals die franzésische Monar-
chie in die Krise gestlrzt hatten und die einerseits
den alten Adel in eine Allianz mit den Bauern und
andererseits die Monarchie in eine Allianz mit dem
neuen Adel fuhrte. Kénige und eventuelle Nachfol-
ger auf dem Thron wurden getéteté. Nacheinander
rebellierten Parlament und Prinzen gegen den Ab-
solutismus Ludwigs XIV. und seines ersten Ministers
Kardinal Mazarino (Fronden 1648-1653).

Der Triumph des Absolutismus am Hof von Ver-
sailles hatte sich mit den Ergebnissen einer Zeit aus-
einander zu setzen, in der alter und neuer Adel ge-
geneinander gekdmpft hatten, um die Sitten einer
Gesellschaft neu zu definieren, die die feudalen
Verhéltnisse hinter sich zu lassen schien. Die nobles-
se d’epée hatte in ihren Salons versucht, das Werte-
system der Ritterlichkeit der verédnderten histori-
schen Situation anzupassen und die Ideale der
honnéteté gegen die Arroganz der noblesse de robe
am Hofe zu verteidigen. Der neue Adel versuchte,
den vollkommenen Hofmann mittels der Zivilisie-
rung seiner Sitten nach den Modellen der italieni-
schen Traktate des savoir-vivre zu bilden (vgl. Casale
2003). Die Verbreitung des Lesens vor allem dank
dem Buchdruck spielte dabei eine entscheidende
Rolle. Zwischen der zweiten Halfte des 16. und der
ersten Halfte des 17. Jahrhunderts wurde eine Rei-
he von Erziehungstraktaten seitens des beamteten
Burgertums geschrieben, deren Ziel die Veredlung
der petite noblesse war”. 1630 erschien der Text von
Nicolas Faret® L’Honneste Homme ou I’Art de Plaire
a la Cour, der als ein Plagiat italienischer Traktate
des 16. Jahrhunderts gelten kann®. Trotz der Ruck-
griffe auf italienische Quellen gelang es Faret in sei-
nem Buch, den franzosischen Ton des Hofs wieder-
zugeben. Im Unterschied zu den italienischen Hof-
traktaten wurde hier nicht Uber die «Bildung» des
idealen Hofmanns gesprochen, sondern Uber den
richtigen Umgang mit hofischen Ambitionen.

In der Zeit der Religionskriege (1562-1598) und
wahrend der Regierung Heinrichs IV. war Kultivie-
rung einer gewissen Hoéflichkeit keine Sache des
Staates. Der Hof und der neue Adel waren damit
beschaftigt, die neue soziale Ordnung im Land zu
etablieren — der Erste durch Kriege und der Zweite
durch Erwerb alter feudaler Guter. Militarischer
Geist und politische Dreistigkeit — oder Ehrgeiz im

ZpH Jg. 9 (2003), H. 2

Sinne der zeitgendssischen Moralisten — pragten die
Atmosphare der Zeit: «Si ce n’est I’Ambition qui
compose entiérement les Cours des Princes, on peut
dire du moins que les enfle jusqu’a cette demesurée
grandeur, qui fait bien souvent hair aux Souverains
leur propre gloire, et leur rend quelquefois insup-
portable la pompe, dont ils sont environnez» (Faret
1630/1925, S. 1)

Eine Ausnahme stellte in diesem Kontext der alte
Adel dar, der in seinen Salons versuchte, der damali-
gen Brutalitdt der Sitten eine gewisse politesse
mondaine entgegenzusetzen. Eine entscheidende
und besondere Rolle spielten die adligen Frauen,
die trotz der dusteren Zeiten nicht darauf verzich-
ten konnten, ihren o6ffentlichen Auftritt bis ins
kleinste Detail zu inszenieren: «Le désir de plaire
s'est traduit non seulement par la recherche dans le
costume, mais aussi par le soin curieux de tout ce
qui, dans une personne, frappe le sens au premier
abord» (Magendie 1925/1970, S. 41). Die grandes
Dames wollten sich zeigen und gesehen werden,
sich in Gesellschaft von galanten Herren und Da-
men bewegen und in anspruchsvoll eingerichteten
Raumlichkeiten verweilen. Unter der kurzen Regie-
rung von Maria dei Medici (1610-1614), Gattin des
ermordeten Heinrich IV. und Mutter des minder-
jahrigen Ludwig XIIl., liess sich auch der Hof in die
Spirale des Luxus und der Galanterie involvieren.
Aber dies sollte nur kurz dauern. Unter Richelieu,
dem ersten Minister von Ludwig XIll., wurde alles
verboten, was zur Welt des Scheins gehorte: Duell,
Mode und Galanterie. Die Reihe von Edikten gegen
die Mode, die schon unter Heinrich IV. begonnen
hatte, setzte sich fort: 1594, 1601, 1602 (zwei Edik-
te), 1608 (drei), 1626 (vier), 1634 (vgl. Magendie
1925/1970, S. 40) und mit ihr eine Publizistik, die
den alten Adel zu verspotten versuchte und die Sit-
ten des neuen Adels bzw. des entstehenden Birger-
tums zu formieren begann®.

Um absolut zu werden, musste die politische
Souveranitat des Hofes sowohl mit dem Schein der
noblesse d’epée als auch mit der Arroganz der no-
blesse de robe zurechtkommen. Sie wollte beide in
die Hofgesellschaft integrieren und die Spielregeln
ihres Verkehrs definieren. Mit der Hoflichkeit
wunschte sich der verstaatlichte Hof eine formale
Sprache, die in der Lage war, die Leidenschaften der
Einzelnen (der Dame, des dreisten Intendanten, des
intriganten Ministers, des gierigen Prinzen etc.) zu
regulieren. Jean-Francois Senault empfiehlt Riche-
lieu in seinem Buch De /‘'usage des passions die Lei-
denschaften bzw. die Spuren, die sie hinterlassen,
zu beobachten, um die versteckten Absichten der
Menschen kennen zu lernen: «Cette partie de
I’'hnomme est un fidelle miroir ou I'on découvre tous
les mouvemens qui I'agitent; il ne se peut rien pas-
ser de grand dans I'ame, qui n'esclate dans les yeux,
ou qui ne se remarque sur le front; les plus dissimu-
lez se laissent trahir a leurs Passions & quand elles
travaillent leur esprit, il faut que par necessité, elles
alterent leur visage» (Senault 1641, Epistre a Riche-

93



94

[

T
7

= DE
LVSAGE DES PASSIONS.
FE SENAVLT.

Il.g;’ el Mrche

Moral wird zur Waage der Leidenschaften.
Titelbild von Jean-Francois Senault: De I'usage des
passions (1641)

lieu). Nur die Kenntnis der Leidenschaften kénne
erlauben, sie zu regieren: «Vous lisez leurs intenti-
ons dans les fond de leurs cceurs, ... prenant les
hommes par leurs passions, vous les faites servir a
vos desseins, sans leur donner la connoisance»
(ebd).

Die Maske war die unvermeidliche Wirkung des
formalisierenden Charakters der Ho6flichkeit: ein
schlichtes Versteckspiel der eigenen Interessen
(@mour de soi-méme wird sie La Rochefoucauld
nennen). In den meisten Fallen lieh der Stoizismus
(vgl. Abel 1978, Kap. VI) dem alten Adel die philoso-
phischen Elemente fur die Maskerade. Nur der Wei-
se kann ein vollkommener Hofmann sein, indem er
sich unberthrt von jeder Leidenschaft leicht auf das
Augenspiel des Hofes einlassen kann''. Es ist kein
Zufall, dass viele Traktate Uber die Leidenschaften
mit Bezug auf Augustinus ganz stark gegen die stoi-
sche Verneinung der Passionen und gegen die da-
raus folgende Trennung zwischen Kérper und Seele
polemisieren. In dem Frontispiz der ersten Ausgabe
(1665) der Reflexions morales von La Rochefoucauld
wird die Liebe zur Wahrheit als Demaskierung des
stoischen Philosophen par excellence, Seneca, dar-
gestellt. Der Stoizismus habe die politische Macht
der Leidenschaften unterschatzt bzw. maskieren
wollen. Man solle sie nicht unterdrticken, sondern
regulieren. Moral sei nichts anderes als der richtige
Gebrauch der Leidenschaften.

Die politische Macht der Leidenschaften wurde
meistens am Beispiel des Begehrens gezeigt: «Les
desirs ne nous ont esté donnez de la nature que
pour acquerir le Bien qui nous manque, & qui nous
est necessaire: Ce sont des secours dans notre indi-
gence, ce sont des mains de nostre volonté, & com-
me ces parties du corps travaillent pour toutes les
autres, nos desirs travaillent pour toutes les Passions
de nostre ame, & obligent par leurs foins nostre
amour & nostre haine: Mais cét advantage nous de-
viendroit pernicieux, si nous estant donné pour se-
courir nostre pauvreté, nous nous en servions pour
I"accroistre» (Senault 1641, S. 280). Einige Jahre spa-
ter sollte Descartes die Ansicht von Senault in Bezug
auf die Macht des Begehrens wiederholen: «Mais
pource que, ces Passions ne nous peuvent porter a
aucune action, que par I'entremise du Desir qu’elles
excitent, c’est particulierment ce Desir que nous de-
vons avoir soin de regler; c'est en cela que consiste
la principale utilit¢ de la Morale» (Descartes
1649/1984, Art. 144).

Das Begehren sei eine unabhingige und freie
Kraft. Der Konig kénne die Aktionen seiner Unter-
tanen strafen, ihre Aussagen zensieren, aber er
kénne nichts gegen die Macht ihres Begehrens un-
ternehmen, sie nicht unterdrticken. Es bleibe ihm
nur Ubrig, diese zu erkennen und zu reglementie-
ren (Senault 1641, S. 280).

\\\\\

N

N

AN

g

NI

Die Liebe zur Wahrheit verlangt die Demaskierung
von Seneca.

Frontispiz der ersten Ausgabe (1665) der Reflexions
morales von La Rochefoucauld

O
\Ameur &¢ \a Verite

ZpH Jg. 9 (2003), H. 2



Die Demaskierung wird zur Tugend bzw. zur héfischen
Klugheit.

Frontispiz von Joseph Pernety: Lettres philosophiques
sur les physionomies (1746)

Kompliziert oder mindestens zweideutig sollte
und wollte die héfische Strategie des Absolutismus
sein. Dieser wollte seine Untertanen dazu erziehen
sich zu maskieren — aber um sie zu regieren, musste
er ihnen die Maske wieder abziehen.

lll. Der Spiegel und die Maske: Physiognomik
des Beweglichen und Regulierung der
Leidenschaften

en oben skizzierten Zusammenhang zwi-
schen Leidenschaften, Moral und Politik wer-
de ich im Folgenden am Beispiel des Werkes
von Marin Cureau de La Chambre (1596-1669)
ndher thematisieren. Abgesehen von der erwahn-
ten Problematik stellt der wenig bekannte, aber
sehr einflussreiche franzoésische Moralist unter ei-
nem wissensgeschichtlichen Gesichtspunkt fur die
historische Bildungsforschung eine sehr interessan-
te Figur dar. Diese Bedeutung werde ich hier kurz
skizzieren, bevor ich mich seiner Analyse der Lei-
denschaften widme.

Die epistemologische Bedeutung einer Themati-
sierung der Leidenschaften stellt die aufklarerische
Datierung jeder sogenannten «anthropologischen
Wende» in Frage, die als wissenschaftlicher Hinter-
grund der Genese der Padagogik im 18. Jahrhun-
dert in der historischen Bildungsforschung betrach-

ZpH Jg. 9 (2003), H. 2

tet wird (vgl. Kersting 1992). Seit den siebziger Jah-
ren des letzten Jahrhunderts in Folge der Arbeiten
von Odo Marquard (1965, 1971) und Sergio Moravia
(1977) ist die These einer «anthropologischen Wen-
de» im spaten 18. Jahrhundert fast zum sensus com-
munis geworden. Die Untersuchungen der Schriften
der hofischen Semiotik des 16. und insbesondere
des 17. Jahrhunderts zeigen aber, dass die Betrach-
tung des Menschen als sinnliches Wesen friher zu
datieren ist. Eine Kontinuitat von der hofischen Se-
miotik bis zu der sogenannten anthropologischen
Wende wirde ein anderes Licht auf die anthropolo-
gischen padagogischen Schriften des 18. Jahrhun-
derts werfen.

Die Bedeutung der hofischen Semiotik der
Frihen Neuzeit fir die Anthropologisierung der
Wissenschaften wird am Beispiel der Betrachtung
der Physiognomik im 18. Jahrhundert sehr deutlich.
In dem Fall lasst sie sich nicht mehr als normative
Katalogisierung von biologischen Merkmalen ver-
stehen, sondern als eine Zeichentheorie, deren Ge-
genstand die von den Leidenschaften auf der Ober-
flache hinterlassenen Spuren sind.

In den Werken von Cureau de La Chambre lasst
sich ein wichtiger Ubergang von der antiken Tem-
peramentenlehre zu einer modernen Physiognomik
des Beweglichen nachvollziehen.

In Bezug auf die moderne Wissensgeschichte und
auf die oben skizzierten historischen Prozesse gehe
ich davon aus, dass die Physiognomik im Prozess der
Anthropologisierung der Wissenschaften die mensch-
liche Bestimmung von «drinnen nach draussen» ver-
schoben hat. Als Diskurs Uber «das Draussen», tber
die Ausdrucksweise der Menschen eher als tber ihr
Wesen, lasst sich die Physiognomik als eine astheti-
sche Anthropologie interpretieren, die gerade nicht
den Anspruch hatte, die biologische oder naturliche
Wahrheit Gber den Menschen zu formulieren. Sie
begrenzte sich auf den Schein, aber mit der Uber-
zeugung, dass die Beschreibung der Oberflache die
einzige mégliche Menschenkenntnis sei.

So sehen Claudia Schmolders (1995), Andreas
K&user (1988, 1996) und Barbara Stafford (1992) in
der Physiognomik eine immanente Ausdrucks- oder
Zeichentheorie, die auf die wissenschaftliche und
soziale Krise der transzendenten Rechtfertigung
antwortet. Diese Theorie steht Stafford zufolge ins-
besondere in Verbindung mit jenen theoretischen
Transformationen des 17. und 18. Jahrhunderts, die
sich auf die cartesianischen Beschreibungen der Lei-
denschaften bezogen. Gegen Stafford Iasst sich be-
merken, dass die Thematisierung der Leidenschaf-
ten im 17. Jahrhundert ein weites Feld ist, das nicht
auf Descartes’ Passions de I'ame (1649) reduziert
werden kann. De facto wurden unmittelbar nach
dem Tod von Descartes in den Pariser Salons zum
Thema Leidenschaft vorzugsweise die Werke von
Pierre Charron, Jean Francois Senault und von Ma-
rin Cureau de La Chambre gelesen, nicht die Passion
de I'ame.

Mit dem Ausdruck «Physiognomik des Bewegli-

95



96

Nicht die Seele, sondern ihre leidenschaftlichen Aus-
dricke werden zum Gegenstand der Moral.

Frontispiz von Antoine-Joseph Pernety: La Connaissance
de I’'homme morale par celle de 'homme physique (1776)

chen» benenne ich eine begriffliche Figur, die theo-
retisch und historisch zu thematisieren ist. Man
kénnte sagen, dass sich die ganze Geschichte der
asthetischen Erziehung unter der «Physiognomik
des Beweglichen» rekonstruieren lasst. Mit «Physiog-
nomik des Beweglichen» weise ich auf eine Men-
schenkenntnis hin, die sich als Zeichentheorie inter-
pretieren lasst, fur die Zeit und Bewegung aus-
schlaggebend sind. Im Unterschied zu Giambattista
della Portas'? und Johann C. Lavaters Konzeption
der Physiognomik bezieht sich die «Physiognomik
des Beweglichen» auf die Organe, in denen sich die
von den Leidenschaften hervorgerufenen Bewe-
gungen abzeichnen, um zur Menschenkenntnis zu
fUhren. Gemass dieser Fassung der Physiognomik ist
es die Wiederholung von Gesten in der Zeit, die die
Bewegungen in Zeichen transformiert.

Der Gedanke einer Physiognomik des Bewegli-
chen findet sich in La Connaissance de ’Thomme mo-
rale par celle de I’'homme physique (1776) von An-
toine-Joseph Pernety, demzufolge Objekte einer
physiognomischen Betrachtung nur die Organe sei-
en, die den Bewegungen und den historischen Kraf-
ten der Leidenschaften und der Laster ausgesetzt
sind.

Mit der Analyse der Werke von Marin Cureau de
La Chambre werde ich mich auf eine der ersten Fas-
sungen der Physiognomik des Beweglichen konzen-
trieren, in der das enge Verhaltnis zwischen wissen-

schaftlichem Diskurs und historischem Kontext an-
gesichts der Position des Leibarztes Marin Cureau
De La Chambre'® am Hof sehr deutlich gezeigt wer-
den kann. Anhand seiner Person und anhand seiner
Werke lasst sich bestens das erzieherische Projekt
des Absolutismus im Moment seiner Entstehung
thematisieren: von Ludwig XIII. bis zu Ludwig XIV.

Marin Cureau de La Chambre wurde an den Hof
gerufen; Pierre Séguier, zuerst Siegelbewahrer
(1633), spater (1635) Kanzler von Frankreich und
Méazen von Malern*, wollte ihn nicht nur als Arzt,
sondern auch als Philosoph und Literat einfthren.
Im Jahr 1632 erscheint sein Name in einem Taufakt;
er wurde dort als Hofarzt tituliert. 1634 erscheint
seine erste Schrift Nouvelle pensée sur les causes de
la lumiére, du desbordement du Nil et de I"amour
d’inclination. Im selben Jahr wurde er als Mitglied
in die Académie francaise aufgenommen und am
15. Oktober 1640 mit den /ettres patentes geadelt.
Im selben Jahr erschien der erste Band von Charac-
teres des passions mit einer prachtigen Widmung
an Pierre Séguier. Die anderen vier Bande des Wer-
kes erschienen bis zum Jahr 1662. 1659 beendete er
die Schrift L’art de connoistre les hommes, worin er
die Analyse des Werks Charactéres des passions wei-
terentwickelte.

Sein Ansehen war gross, sowohl am Hof als auch
in den Pariser Salons, wo er als Psychologe und Be-
rater der Damen galt'é. Pierre-Antoine de La Place
erzahlt in seinen Piéces intéressantes et peu connu-
es (De la Place 1786, 1V, S. 7-10), dass es ein Kabinett
gab, das lediglich den geheimen Briefwechsel zwi-
schen Ludwig XIV. und Marin Cureau de La Cham-
bre enthielt. Ludwig XIV. liess sich von Cureau de La
Chambre beraten, als er jemanden am Hofe erset-
zen wollte. Im Jahr 1650 wurde dieser Leibarzt des
Konigs, 1658 Direktor der Académie francaise' und
Mitglied der ersten franzésischen Akademie der
Wissenschaften, die von Colbert Ende des Jahres
1669 gegriindet wurde.

Wie schon angedeutet, kennzeichnen die Schrif-
ten von Marin Cureau de La Chambre in Bezug auf
die Erklarung der Leidenschaften den Ubergang
von einer Temperamentenlehre zu einer Zeichen-
theorie. Mit der antiken Temperamentenlehre
konnte man im 17. Jahrhundert die Leidenschaften
in ihrer neuzeitlichen Bedeutung nicht mehr er-
klaren. Sie beruhte auf einem statischen Begriff des
Temperaments. Einem bestimmten Humor ent-
spricht ein definiertes Temperament. Die Tempera-
mentenlehre hat mit emotionalen Gewohnheiten
zu tun, die das Gegenteil der Leidenschaften sind.
Die Leidenschaft gehorte im Zeitalter des Absolutis-
mus nicht mehr zur statischen Okonomie der Tem-
peramente, sondern sie wurde als Bewegung der
Seele gedacht.

Die Definition der Leidenschaft, die als Aus-
gangspunkt der zahlreichen Traktate® Gber die Lei-
denschaften im 17. Jahrhundert galt, war diejenige
des Theologen Pierre Charron, der in De la Sagesse
die Leidenschaft als gewaltige Bewegung der Seele

ZpH Jg. 9 (2003), H. 2



beschreibt: «Passion est un mouvement violent de
I’ame en sa partie sensitive, lequel se faict ou pour
suyvre ce que I'ame pense luy estre bon, ou pour
fuir ce qu'elle pense luy estre mauvais» (Charron
1601, S. 156).

Die Leidenschaften als das Element, das die Seele
bewegt und mit ihrer Bewegung den Charakter des
Menschen in seinem Koérper einschreibt, werden das
Zentrum des politischen, moralischen und wissen-
schaftlichen Unternehmens von Marin Cureau de La
Chambre. Diese Analyse der Leidenschaften soll
zum Fundament jener Menschenkenntnis werden,
auf die sich «Die Unterweisung der Kinder, die Er-
wahlung der Diener/Freunde/Gesellschaften» ab-
stitzen soll (Cureau De La Chambre 1668, Vorrede).

In dem Vorwort von Les caractéres des Passions
erklart Marin Cureau de La Chambre, dass sein gros-
ses Projekt in der Verbindung von Medizin, Moral
und Politik bestehe. Erst durch diese Verbindung sei
es moglich, die Kunst der Menschenkenntnis zu er-
reichen. Die Realisierung dieses Projektes bestehe in
der Analyse der Leidenschaften, der Tugenden, der
Laster, der verschiedenen Sitten der Vélker, der un-
terschiedlichen menschlichen Neigungen und der
Zuge der Gesichter.

In Bezug auf dieses Projekt tauchen zwei Proble-
me auf: 1. inwiefern erméglicht die Analyse der Lei-
denschaften die Menschenkenntnis; 2. welches ist
die Pramisse, unter der der Zusammenhang von Me-
dizin, Moral und Politik gedacht wird.

Marin Cureau de La Chambre |6st beide Proble-
me, indem er unter der Voraussetzung der aristote-
lischen Definition des Menschen als zoon politikon
die Leidenschaften als Element der menschlichen
Kommunikation fasst. Die Ausdricke der Leiden-
schaften bilden einen Code, der beziglich der Ab-
sichten der menschlichen Handlungen eloquenter
ist als die Sprache der Worte: «La Nature ayant
destiné I'homme pour la vie civile, ne s’est pas con-
tentée de luy avoir donné la langue pour descouvrir
ses intentions; elle a encore voulu imprimer sur son
front et dans ses yeux les images des ses pensée;
afin que s'il arrivait que sa parole vint a démentir
son ceeur, son visage peut démentir sa parole» (Cu-
reau De La Chambre 1640, S. 1; Hevorhebung RC).

Was man aussen entziffern kann, sind die Bilder
der Gedanken. Was sind diese Bilder? Sind sie die
Ausdriicke, die Zeichen der Leidenschaften? Dazu
werde ich spater kommen.

Im Vorwort des Werks von 1659 wiederholt Ma-
rin Cureau de La Chambre fast wortlich den Inhalt
des Vorworts von 1640. Was aber starker betont
wird, ist der ligenhafte Charakter der gesproche-
nen Sprache. Die Woérter enthalten in sich die Még-
lichkeit der Luge, der Simulation. Die Zeichen der
Leidenschaften aber kénnen die Ligen der Worte
demaskieren: «Dan sie [die Natur, RC] hat dem Men-
schen nicht nur die Stimme und Zunge gegeben /
welche seine Gedanken Aussleger seyn solten; son-
dern auch weil sie ihm missgetraut er mochte der-
selben missbrauchen / hat sie auch seiner Stirn und

ZpH Jg. 9 (2003), H. 2

Auge dieselbe / man sie nicht getreu seyn wirden /
Lugen zu Straffen / ein Rede eingebe? Mit einer
Wort sie hat seine ganze Seel herausgegossen / und
es ist nicht vonnéthen, dass man ein Fenster habe
seine Bewegungen / Zuneygungen und Gewohn-
heit zu sehen / weil selbige auff dem Gesicht er-
scheinen und mit so sichtbaren und klaren Buchsta-
ben darauf geschrieben seynd» (Cureau De La
Chambre 1668, Vorrede).

Um den kommunikativen Charakter der Leiden-
schaften, ihre Relation zu den Ausdriicken zu er-
klaren, die im Gesicht auftauchen, sollte hier auf
Marin Cureau de La Chambres Definition der Lei-
denschaft hingewiesen werden. Wie schon fur Pier-
re Charron ist die Leidenschaft fur Cureau de La
Chambre die Bewegung der Seele. Diese Bewegung
produziert Zeichen, die leicht zu interpretieren
sind: «En effect quelques secrets que soient les
mouvmens de son ame, quelque soin qu'il prenne
de les cacher, ils ne sont pas plustot former, qu'ils
paroissent sur son visage» (Cureau De La Chambre
1640, S. 1f.).

Wenn die Leidenschaft die Bewegung der Seele
ist, wenn ihre Wirkungen sich als Zeichen am Kér-
per zeigen, ist die metaphysische Voraussetzung
dieser Expressivitat der enge Zusammenhang zwi-
schen Koérper und Seele. Die Zeichen der Leiden-
schaften sind Charaktere, die als Trager der in der
Zeit wiederholten Wirkungen der Leidenschaften
zu verstehen sind: «C'est donc une chose bien cer-
taine, que le corp s’altere et se change quand I'ame
s'esmeut, et que celle-cy ne fait presque pont d'ac-
tions qu’elle ne luy en imprime les marques, que I'-
on peut appeller caracteres, puis qu’ils en sont les
effetts, et qu'ils en portent I'image et la figure» (Cu-
reau De La Chambre 1640, S. 5).

Die Charaktere der Leidenschaften sind also die
Zeichen der Bewegungen der Seele. Die Analyse der
Leidenschaften als Menschenkenntnis versteht sich
bei Marin Cureau de La Chambre als Beobachtung
der Charaktere, die sich aus den hinterlassenen
«Zeichen» (marques) der Leidenschaften herausge-
bildet haben.

Unter Charakter ist hier eine Kategorie der Beo-
bachtung und Entschlisselung sozialen Verhaltens
zu verstehen, die in der Frihen Neuzeit als Aus-
gangspunkt einer semiotischen Anthropologie gilt
(vgl. Brenner 2000). Charakter ist eine Kategorie,
die die Welt lesbar werden lasst. In der semiotischen
Anthropologie der hofischen Schriften ist das Ent-
ziffern des Charakters als Durchschauen einer
menschlichen Oberflache und Erschliessung eines
Dahinter zu verstehen.

Im zweiten Buch (Von den Mitteln durch welche
man die Menschen kennen kann) von L’art de con-
noistre les hommes (1659) nennt Cureau de La
Chambre die Zeichen die Mittel um zu entdecken,
was in den Menschen verborgen ist. «Diese Mittel
werden genannt Zeichen, weil sie die Dinge welche
dunkel sind bezeichnen» (Cureau De La Chambre
1668, S. 268).

97




98

Im Kapitel des zweiten Werkes, das er der Unter-
suchung der Leidenschaften widmet, ist die doppel-
te Prasenz einer Temperamentenlehre und einer
Zeichentheorie sehr deutlich. Es ware vielleicht ge-
nauer zu sagen, dass die Temperamentenlehre ein
Rest ist und dass sogar dieser Rest auf der Basis ei-
ner Zeichentheorie interpretiert wird.

Bei der Interpretation der Zeichen der Leiden-
schaften geht es Cureau de La Chambre vor allem
um die Verknupfung von Ursachen und Wirkungen.
Unter Wirkungen sind die Zeichen verstanden; die
Ursachen werden in innerliche und ausserliche un-
terschieden. Die innerlichen Ursachen sind: Fakulta-
ten der Seele, das Temperament, die Gestalt der Tei-
le, das Alter, die edle oder unedle Geburt, die
Gewohnheiten, die Passionen. Die ausserlichen Ur-
sachen sind: die Eltern, das Gestirn, die Zeiten, die
Nahrung, das gute oder bdse Gllck.

Die Zuordnung von Ursachen und Wirkungen so-
wie Wirkungen untereinander sei auf drei Arten
moglich: 1. Verknupfung einer verborgenen Wir-
kung mit einer bekannten Ursache; 2. Verkntpfung
einer verborgenen Ursache mit einer bekannten
Wirkung; 3. Verkniipfung einer unbekannten Wir-
kung mit einer anderen bekannten.

Je nach Verschiedenheit der Starke der innerli-
chen und A&usserlichen Ursachen bringen sie ver-
schiedene Wirkungen in den Menschen hervor und
fuhren sie zu bestimmten Handlungen.

Die «leiblichen Wirkungen» (caractéres corpo-
rels) erlauben eine genauere Erkenntnis der Leiden-
schaften. Sie sind wie folgt katalogisiert:

1. die Bewegung des Leibes, das Gehen, die Gebar-
den, die Anstalt;
2. die Schénheit und Hasslichkeit (beide sind von der

Natur, von der Kunst und vom Zufall abhéngig);

3. die Farbe (sie kommt vom Temperament, aber
die Luft kann sie verandern);

4. das Gesicht;

5. die Beschaffenheit der Haut (die Leidenschaften
kénnen sie verandern);

6. die Stimme (sie kann von den Leidenschaften
verandert werden);

7. das Fleisch (es kann ebenfalls von den Leiden-
schaften modifiziert werden);

8. die Figur (sie ist teilweise nattrlich und teilweise
zufallig);

9. die Grosse der Teile (auch sie ist teilweise natur-
lich und teilweise zufallig).

Die Analyse all dieser Elemente reicht aber noch
nicht aus. Sie ist nur Teil, Hilfsmittel einer raffinier-
ten Hermeneutik, die die Erkenntnis der Moralitat
eines Menschen zum Ziel hat. Der medizinische
Blick zerteilt den Menschen mit analytischem Ver-
fahren. Der Moralist aber soll wieder die Teile, die
verschiedenen Zeichen, in ein Ganzes fassen, das die
verschiedenen Buchstaben zu einem Wort verbin-
det. Deshalb verlasst sich der Moralist auf das Air ei-
nes Menschen. L‘air ist der gesamte Eindruck, den
ein durch die Leidenschaften gezeichneter Mensch

hervorruft: «On voit bien que chaque Passion ap-
porte je ne scay quel Air sur le visage; que la vertu
fait couleur dans ses actions une certaine grace et
une contenance agréable qui ne se trouve pas dans
les vicieuses» (Cureau de La Chambre 1640, S. 8).

Der Gesamteindruck, den der tugendhafte Mensch
hinterlasst, ist anmutig und angenehm. Grace und
air kénnen nicht auf die Schénheit eines Menschen
reduziert werden.

Dennoch glaube ich, dass Marin Cureau de La
Chambres Analyse der Schénheit' es erlaubt, die
Moralisierung des Asthetischen und dadurch das
Asthetische besser zu verstehen, was er durch ein
Zusammenflgen von grdce und Tugend andeutet.

Marin Cureau de La Chambre setzt das Schéne
und seine Wahrnehmung schon viel friher als Kant
in enge Beziehung zueinander. Die Schénheit von
etwas ist mit der Art seiner Wahrnehmung eng ver-
knapft. Schon ist wortlich, was auf eine klare und
evidente Art wahrzunehmen ist: «Il faut considérer
que les choses ne sont estimées Belles, qu‘entant
qu’elles peuvent tomber sous une connaissance bien
distincte et bien exacte. C'est pourquoi il n'y a que
les objets de I'Entendement, de la Vue & de I’Ouille
a qui donne la Beauté, parce que de toutes les facul-
tés connaissantes, ce sont elles qui jugent plus par-
faitement de leurs objets» (Cureau de La Chambre
1640, S. 118f.).

Diese Definition der Schénheit bietet eine klare
Darstellung der klassizistischen Pramisse des erzie-
herischen Programms von Marin Cureau de La
Chambre bzw. des franzésischen Absolutismus an:
die Gleichsetzung der Natur und der Vernunft
durch eine geregelte Wahrnehmung der Realitat2°.

Cassirer nennt «Humanisierung der Sinnlichkeit»
den Prozess, aus dem die Betrachtung der Natur als
von rationalem Handeln nicht trennbar hervorging.
Damit weist er aber auf eine Entwicklung hin, die
sich erst im sogenannten Jahrhundert der Kritik, das
heisst im 18. Jahrhundert, vollzogen hat. Die «Hu-
manisierung der Sinnlichkeit» setzte jedoch die An-
erkennung einer sinnlichen Vernunft voraus, die
kultiviert werden sollte?". Im 17. Jahrhundert muss-
te die Gleichsetzung von Vernunft und Natur bzw.
die Rationalisierung der Natur hergestellt worden
sein, damit die Gesittung oder die Kultivierung der
Natur im 18. Jahrhundert denkbar wurde.

Mit seiner vollstandigen Subsumtion des Scho-
nen unter das geregelte Urteil folgt Marin Cureau
de La Chambre ganz konsequent der Moralisierung
des Schénen: «tout ce qui est bon n’est pas beau,
mais que tout ce qui est beau est bon; pertant le Beau
est une espace de Bon» (Cureau de La Chambre
1640, S. 119).

Die menschliche Schénheit kann nicht ohne den
Bezug auf die Tugenden gedacht werden. Sie ist die
Proportion zwischen den Kérpern und ihren Tugen-
den. Die Leidenschaften werden durch die Tugen-
den, durch den Erwerb von Gewohnheiten regu-
liert, die die Bewegungen der Seele massigen
(Cureau de La Chambre 1668, S. 6)22.

ZpH Jg. 9 (2003), H. 2



Welches ist «die schénste Darstellung» der Tu-
gend? Welches ist die Darstellung der Tugend, die
am besten das politische und moralische Ideal des
Hofarztes ausdrickt? Marin Cureau de La Chambre
scheint keinen Zweifel bezuglich der schénsten Tu-
gend zu haben. Es handelt sich um die Dreistigkeit.
Mit ihrer edelmutigen Kalte, mit ihrem sicheren
Blick und mit ihrer edlen Anstrengung aller Krafte
stellt sie das Ideal des franzosischen Hofes bzw. des
alten und des neuen Adels dar: «Gewiss wir mlssen
bekennen: dass keine Leidenschaft eine so vortheil-
hafte Miene, und einen so edlen und dem Men-
schen so angemessenen Anstand [Hervorhebung
RC] gibt, als eben diese. Alle anderen Leidenschaf-
ten entstellen die mannliche Schénheit, die der
Mensch naturlich haben soll; einige machen ihn
wild und grausam [...]; andere machen ihn nieder-
trachtig und weibisch, so wie die Liebe und die
Freude; nur allein die Dreistigkeit giebt ihm das ma-
jestatische Ansehen, den angenehmen Stolz und
schénen Muth, die sich fur seine Natur und fur sein
Geschlecht schicken» (Cureau de La Chambre 1789,
S. 13).

Die Eigenschaften, die die Dreistigkeit begleiten,
sind: Méassigung im Siege, Bescheidenheit in Wor-
ten, Grossmut, Annehmlichkeit, Artigkeit und Lieb-
lichkeit gegen die Uberwundenen. Die Bewegung
der Stirn und der Augenbrauen, die Offnung der
Nasenldcher, der Ton der Stimme, die Stellung des
Kérpers und die Art der Respiration werden so aus-
fahrlich und sorgféaltig beschrieben, dass man den
Eindruck bekommt, eine plastische Gestaltung die-
ses hofischen Ideals in den Worten zu sehen.

IV. Schlusshemerkung

9 it der Analyse des historischen Kontextes,
7 | in dem die Hoflichkeit als kodifizierte

' B Sprache gesellschaftlicher Verhaltnisse ent-
steht habe ich versucht, den engen Zusammenhang
zwischen der Form des Anstandes und der politi-
schen Form der Gesellschaft zu zeigen. Die enge Be-
ziehung zwischen historischem Kontext und dem
wissenschaftlichen Diskurs der Moral habe ich am
Beispiel des Werkes von Marin Cureau De La Cham-
bre erklart.

Lassen sich aus dieser historischen Rekonstrukti-
on des franzdsischen Anstandes in der Zeit des Ab-
solutismus Schlisse auf die aktuelle Debatte Gber
Anstand und Benehmen ziehen? Jedenfalls fallen
mir einige Parallelen auf. Aus den skizzierten Be-
trachtungen lasst sich meines Erachtens vor allem
feststellen, dass es sinnlos ist, das Problem des Be-
nehmens der Schuler in den Kontext von sozialen
Kompetenzen zu stellen, wenn sie zur aktuellen
Form der Gesellschaft und zu ihren sozialen Erfor-
dernissen nicht in Verbindung gebracht werden.
Daraus folgt, dass fur eine passende Betrachtung
des Problems eine Analyse der Verédnderung der
Formen der Soziabilitat notig ist.

Zuletzt bleibt die Frage offen, ob die heutigen

ZpH Jg. 9 (2003), H. 2

Erzieher in der Lage sind, die Leidenschaften der
Schuler oder Kinder und ihre Zeichen zu entziffern.
Es kdnnte sein, dass die heutigen Jugendlichen mit
ihrer Coolness den Platz des Weisen am Hofe einge-
nommen haben. Ob der aktuelle Moralismus in der
Lage sein wird, diese extrem stilisierte Sprache zu
verstehen und mit ihr umzugehen, scheint mir we-
nig wahrscheinlich.

1 Vgl. die Pressemeldung vom 20.08.2003, Spiegel Online
21.8.2003 (http://www.spiegel.de/Unispiegel/wunderbar/,
wo auch der Artikel des Bremer Bildungssenators Willi
Lemke Uber Sex-Bomben an unseren Schulen und die
anschliessende Diskussion zu lesen sind). Dazu siehe auch
den Artikel von Nadja Kirsten Mit Anstand unterrichten
in der Zeit vom 4.9.2003.

2 Fur den Hinweis auf den Vortrag von Simmel danke ich
Christian Oswald.

3 Vgl. Niccold Machiavelli: Il Principe e altre opere politi-
che. Garzanti 1976; Jean Bodin: Sechs Buicher tGber den
Staat. 2 Bde. Miinchen 1981, 1986.

4 Sogar Richelieu, erster Minister von Ludwig Xlll., hatte
das Bedurfnis, sich Selbstinstruktionen tber die Art seines
Verhaltens am Hof zu geben (vgl. Armand Jean Du Plessis
Richelieu: Instructions et maximes que je me suis données
pour me conduire a la Cour (1610). Paris 1880).

5 Richelieu setzte erstmals Intendanten als Steuereinneh-
mer ein.

6 Der Hinweis gilt hier der Ermordung von Heinrich IV.
(1610), der 1588 seinerseits Heinrich von Guise ermorden
lassen hatte (Guarracino/Ortoleva/Revelli 1993, S. 81).

7 Unter anderem sind hier aufgrund ihrer breiten Reso-
nanz zu erwahnen: Claude Chappius: Discours de la Cour.
Paris 1543; Gabriel Chappius: Misaule. Paris 1585; Pierre
de Dampmartin: Bonheur de la Cour. Anvers 1592; Du
Souhait: Le Parfait Gentilhomme. Paris 1600; Nervéze: La
Guide des Courtisans. Paris 1606; Nicolas Pasquier: Le Gen-
tilhomme. Paris 1611; Anonyme: Le Courtisan francais. Pa-
ris 1612; De Refuge: Le Traité de la Cour. Paris 1616.

8 1596 in Bourg-en-Bresse geboren, stammte er aus be-
scheidenen Verhéltnissen und war schon in jungen Jah-
ren als Rechtsanwalt tatig.

9 Ganze Passagen von I/ Libro del Cortegiano von Baldassar
Castiglione sind im franzosischen Text zu finden. Weitere
Textstelle werden dem Buch von De Pellegro de Grimaldi
Robbio: Discorsi ne’ quali si ragiona compiutamente, di
quanto far debbono i gentilhuomini: ne’ servigi e’ lor sig-
nori, per acquistare la gratia loro, opera singolarissima e
nuova (Genova 1543) entnommen.

10 Unter den beriihmtesten Schriften gegen die Mode und

die Galanterie sind hier zu erwahnen: Sieur de Grenaille:

La Mode, ou caractére de la religion, de la vie, de la con-

versation, de la solitude, des compliments, des habits et

du style du temps. Paris 1642; Charles Sorel: Lois de la ga-

lanterie. Paris 1644.

Schon die italienischen hofischen Traktate des vorherigen

Jahrhunderts hatten sich auf die Stoiker bezogen. Abge-

sehen von I/ libro del Cortegiano (1528) von Baldassar

Castiglione ist fur die franzésische Moralistik der wichtig-

ste theoretische Bezugspunkt // savio in corte (1625) von

Matteo Peregrini.

12 Giambattista della Porta: Die Physiognomie des Men-
schen — der Korper als Ausdruck (1586). Radebeul-Dres-
den 1930.

13 Man weiss nicht, wo Marin Cureau de La Chambre
(1596-1669) studiert hat. Sein Name erscheint das erste
Mal in einer Akte im Jahr 1625 in Mans, in der er den Titel
eines Doktors der Medizin tragt. Am 12. Juni 1629 heira-
tete er Marie Duchesne, die aus einer Familie von Arzten
und Chirurgen kam. Mit 36 Jahren ging er nach Paris, wo
er sofort Kontakt mit Pierre Séguier (1558-1672) auf-
nahm.

14 Séguier war Méazen von Charles le Brun, dessen Uberle-
gungen uber die Art, wie man die Leidenschaften dar-
stellen kann, eine grosse Bedeutung fur die Rekonstrukti-

—-
-

99



100

on einer Physiognomik des Beweglichen haben (vgl.
Charles Le Brun: Méthode pour apprendre a dessiner les
passions. Amsterdam 1702).

15 Die Bedeutung dieses Werkes besteht nicht so sehr in sei-
nem wissenschaftlichen Inhalt, als im Gebrauch des Fran-
z8sischen als wissenschaftliche Sprache. Descartes folgte
in seinem Discours de la Methode dem Beispiel von Cu-
reau de La Chambre. Cureau de La Chambre war der Ers-
te, der sich Uber den Missbrauch des Lateins im wissen-
schaftlichen Bereich ge&ussert hat (vgl. Marin Cureau De
La Chambre: Conjectures sur la digestion. Paris 1636).

16 Er war ein regelmassiger Besucher der Salons von Mme
de Scudery und der Marquise de Sablé. Er taucht in dem
Roman Tarsis et Zéelie von Le Vayer de Boutigny unter
dem Namen Erasistrate auf.

17 In dem Jahr, in dem Cureau De La Chambre Direktor war,
besuchte Kristine von Schweden, Gesprachspartnerin von
Descartes in Sachen der Leidenschaften, die Académie
francaise.

18 Vgl. Francois de Sales: Traité de I'amour de Dieu. Lyon
1616; Nicolas Coeffeteau: Tableau de passions humaines,
de leurs causes et de leurs effetts. Paris 1620; Jean-
Francois Senault: De I'usage de passions. Paris 1641; Pier-
re Le Moyne: Les Peintures morales, ou les passions sont
representees par Tableaux, par Characteres et par Questi-
ons nouvelles et curieuses. Paris 1640; Louis de Leslache:
L'Art de discourir des passions. Paris 1655; Antoine Le
Grand: L'homme sans passions. Paris 1662; La Rochefou-
cauld: Maximes et Réflexions diverses. Paris 1665-78.

19 Vgl. Cureau de La Chambre 1640, S. 118: «De la Nature de
la Beauté en général. Et Pourquoy elle se fait aymer».

20 Descartes’ Einfluss auf die klassizistische Asthetik als Wis-
senschaft des schénen Denkens (Rhetorik) hat Cassirer in
seinen Analysen Uber die Philosophie der Aufklarung
nachgewiesen. Dieser Einfluss l&sst sich an der Bedeutung
erkennen, die die cartesianische Mathematisierung der
Welt fur die asthetischen Grundprinzipien des Klassizis-
mus hatte. Den Formulierungen von Batteaux (vgl. Les
beaux arts réduits a un meme principe, 1746) und von
Boileau (L'art poétique, 1674) zufolge hatte die Kunst die
Aufgabe, die Welt in ihrer Gesetzmassigkeit nachzuah-
men. Es ging nicht mehr um eine realistische oder hand-
werkliche Nachahmung der Realitat (vgl. Erwin Panofsky:
Idea. Leipzig 1924), sondern um eine durch deren Idee
vermittelte Reproduktion. Im Klassizismus setzte sich die-
se Entwicklung fort, insofern die Natur in ihrer mathema-
tischen Ordnung wiedergeben werden sollte.

21 Vgl. Immanuel Kant: Uber Padagogik. Kénigsberg 1803.

22 «Die Tugend ist nichts anderes, als eine geordnete Bewe-
gung, und eine durch die Vernunft gemassigte Leiden-
schaft»; Tugend ist: «eine Ordnung und Regel, die die
Vernunft den Handlungen und Bewegungen der Seele
gibt» (Cureau de La Chambre 1668, S. 136). Fur die pada-
gogische und deutsche Rezeption der Debatte um Tugen-
den als Gewohnheiten vgl. Oelkers (1995) und Casale/
Schmitt (2002), Casale (2003b).

Quellen

Charron, Pierre: De la sagesse. Bordeaux 1601

Cureau De La Chambre, Marin: Les caractéres des Passions,
Bd. 1. Paris 1640

Cureau De La Chambre, Marin: L'art de connoistre les hom-
mes. Paris 1659

Cureau De La Chambre, Marin: Die Kunst und die Art des
Menschen zu erkennen durch den Herrn De La Chambre
in franzosisch Sprach. Frankfurt am Main 1668

Cureau De La Chambre, Marin: Die Kennzeichen der Leiden-
schaften. Zweiter Teil in welchem von der Natur und den
Wiuirkungen der muthigen Leidenschaften gehandelt
wird. MUnster 1789

De la Place, Pierre-Antoine: Recueil de pieces intéressantes
et peu connues pour servir a I'histoire et a la litterature,
Bd. 4. Paris 1786

Descartes, René: Die Leidenschaften der Seele (1649). Ham-
burg 1984

Faret, Nicolas: L'Honneste Homme ou |’Art de Plaire a la
Court (1630). Paris 1925

Senault, Jean-Francois: De |'usage des passions. Paris 1641

Simmel, Georg: Soziologie der Geselligkeit (1910). In: Schrif-
ten der Deutschen Gesellschaft fur Soziologie. Tubingen
1911, S. 1-16

Literatur

Abel, Gunter: Stoizismus und Frihe Neuzeit: zur Entste-
hungsgeschichte modernen Denkens im Felde von Ethik
und Politik. Berlin/New York 1978

Brenner, Thomas: Charakter. In: Asthetische Grundbegriffe.
Historisches Wérterbuch in sieben Bénden, Bd. 1. Stutt-
gart/Weimar 2000, S. 772-793

Casale, Rita (2003a): Erziehung vor der Moralerziehung.
Konversation gegen Kommunikation. In: Detlef Horster/
Jurgen Oelkers (Hrsg.): Padagogik und Ethik. Opladen
2003 (im Druck)

Casale, Rita (2003b): Campe und die tugendhafte zweite Na-
tur. In: Jorn Garber (Hrsg.): Die Stammutter aller guten
Schulen. Tabingen 2003 (im Druck)

Casale, Rita/Schmitt, Hanno: Asthetik und philanthropische
Erziehungslehre. Zu den theoretischen und ideenge-
schichtlichen Grundlagen der Bildungstheorie Joachim
Heinrich Campes. In: Jahrbuch fur Historische Bildungs-
forschung 9(2002), S. 181-197

Du Bled, Victor: La société francaise du XVle au XXe siécle,
Bd. 1. Paris 1900

Guarracino, Scipione/Ortoleva, Peppino/Revelli, Marco: Sto-
ria dell’eta moderna. Dall’Assolutismo alla nascita delle
nazioni. Milano 1993

Kersting, Christa: Die Genese der Padagogik im 18. Jahrhun-
dert. Weinheim 1992

Kauser, Andreas: Physiognomik und Romane im 18. Jahrhun-
dert. Frankfurt am Main/Bern/New York/Paris 1988

K&user, Andreas: Anthropologie und Physiognomik im 18.
Jahrhundert. In: Das achtzehnte Jahrhundert 20(1996)H1,
S.73-80

Magendie, Maurice: La Politesse Mondaine et les theories de
I'Honneteté, en France au XVlle siecle, de 1600 a 1660
(1925). Genf 1970

Marquard, Odo: Zur Geschichte des philosophischen Begriffs
<Anthropologie» seit dem Ende des 18. Jahrhunderts. In:
Collegium Philosophicum. Studien. J. Ritter zum 60. Ge-
burtstag. Basel/Stuttgart 1965, S. 209-239

Marquard, Odo: Anthropologie. In: Historisches Wérterbuch
der Philosophie, Bd. 1. Basel 1971, Sp. 362-374

Moravia, Sergio: Beobachtende Vernunft. Frankfurt am
Main/Berlin/Wien 1977

Oelkers, Jurgen: Tugendliteratur und die padagogische Kul-
tur moralischer Gefuhle. In: Jahrbuch far Historische Bil-
dungsforschung 2(1995), S. 85-109

Ranum, Orest: Courtesy, absolutism and the rise of the
French State, 1630-1660. In: Journal of Modern History
52(1980), S. 426-451

Schmolders, Claudia: Das Vorurteil im Leibe. Eine Einfihrung
in die Physiognomik. Berlin 1995

Stafford, Barbara: Body Criticism. Imaging the Unseen in En-
lightenment Art and Medicine. Cambridge/London 1992

ZpH Jg. 9 (2003), H. 2



	Anstand und Leidenschaft in der französischen Moralistik

