Zeitschrift: Zeitschrift fur padagogische Historiographie
Herausgeber: Padagogische Hochschule Zlrich

Band: 9 (2003)

Heft: 2

Artikel: "Es ware ein grosses und trefliches Werk ..." : Sprangers Beitrag zur
vermeintlichen Bildungstheorie Humboldts

Autor: Hurlimann, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-901866

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-901866
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Es ware ein grosses
und
trefliches Werk ...»

Sprangers Beitrag zur vermeintlichen Bildungstheorie Humboldts

(Red.) Humboldt wird in der padagogischen
Geschichtsschreibung in der Regel als einer
der «Begriinder» der Bildungstheorie be-
zeichnet. Der vorliegende Beitrag stellt die-
sen Topos durch die Untersuchung von
Sprangers Rolle in der Genese dieses «Ur-

sprungsmythos» in Frage.

B Werner Hurlimann

er sich die Mihe macht, den popularen
Paarbegriff von «Bildungstheorie und
Wilhelm von Humboldt» genauer zu be-

trachten, der wird mit Erstaunen feststellen, dass es
sie nicht gibt, die Belegstelle, die autoritativ vor-
schreibt, was unter dieser Bildungstheorie zu ver-
stehen ist.

Obwohl es dieser Begriff ohne weiteres bis in den
aktuellen bildungstheoretischen Diskurs geschafft
hat?, vermochte bis dato noch niemand festzuhal-
ten, was denn genau der Kern dieser Theorie ist. Es
bleibt bei zahlreichen Interpretationsversuchen und
unangemessenen Aktualisierungsbemihungen. Der
Duktus des hineingelesenen Inhalts besteht jeweils
in der Wechselbeziehung des Ichs hin zur Welt oder
darin, das gesamte Wirken Humboldts als gelebte
Theorie zu werten. Oft hat man aus dieser Erkennt-
nis heraus die eigene Position ausgebaut und sie
mit weiteren Belegstellen aus Humboldts Werk an-
gereichert. Die Gute einer eigentlichen Theorie
nach wissenschaftlichen Anforderungen? vermégen
sie jedoch nie zu erreichen. Kein Wunder, denn un-
ter Humboldts zahlreichen Schriften und Fragmen-
ten ist zwar oft der Wunsch nach einer solchen
Theorie artikuliert, selbst auf die Anktindigung, ei-
ne solche Theorie zu verfassen, kann man stossen3,
doch umgesetzt wurde sie nie — was Ubrigens nicht
das einzige uneingeldste Versprechen Humboldts
bleiben sollte.

Gibt man sich mit dieser unzureichenden Ant-
wort nicht zufrieden und will wissen, wie eine in-
haltliche Leerformel zu so viel Reputation gelangen
konnte, wird man auf eine eigentiimliche Rezepti-
onsgeschichte der humboldtschen Schriften verwie-
sen. In einer sonst seltenen Ubereinstimmung im

ZpH Jg. 9 (2003), H. 2

humboldtschen Diskurs wird die 1909 erschienene
Schrift Wilhelm von Humboldt und die Humanitétsi-
dee von Eduard Spranger als der Wendepunkt im
padagogischen Denken tber Humboldt gewertet.

Benner (1990) weist in diesem Zusammenhang
darauf hin, dass Spranger es verstanden habe, aus
verschiedensten Teilen des ohnehin schon hetero-
genen Werkes Humboldts diese Humanitatsidee zu
konstruieren und sie nachtraglich Humboldt selber
zuzuschreiben. Dies sei nur Gber das Uminterpretie-
ren und Herausreissen von Zitaten aus dem eigentli-
chen Kontext moéglich gewesen.

Die These Benners wiegt in diesem Zusammen-
hang schwer. Vorlaufiges Fazit musste dann namlich
sein, dass Humboldt keine eigentliche Theorie der
Bildung verfasst hat, sein Ruf als Bildungstheoreti-
ker jedoch auf einem problematischen Werk fusst,
welches durch willktrliche Um- und Eigeninterpre-
tation hervorsticht.

Dieser Umstand ist Anlass genug, die Beziehung
Humboldt — Spranger einer vertieften Prifung zu
unterziehen.# Im Mittelpunkt steht dabei die Re-
konstruktion von Sprangers eigentimlichem Weg
hin zu Humboldt. Dazu wird zuerst Sprangers
Schrift Wilhelm von Humboldt und die Humanitéats-
idee auf eindeutige Textpassagen hin untersucht,
welche einen direkten Vergleich zu Humboldts
Theoremen und Fragmenten gestatten. Der direkte
Vergleich mit dem Originaltext Humboldts ermog-
licht es dann, Sprangers Interpretationsweg freizu-
legen.

Zur Entstehungsgeschichte des Werkes Wil-
helm von Humboldt und die Humanitétsidee

m 7. September 1905 legt Spranger in einem
Aléngeren Schreiben Kathe Hadlich® dar, dass

er auf der Suche nach einem Stoff fur seine
Habilitationsschrift sei, welcher ihm «eine lebendig-
praktische Wirksamkeit» eréffne, die ihn befriedi-
ge. Er bittet sie, ihm bei der Wahl zu helfen. Es exi-
stierten Entwirfe Uber die Generationentheorie,
Uber die Wissenschaft und das Leben, Uber den Un-
terschied von Reflexion und Kunst und schliesslich
eine Arbeit Uber die Psychologie Wilhelm von Hum-
boldts (Spranger 1978, S. 17). Um seine prekare fi-
nanzielle Situation zu verbessern, muss er sich 1906

79



80

vorerst ein wenig Geld durch Unterricht an Privat-
maéadchenschulen verdienen. Dieser Umstand sowie
sein weiteres Projekt, die Reden tber die Erziehung,
lasst die Arbeit zu Humboldt vorerst in Ruckstand
geraten. In einem Brief vom 19. Juni 1906 an Paul-
sen erwahnt Spranger seine Plane bezlglich der
«Humanitatsidee». In ihnen sehe er die Moglich-
keit, durch Bildung die «Seele zu hoffnungsreicher
Aussicht in die Zukunft zu stimmen» (ebd., S. 23).
Ein nicht datierter, aber um 1906 anzusiedelnder
Entwurf far eine Korrespondenz mit Leitzmann gibt
erstmals Klarheit Uber den Inhalt seiner Arbeit zu
Humboldt. Darin erkléart er, dass er — ausgehend von
Arbeiten der geisteswissenschaftlichen Psychologie
- beabsichtige, die Philosophie des jungen Wilhelm
von Humboldt zusammenhangend darzustellen.
Dies, weil erstens neu erschlossenes Material zur
Verfligung stehe und er zweitens die bis anhin zu
wenig beachtete psychologisch-historische Denkart
Humboldts beleuchten mochte. Leitzmann wird an-
gefragt, ob er eine solche Arbeit fur moglich und
fruchtbar halte (ebd., S. 27). Im Januar 1907 berich-
tet er Hadlich, dass ihm die Humanitatsidee neben
Schmerzen auch Freude bereite. Die nur schwer vor-
stellbare Arbeit entstehe aus Tausenden von Zet-
teln, deren jeder ein Gewicht von einem Zentner
darstelle. Die Schwierigkeit liege darin, das tote Ge-
rippe mit Geist und begrifflicher Scharfe zu fullen
(ebd., S. 29). Von seiner intensiven Tatigkeit am
Humboldtbuch zeugt der neuerliche Brief an Kathe
Hadlich vom 26. August 1907: «Ich bin sehr tatig,
aber ohne Hast und ohne Qual, weil jetzt endlich je-
ner beglickende Moment eingetreten ist, in dem
die Humboldtarbeit sich von innen heraus weiter-
entwickelt» (ebd., S. 36). Zwei Monate spater ist in
einem Brief, wiederum an Hadlich, zu lesen, dass in
der Humboldtangelegenheit bisher keine raschere
Entwicklung eingetreten sei. Die Arbeiten ruhten,
doch helfe kein Forcieren, sondern nur die Erge-
bung in die Gunst der guten Stunde (ebd., S. 39).
Ende Oktober 1908 gesteht er seiner Freundin, dass
er eigentlich bereits Uber den Standpunkt hinaus
sei, welcher er in seiner Humboldtschrift noch ver-
trete. Das Leben sei zu negativ, um sich die Welt mit
heroischer Begeisterung anzueignen. Dies hatte er
an Humboldt noch mehr hervorheben sollen, doch
sei es wenigstens angedeutet. Dass sein Humboldt-
buch zu Ende geschrieben sein muss, bezeugt der
Brief an Hadlich vom 8. Dezember 1908. Er berichtet
ihr von der Ausséhnung mit Dilthey, er habe ihm
sein Buch zum 75. Geburtstag geschenkt, worauf
dieser ihn mit liebenswirdigen Worten zum Tee in
seine Wohnung eingeladen habe (ebd., S. 41). Zum
Erfolg des Buches aussert er sich wie folgt: «Bis jetzt
habe ich den Eindruck, dass es niemand liest, viele
schatzen und wenige kaufen» (ebd., S. 41). Im April
1909 erhalt Spranger von Dilthey die Bestatigung,
dass er mit seiner Habilitation einverstanden sei.
Am 20. Juli im selben Jahr wird ihm diese in Berlin
definitiv erteilt.

Aufbau des Buches und Konstruktion der Hu-
manitétsidee

schnitte «Humboldts Persénlichkeit», «Meta-

physische und erkenntnistheoretische Voraus-
setzung», «Die Psychologie», «Die Asthetik» und
«Die Ethik». Zuvor wird in der Einleitung das Ge-
dankenkonstrukt der Humanitatsidee dargelegt,
welches sich mit der entscheidenden Frage des Bil-
dungsideals beschaftigt. Sprangers Interesse liegt
primar nicht in einer systematischen oder problem-
geschichtlichen Bearbeitung der humboldtschen
Fragmente, sondern in der Darstellung der Biogra-
fie Humboldts, die er als eine organologische und
teleologische Einheit von Leben und Werk interpre-
tiert. Sein Urteil stUtzt er dabei nicht auf das 1816
geschriebene Bruchsttick einer Selbstbiografie Hum-
boldts, sondern auf das Urteil seiner Zeitgenossen,
welches er aus dessen Briefwechsel heraus zu re-
konstruieren versucht. Leitende Idee fur ihn ist da-
bei, Humboldts Charakter und das Ergebnis seiner
wissenschaftlichen Arbeiten als eine Einheit erschei-
nen zu lassen, welche durch den Gedanken der Hu-
manitatsidee gespiesen sei. Da Humboldt den Be-
griff «Humanitatsidee» nie gebraucht hat, muss
Spranger ihn fir sein Werk erfinden.

Wie Spranger dieses Humboldtbild konstruiert,
ist aus seinem Umgang mit Humboldts Texten er-
sichtlich. Er bedient sich verschiedenster Fragmente
und Briefe Humboldts und ordnet sie unter weitge-
hender Abstraktion ihres urspringlichen Kontextes
in einen far ihn gewollten Zusammenhang. Er ver-
zichtet dabei ganzlich darauf, auch nur eine Schrift
Humboldts vollstandig darzustellen und zu analy-
sieren. «Seinem leitenden Gesichtspunkt entspre-
chend haélt Spranger es fur gerechtfertigt, fast nie
die Analyse einer einzelnen Schrift zu geben, son-
dern Humboldts Werk in die «drei Gebiete> der <Hu-
manitatsphilosophie> (Psychologie, Asthetik und
Ethik) aufzugliedern und zu beschreiben» (Dippel
1990, S. 12). Das Verdikt einer nachtréaglichen Re-
konstruktion will Benner bereits in der Kapitelein-
teilung seiner Humboldtmonografie erkennen. Die
Charaktertypologie beziehungsweise die Typologie
der Metaphysik lasse vermuten, dass Humboldt eine
entsprechende Erkenntnistheorie und Metaphysik
verfasst hatte, doch suche man in seinen Schriften
vergebens nach einer solchen. Gleich verhalte es
sich mit den Kapiteln zur Psychologie, Asthetik und
Ethik. Dass Spranger auf genau diese Kapitellber-
schriften gestossen sei, hange damit zusammen,
dass diese Themen die zentralen Gebiete der geis-
teswissenschaftlichen Forschung jener Zeit darstell-
ten (Benner 1990, S. 23).

Spranger gliedert seine Arbeit in die funf Ab-

Kritische Bewertung des Werkes

prangers selbst deklarierte Absicht war es, mit
dieser Schrift ein fur alle Zeit gultiges Bildungs-
ideal aufzustellen. Um diesem nicht unbeschei-

ZpH Jg. 9 (2003), H. 2



denen Unterfangen nachkommen zu kénnen, kre-
ierte er sein eklektizistisches Konstrukt der Huma-
nitatsidee. Uber die Leistungen der Phantasie des
Menschen sieht Spranger die Médéglichkeit, den
durch Kant formulierten Gegensatz von Norm und
Neigung zu Uberbricken und das allgemein-
menschliche Ideal zu erreichen. Erfolgreich ange-
wandt sieht er diese Vorstellung in der Antike, er-
neuert und fur seine Zeit aktueller jedoch im
Neuhumanismus. Seine Begriindung, warum gera-
de der Humanismus als Ideal gelten soll, mindet in
eine apodiktisch verstandene Behauptung. Eine kri-
tische Diskussion wird zum vornherein mit «und
hier hore alles Geklingel mit a priori und formal
auf» (Spranger 1909, S. 10) autoritar unterbunden.
Hier liegt wohl das erste und zugleich schwerste
Vergehen Sprangers, wenn er seine Humanitatsidee
als wissenschaftlich abgestutzt verstanden haben
will. Der Rekurs auf den Neuhumanismus lasst sich
mit wissenschaftlichen Argumenten nicht halten;
dass subjektiv-asthetische Momente eine Rolle spie-
len, ist durchaus verstandlich, ist aber der Sache ei-
nes objektiven Bildungsideals letztendlich nicht
dienlich.

Mit der Erw&hnung der deutschen Dichter und
Denker und ihrer weit reichenden kulturellen Er-
rungenschaften ebnet Spranger den Weg weiter
zum Ziel seiner eigentlichen Intention. Denn als
Schmelztiegel all dieser geistigen Tendenzen macht
er anschliessend Wilhelm von Humboldt aus. Die
Antwort auf die Frage, warum gerade Humboldt
dies verkorpere, hat die selbe wissenschaftliche Gu-
te, wie die Beweisfihrung der Vorherrschaft des
Neuhumanismus. Es handelt sich schlicht um eine
Behauptung, gestutzt auf persénliches Empfinden.
«Eine erste rationale Abklarung erfahrt die in Glau-
benstberzeugungen [Hervorhebung WH] wurzeln-
de und von einem hochfliegenden Enthusiasmus
getragene &sthetisch-erotisch-paddagogische Welt-
anschauung des jungen Spranger in der Auseinan-
dersetzung mit Wilhelm von Humboldt und in der
damit verbundenen Kant-Rezeption» (Sacher 1996,
S. 112).

Uber die einseitige Individualitat hin zur breiten
Universalitat erreiche man in der Totalitat das Bil-
dungsideal. Das Letztere siedelt Spranger nicht
mehr im Diesseits an, womit seine Konzeption hier
metaphysische Gestalt annimmt, wie er selber
schreibt. Die Kategorien der Humanitatsidee sieht
er in der Ethik, Asthetik, Wissenschaft, Religion und
im politischen Leben. Interessant dabei ist, wie er
Uber Kant und Herbart seiner Humanitéatskonzepti-
on einen Allgemeingultigkeitsanspruch verleihen
will. Die Beweisfuhrung lauft hier Gber die Tatsa-
che, dass jedes asthetische Urteil letztlich von allge-
meiner Gultigkeit sei. Die entscheidende Frage, die
sich folglich erneut stellt, ist, nach welchen Kriteri-
en dieses asthetische Urteil bewertet wird. Will man
diese beantworten, so folgt, dass die Allgemeingul-
tigkeit nicht mehr aufrecht zu halten ist; gerade
heute tritt blanker Subjektivismus an ihre Stelle.

ZpH Jg. 9 (2003), H. 2

Erstaunlich ist Sprangers Glaube, auch in den er-
kenntnistheoretischen Fragen alle Wege letztend-
lich in die Humanitatsidee miinden zu sehen. Dieses
BlUndeln noch so gegensatzlicher Linien unter eine
allgemein gultige Idee lasst sich nur mittels dogma-
tischer Satze konstruieren. Dies ist wohl subjektiv
statthaft, nicht aber, wenn die Humanitatsidee wis-
senschaftlichen Anspriichen gentigen will.

Das Aufblihen neuer gesellschaftlicher Vereini-
gungen, als Beispiel wird das Freimaurertum ange-
fuhrt, oder das Wirken hervorragender Personlich-
keiten wie zum Beispiel Wilhelm von Humboldt,
wertet Spranger als Tendenz hin zur Ausweitung
eines hoch stehenden Geistes, welcher durchaus
aristokratisch und nicht demokratisch verstanden
werden soll. Diese Tendenz zur geistigen Vervoll-
kommnung entspreche dann der Humanitatsidee.

Die wichtigste Stelle in der Argumentation der
Humanitatsidee liegt zweifellos in dem Punkt, wo
Spranger die Verschmelzung von Individualitat und
Ideal als eine historische Losung betrachtet und sie
in der Zeit des Neuhumanismus ansiedelt. Mit der
Personalisierung seiner Idee in der Gestalt Wilhelm
von Humboldts rekurriert Spranger ebenfalls auf
die als idealisch betrachtete Antike. Sein Kernsatz
liegt in der Verschmelzung der Antike mit Ideen
moderner handlungstheoretischer Uberlegungen.
Dass dies letztlich nicht aufgehen kann, haben be-
reits Oelkers/Lehmann bestatigt. Die Verséhnung
von Antike und Moderne kénne nicht gelingen, da
die Paideia den Fortschritt als punktuell und ab-
schliessbar und nicht als eine nach oben offene Stei-
gerung dachte. Der Theoriewert der gesamten geis-
teswissenschaftlichen Padagogik sei somit in Frage
zu stellen (Oelkers/Lehmann 1984, S. 124).

Erkenntnisse aus den Kontextvergleichen

urch den Zitatenvergleich zwischen Spran-
gers Schrift und den Textstellen in Hum-
boldts Werk kann eine klare Methodik frei-
gelegt werden. Es wird sichtbar, wie Spranger in
sein Thema einfuhrt und aus welchem Kontext er
dann die Humboldtzitate einfiigt. Indem er zuerst
das GerUst seiner Konzeption der Humanitatsidee
skizziert und anschliessend mit verschiedenen Be-
legstellen aus Humboldts Fragmenten und privater
Korrespondenz auffullt, versucht er, dem Konstrukt
Leben einzuhauchen. Spranger argumentiert so, als
ob die Humanitatsidee eine objektive Vorausset-
zung ware, die es nicht an und fur sich zu beweisen,
sondern nur in ihrer historischen Existenz aufzu-
decken gelte. In einigen Passagen macht er einen
geradezu glauben, dass Humboldt die Humanitats-
idee ebenfalls gekannt und vertreten habe.
Spranger hat es weitgehend unterlassen, einen
Humboldttext ganz zu erfassen, um ihn anschlies-
send mit seinem Ansatz in Beziehung zu setzen. So
erstaunt es nicht, dass man durch die Zitatgegen-
Gberstellungen von Uberlegungen zur Erkenntnis-
theorie plotzlich in einer vergleichenden Anthropo-

81



82

logie landet, die Ansichten zur Historiographie als
Grundlage einer Ethik vorfindet, mitten in Gedan-
ken Uber die Metaphysik auf eine Begriindung der
Psychologie stosst oder sich tber die Geschichte des
Verfalls Griechenlands unversehens bei allgemeinen
Aussagen zur Ethik wiederfindet.

Um sein Gedankenkonstrukt aufrechtzuerhalten,
16st Spranger nicht nur die Zitatstellen aus ihrem
Kontext heraus, sondern er interpretiert die Inhalte
stellenweise auch anders als Humboldt. «Die Huma-
nitatsidee tritt an die Stelle eines nicht <ausgespon-
nenen Systems bei Humboldb, sie fungiert als plasti-
sches Lebens- und Bildungsideal, dem alle Gedan-
kengange ohne Rucksicht auf ihren jeweiligen Stel-
lenwert im Gesamtwerk untergeordnet werden»
(Dippel 1990, S. 12).

Die Untersuchung bezieht sich nur auf die Zitate
aus Humboldts Gesammelten Schriften, welche
1904 durch Leitzmann herausgegeben wurden. Wie
das Literatur- und Zitatverzeichnis der Humanitats-
idee jedoch ausweist, ist dies nur eine Quelle. Viel
haufiger noch stitzt sich Spranger auf den Briefver-
kehr, den Humboldt mit verschiedensten Personen
gefuhrt hat. Diese Heterogenitat seiner Quellen ist
ein weiteres, problembehaftetes Kennzeichen sei-
ner Schrift. Sprangers Vorgehen kann durchaus als
Spiegel der humboldtschen Systematik betrachtet
werden. Die Schriften Humboldts sind gekennzeich-
net durch eine inhaltliche Vielfaltigkeit, der es sehr
oft an analytischer Tiefe und Durchhaltevermogen
fehlt. Sprunghaft hat er sich den verschiedensten
Themen zugewendet, sie kurz angeschnitten, um
sich sogleich wieder einem anderen Inhalt zuzu-
wenden. Dieses Humboldtbild ist aber nicht erst
durch die kritische Humboldtrezeption in den sieb-
ziger Jahren des letzten Jahrhunderts entstanden,
sondern muss schon zu Lebzeiten Humboldts The-
ma gewesen sein.® Was Ubrig bleibt, sind interes-
sante, aber breit gestreute Ansatze und allgemeine
Aufforderungen, sich diesem oder jenem Problem
weiter zu widmen. System und Ordnung, so wie es
heute gelesen wird, erfahrt das Werk erst durch die
Arbeiten von Leitzmann und Flitner. «Es gibt aber
wohl auch keinen, der es den Autoren so erschwert
wie Humboldt, sein eigentliches Wesen zu begrei-
fen. Vielmehr verleitet er geradezu zu Fehldeutun-
gen und erweist sich offenbar als geeignet dafur,
dass bestimmte Zuge in ihn hineingedeutet werden
und er unberechtigt als friher Vertreter der eige-
nen Anschauung des Interpreten in Anspruch ge-
nommen wird» (Kawohl 1969, S. 1).

Anhand dieser Kontextvergleiche muss Benners
und Dippels Kritik beigepflichtet werden, dass
Spranger in seinem Werk auf keine Schrift Hum-
boldts ndher eingeht, sie weder analysiert noch sys-
tematisch untersucht und sie véllig von ihrem Zu-
sammenhang losgel6st in den fir ihn passenden
Kontext wieder einsetzt. Spranger stellt seine eige-
nen Kategorien auf und benutzt Humboldt, um die-
se historisch zu legitimieren. Auf diese Weise hat
die Auseinandersetzung mit Humboldt etwas Will-

kurliches an sich. Die These vom willentlichen Re-
konstrukt muss somit als gerechtfertigt betrachtet
werden.

Warum Spranger in Anlehnung an Humboldt ein
Uberzeitliches Bildungsideal zu kreieren versucht,
kann nur unter der Berlcksichtigung der soziodko-
nomischen, politischen und kulturellen Verande-
rungen zu Beginn des 19. Jahrhunderts verstanden
werden. Sein historisch geschultes Bewusstsein
sucht in der Geschichte nach Parallelen und findet
diese in Preussen zur Zeit Humboldts. Ahnlich wie
Preussen nach der Niederlage gegen Frankreich
durch Riuckbesinnung auf eigene Starken wieder zu
nationalem Stolz zurtckgefunden hat, musse, so
meint Spranger, flr seine Zeit ein Ausweg aus der
Krisensituation zu finden sein. Rettung aus dieser
Lage erhofft er sich durch die Suche nach einem in-
tegrierenden Kulturideal, welches in jene Men-
schen eingepflanzt werden musse, die die Kultur in
besonderem Masse tragen wirden. Bedeutend
hierfur ist die junge Generation und damit verbun-
den die Erziehung und Bildung. Das Heraufbe-
schwéren neuhumanistischer Ideale ist Sprangers
Versuch, seiner Zeit wieder einen einheitlichen Wer-
tekanon vermitteln zu kénnen. Darin enthalten ist
auch ein Bildungsideal, welches er der Humanitats-
idee gleichsetzt.

Fazit

n Anbetracht dieser Faktenlage ist es erstaunlich,

wie unbekiimmert nach wie vor in weiten Teilen

des padagogischen Diskurses von Humboldt als
Bildungstheoretiker gesprochen wird, ohne die
eben festgestellten Vorbehalte aufzunehmen. Be-
ricksichtigt man éhnliche Erkenntnisse auch in Be-
zug auf Humboldt als Bildungspolitiker und Univer-
sitatsgrander?, so musste eigentlich die Frage ge-
stellt werden, was die Padagogik Uberhaupt noch
an Humboldt hat.

Ob das gemeinsame Ringen um den Sinn einer
modernen Beschaftigung mit Humboldt, um das
«Impulsgebende», «Unausgeschépfte» des hum-
boldtschen Werks dafir Grund genug sein kann
(vgl. Flitner 2002), oder doch eher Zeugnis fur die
langst wirkende Selbstreferenzialitat des Hum-
boldtdiskurses ist, bleibe hier vorerst dahingestellt.

1 Die Abfrage der Datenbank der Bibliothek fur Bildungs-
geschichtliche Forschung (http://www.bbf.dipf.de/cgi-
opad/catalog.pl) am 24. September 2001 nach Rezeptio-
nen zum Thema Wilhelm von Humboldt mit den
Suchbegriffen «Humboldt, Wilhelm von», «Theorie der
Bildung» und «Bildungstheorie» gab fir den Zeitraum
von 1986 bis 2001 Gber funfzig Treffer an. Die Uberpri-
fung auf den Gebrauch des Paarbegriffes «Bildungstheo-
rien und Wilhelm von Humboldt» in den Werken selbst
ergab, dass ein grosser Teil der Autoren diesen Begriff
bedenkenlos anwendet und sich auf ihn bezieht.

2 Als Qualitatskriterium fur eine Theorie dienen in diesem
Zusammenhang die von Brezinka formulierten sieben
Anforderungen an eine Praktische Padagogik. Diese be-
inhalten, dass 1. eine angemessene Menge an brauchba-
ren Informationen Ubermittelt wird, 2. die Bedeutung

ZpH Jg. 9 (2003), H. 2



der Aussagen klar sein soll, 3. die Regeln der Logik einge-
halten werden, 4. bei Werturteilen die Wertungsgesichts-
punkte offen gelegt werden, 5. die Normen inhaltlich so
eindeutig wie moglich formuliert werden, 6. eine mog-
lichst verstandliche Sprache angewandt wird und 7. der
emotive Gebrauch der Sprache den kognitiven nicht ver-
drangen darf (Brezinka 1971, S. 206f.).

3 Essei hier auf den Titel dieser Arbeit verwiesen. Mit dem
Zitat «Es ware ein grosses und trefliches Werk ...» be-
ginnt das Fragment Humboldts Die Theorie der Bildung
des Menschen, datiert aus dem Jahre 1793. Humboldt
weist mit dem «treflichen» Werk auf eine Bildungstheo-
rie hin, doch, wie aus der Konjunktivform zu entnehmen
ist, bleibt es beim Wunsch. Das Fragment verdankt seine
Datierung und seinen Titel nicht Humboldt selbst, son-
dern Albert Leitzmann, der es in den Gesammelten
Schriften 1903 erstmals veroffentlichte.

4 Fur eine vertiefte Argumentation siehe Hurlimann 2002.

5 Bei der Rekonstruktion der Entstehung des Werks leisten
die unzéhligen Briefe, die Spranger geschrieben und
Bahr 1978 im Band Gesammelte Schriften zusammenge-
fasst hat, wertvolle Dienste. Die im Folgenden zitierten
Stellen sind diesem Buch entnommen, wobei der intensi-
ve Briefwechsel Sprangers mit Kathe Hadlich, mit welcher
er eine geistige Gemeinschaft gebildet hat, dominiert.

6 In einem Briefwechsel mit Friedrich Schlegel kommen-
tierte Novalis Humboldts Unterfangen, eine Schrift Gber
das achtzehnte Jahrhundert zu verfassen, wie folgt:
«Humboldt sen. In Paris — zum Behuf einer Charakteristik
des Zeitalters!! Was sagst Du dazu? Der schwerfallige
Humboldt Mimus dieses unendlichen Proteus?» (Novalis,
in: Preitz 1957).

7 Das beharrliche Zuriickfiihren des Konzeptes des huma-
nistischen Gymnasiums auf Humboldt veranlasste Herr-
mann (1999), den Begriff des «Mythos Humboldt» in den
Diskurs einzubringen. Parallel zur eben dargelegten Kon-
struktion eines zeitlosen Bildungsideals Uber die Person
Wilhelm von Humboldt konnte Paletschek in ihrer Arbeit
nachweisen, dass Spranger u.a. auch fur den Topos der
Humboldtschen Universitat verantwortlich gemacht wer-
den kann, der nur dadurch entstehen konnte, weil er im-
mer wieder neu belebt und neu konstruiert wurde. Fir
Spranger typisch bewertet sie sein religids GUberhohtes,
neoidealistisch gepragtes, tberzeitliches Universitatside-
al (Paletschek 2002, S. 193).

Quellen

Humboldt, Wilhelm von: Gesammelte Schriften. Kéniglich
Preussische Akademie der Wissenschaften (Hrsg.). Band
1-17. Berlin 1903-1936

Humboldt, Wilhelm von: Werke in funf Banden. Andreas
Flitner/Klaus Giel (Hrsg.). Darmstadt 1960

Spranger, Eduard: Wilhelm von Humboldt und die Huma-
nitatsidee. Berlin 1909

ZpH Jg. 9 (2003), H. 2

Spranger, Eduard: Gesammelte Schriften, Bd. 7: Briefe 1901-
1963. Hans Walter Bahr (Hrsg.). Tubingen 1978

Literatur

Benner, Dietrich: Wilhelm von Humboldts Bildungstheorie:
eine problemgeschichtliche Studie zum Begrindungszu-
sammenhang neuzeitlicher Bildungsreform. Weinheim/
Muinchen 1990

Brezinka, Wolfgang: Von der Padagogik zur Erziehungswis-
senschaft. Weinheim 1971

Brezinka, Wolfgang: Metatheorie der Erziehung. Minchen
1978

Dippel, Lydia: Wilhelm von Humboldt. Asthetik und Anthro-
pologie. Wurzburg 1990

Flitner, Andreas: Wilhelm von Humboldt — Neuere Forschung
und interpretierende Literatur. In: Zeitschrift fur Padago-
gik 48(2002)2, S. 287-297

Henz, Herbert: Bildungstheorie. In: Franz Poggeler (Hrsg):
Studien zur Padagogik, Andragogik und Gerontagogik.
Frankfurt am Main 1991, S. 19-22

Herrmann, Ulrich: Bildung durch Wissenschaft? — Mythos
«Humboldt». Ulm 1999

Hurlimann, Werner: «Es ware ein grosses und trefliches Werk
...»: Sprangers Leistung zur vermeintlichen Bildungstheo-
rie Humboldts [Lizentiatsarbeit Universitat Zurich] 2002

Kawohl, Irmgard: Wilhelm von Humboldt in der Kritik des
20. Jahrhunderts. Ratingen bei Dusseldorf 1969

Oelkers, Jirgen/Lehmann, Thomas: Hatte die geisteswissen-
schaftliche Padagogik eine padagogische Theorie? In:
Jurgen Oelkers/Thomas Lehmann (Hrsg.): Paddagogisches
Handeln und Kultur. Aktuelle Aspekte der geisteswissen-
schaftlichen Padagogik. Bad Heilbrunn/OBB. 1984, S.
102-137

Paletschek, Sylvia: Die Erfindung der Humboldtschen Univer-
sitat. In: Historische Anthropologie. Kultur, Gesellschaft,
Alltag 10(2002)2, S. 183-205

Preitz, Max (Hrsg.): Friedrich Schlegel und Novalis. Biografie
einer Romantikerfreundschaft in ihren Briefen. Darm-
stadt 1957

Sacher, Werner: Sprangers Philosophie und Padagogik im
Verhaltnis zur geisteswissenschaftlichen Tradition. In: Jo-
achim S. Hohmann (Hrsg.): Beitrdge zur Philosophie
Eduard Sprangers. Berlin 1996, S. 77-125

83




	"Es wäre ein grosses und trefliches Werk ..." : Sprangers Beitrag zur vermeintlichen Bildungstheorie Humboldts

