
Zeitschrift: Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pädagogische Hochschule Zürich

Band: 9 (2003)

Heft: 2

Artikel: "Es wäre ein grosses und trefliches Werk ..." : Sprangers Beitrag zur
vermeintlichen Bildungstheorie Humboldts

Autor: Hürlimann, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901866

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901866
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Es ware ein grosses
und

trefliches Werk ...»
Sprangers Beitrag zur vermeintlichen Bildungstheorie Humboldts

(Red.) Humboldt wird in der pädagogischen
Geschichtsschreibung in der Regel als einer
der «Begründer» der Bildungstheorie
bezeichnet. Der vorliegende Beitrag stellt diesen

Topos durch die Untersuchung von

Sprangers Rolle in der Genese dieses

«Ursprungsmythos» in Frage.

Werner Hürlimann

Wer
sich die Mühe macht, den populären

Paarbegriff von «Bildungstheorie und
Wilhelm von Humboldt» genauer zu

betrachten, der wird mit Erstaunen feststellen, dass es

sie nicht gibt, die Belegstelle, die autoritativ
vorschreibt, was unter dieser Bildungstheorie zu
verstehen ist.

Obwohl es dieser Begriff ohne weiteres bis in den
aktuellen bildungstheoretischen Diskurs geschafft
hat1, vermochte bis dato noch niemand festzuhalten,

was denn genau der Kern dieser Theorie ist. Es

bleibt bei zahlreichen Interpretationsversuchen und

unangemessenen Aktualisierungsbemühungen. Der
Duktus des hineingelesenen Inhalts besteht jeweils
in der Wechselbeziehung des Ichs hin zur Welt oder
darin, das gesamte Wirken Humboldts als gelebte
Theorie zu werten. Oft hat man aus dieser Erkenntnis

heraus die eigene Position ausgebaut und sie

mit weiteren Belegstellen aus Humboldts Werk
angereichert. Die Güte einer eigentlichen Theorie
nach wissenschaftlichen Anforderungen2 vermögen
sie jedoch nie zu erreichen. Kein Wunder, denn unter

Humboldts zahlreichen Schriften und Fragmenten

ist zwar oft der Wunsch nach einer solchen
Theorie artikuliert, selbst auf die Ankündigung, eine

solche Theorie zu verfassen, kann man stossen3,
doch umgesetzt wurde sie nie - was übrigens nicht
das einzige uneingelöste Versprechen Humboldts
bleiben sollte.

Gibt man sich mit dieser unzureichenden
Antwort nicht zufrieden und will wissen, wie eine
inhaltliche Leerformel zu so viel Reputation gelangen
konnte, wird man auf eine eigentümliche
Rezeptionsgeschichte der humboldtschen Schriften verwiesen.

In einer sonst seltenen Übereinstimmung im

ZpH Jg. 9 (2003), H. 2

humboldtschen Diskurs wird die 1909 erschienene
Schrift Wilhelm von Humboldt und die Humanitätsidee

von Eduard Spranger als der Wendepunkt im

pädagogischen Denken über Humboldt gewertet.
Benner (1990) weist in diesem Zusammenhang

darauf hin, dass Spranger es verstanden habe, aus
verschiedensten Teilen des ohnehin schon heterogenen

Werkes Humboldts diese Humanitätsidee zu
konstruieren und sie nachträglich Humboldt selber
zuzuschreiben. Dies sei nur über das Uminterpretieren

und Herausreissen von Zitaten aus dem eigentlichen

Kontext möglich gewesen.
Die These Benners wiegt in diesem Zusammenhang

schwer. Vorläufiges Fazit müsste dann nämlich
sein, dass Humboldt keine eigentliche Theorie der

Bildung verfasst hat, sein Ruf als Bildungstheoretiker

jedoch auf einem problematischen Werk fusst,
welches durch willkürliche Um- und Eigeninterpretation

hervorsticht.
Dieser Umstand ist Anlass genug, die Beziehung

Humboldt - Spranger einer vertieften Prüfung zu
unterziehen.4 Im Mittelpunkt steht dabei die
Rekonstruktion von Sprangers eigentümlichem Weg
hin zu Humboldt. Dazu wird zuerst Sprangers
Schrift Wilhelm von Humboldt und die Humanitätsidee

auf eindeutige Textpassagen hin untersucht,
welche einen direkten Vergleich zu Humboldts
Theoremen und Fragmenten gestatten. Der direkte
Vergleich mit dem Originaltext Humboldts ermöglicht

es dann. Sprangers Interpretationsweg freizulegen.

Zur Entstehungsgeschichte des Werkes
Wilhelm von Humboldt und die Humanitätsidee

Am
7. September 1905 legt Spranger in einem

längeren Schreiben Käthe Hadlich5 dar, dass

er auf der Suche nach einem Stoff für seine
Habilitationsschrift sei, welcher ihm «eine
lebendigpraktische Wirksamkeit» eröffne, die ihn befriedige.

Er bittet sie, ihm bei der Wahl zu helfen. Es

existierten Entwürfe über die Generationentheorie,
über die Wissenschaft und das Leben, über den
Unterschied von Reflexion und Kunst und schliesslich

eine Arbeit über die Psychologie Wilhelm von
Humboldts (Spranger 1978, S. 17). Um seine prekäre
finanzielle Situation zu verbessern, muss er sich 1906



vorerst ein wenig Geld durch Unterricht an
Privatmädchenschulen verdienen. Dieser Umstand sowie
sein weiteres Projekt, die Reden über die Erziehung,
lässt die Arbeit zu Humboldt vorerst in Rückstand

geraten. In einem Brief vom 19. Juni 1906 an Paulsen

erwähnt Spranger seine Pläne bezüglich der
«Humanitätsidee». In ihnen sehe er die Möglichkeit,

durch Bildung die «Seele zu hoffnungsreicher
Aussicht in die Zukunft zu stimmen» (ebd., S. 23).
Ein nicht datierter, aber um 1906 anzusiedelnder
Entwurf für eine Korrespondenz mit Leitzmann gibt
erstmals Klarheit über den Inhalt seiner Arbeit zu
Humboldt. Darin erklärt er, dass er - ausgehend von
Arbeiten der geisteswissenschaftlichen Psychologie

- beabsichtige, die Philosophie des jungen Wilhelm
von Humboldt zusammenhängend darzustellen.
Dies, weil erstens neu erschlossenes Material zur
Verfügung stehe und er zweitens die bis anhin zu

wenig beachtete psychologisch-historische Denkart
Humboldts beleuchten möchte. Leitzmann wird
angefragt, ob er eine solche Arbeit für möglich und
fruchtbar halte (ebd., S. 27). Im Januar 1907 berichtet

er Hadlich, dass ihm die Humanitätsidee neben
Schmerzen auch Freude bereite. Die nur schwer
vorstellbare Arbeit entstehe aus Tausenden von
Zetteln, deren jeder ein Gewicht von einem Zentner
darstelle. Die Schwierigkeit liege darin, das tote
Gerippe mit Geist und begrifflicher Schärfe zu füllen
(ebd., S. 29). Von seiner intensiven Tätigkeit am
Humboldtbuch zeugt der neuerliche Brief an Käthe
Hadlich vom 26. August 1907: «Ich bin sehr tätig,
aber ohne Hast und ohne Qual, weil jetzt endlich
jener beglückende Moment eingetreten ist, in dem
die Humboldtarbeit sich von innen heraus
weiterentwickelt» (ebd., S. 36). Zwei Monate später ist in

einem Brief, wiederum an Hadlich, zu lesen, dass in

der Humboldtangelegenheit bisher keine raschere

Entwicklung eingetreten sei. Die Arbeiten ruhten,
doch helfe kein Forcieren, sondern nur die Ergebung

in die Gunst der guten Stunde (ebd., S. 39).
Ende Oktober 1908 gesteht er seiner Freundin, dass

er eigentlich bereits über den Standpunkt hinaus
sei, welcher er in seiner Humboldtschrift noch
vertrete. Das Leben sei zu negativ, um sich die Welt mit
heroischer Begeisterung anzueignen. Dies hätte er
an Humboldt noch mehr hervorheben sollen, doch
sei es wenigstens angedeutet. Dass sein Humboldtbuch

zu Ende geschrieben sein muss, bezeugt der
Brief an Hadlich vom 8. Dezember 1908. Er berichtet
ihr von der Aussöhnung mit Dilthey, er habe ihm
sein Buch zum 75. Geburtstag geschenkt, worauf
dieser ihn mit liebenswürdigen Worten zum Tee in
seine Wohnung eingeladen habe (ebd., S. 41). Zum

Erfolg des Buches äussert er sich wie folgt: «Bis jetzt
habe ich den Eindruck, dass es niemand liest, viele
schätzen und wenige kaufen» (ebd., S. 41). Im April
1909 erhält Spranger von Dilthey die Bestätigung,
dass er mit seiner Habilitation einverstanden sei.

Am 20. Juli im selben Jahr wird ihm diese in Berlin
definitiv erteilt.

Aufbau des Buches und Konstruktion der
Humanitätsidee

Spranger
gliedert seine Arbeit in die fünf Ab¬

schnitte «Humboldts Persönlichkeit»,
«Metaphysische und erkenntnistheoretische

Voraussetzung», «Die Psychologie», «Die Ästhetik» und
«Die Ethik». Zuvor wird in der Einleitung das Ge-

dankenkonstrukt der Humanitätsidee dargelegt,
welches sich mit der entscheidenden Frage des

Bildungsideals beschäftigt. Sprangers Interesse liegt
primär nicht in einer systematischen oder
problemgeschichtlichen Bearbeitung der humboldtschen
Fragmente, sondern in der Darstellung der Biogra-
fie Humboldts, die er als eine organologische und
teleologische Einheit von Leben und Werk interpretiert.

Sein Urteil stützt er dabei nicht auf das 1816

geschriebene Bruchstück einer Selbstbiografie
Humboldts, sondern auf das Urteil seiner Zeitgenossen,
welches er aus dessen Briefwechsel heraus zu
rekonstruieren versucht. Leitende Idee für ihn ist
dabei, Humboldts Charakter und das Ergebnis seiner
wissenschaftlichen Arbeiten als eine Einheit erscheinen

zu lassen, welche durch den Gedanken der
Humanitätsidee gespiesen sei. Da Humboldt den
Begriff «Humanitätsidee» nie gebraucht hat, muss

Spranger ihn für sein Werk erfinden.
Wie Spranger dieses Humboldtbild konstruiert,

ist aus seinem Umgang mit Humboldts Texten
ersichtlich. Er bedient sich verschiedenster Fragmente
und Briefe Humboldts und ordnet sie unter weitgehender

Abstraktion ihres ursprünglichen Kontextes
in einen für ihn gewollten Zusammenhang. Er

verzichtet dabei gänzlich darauf, auch nur eine Schrift
Humboldts vollständig darzustellen und zu
analysieren. «Seinem leitenden Gesichtspunkt entsprechend

hält Spranger es für gerechtfertigt, fast nie
die Analyse einer einzelnen Schrift zu geben,
sondern Humboldts Werk in die <drei Gebiete> der <Hu-

manitätsphilosophie> (Psychologie, Ästhetik und
Ethik) aufzugliedern und zu beschreiben» (Dippel
1990, S. 12). Das Verdikt einer nachträglichen
Rekonstruktion will Benner bereits in der Kapiteleinteilung

seiner Humboldtmonografie erkennen. Die

Charaktertypologie beziehungsweise die Typologie
der Metaphysik lasse vermuten, dass Humboldt eine
entsprechende Erkenntnistheorie und Metaphysik
verfasst hätte, doch suche man in seinen Schriften
vergebens nach einer solchen. Gleich verhalte es

sich mit den Kapiteln zur Psychologie, Ästhetik und
Ethik. Dass Spranger auf genau diese Kapitelüberschriften

gestossen sei, hänge damit zusammen,
dass diese Themen die zentralen Gebiete der
geisteswissenschaftlichen Forschung jener Zeit darstellten

(Benner 1990, S. 23).

Kritische Bewertung des Werkes

Sprangers
selbst deklarierte Absicht war es, mit

dieser Schrift ein für alle Zeit gültiges Bildungsideal

aufzustellen. Um diesem nicht unbeschei-

ZpH Jg. 9 (2003), H. 2



denen Unterfangen nachkommen zu können,
kreierte er sein eklektizistisches Konstrukt der
Humanitätsidee. Über die Leistungen der Phantasie des

Menschen sieht Spranger die Möglichkeit, den
durch Kant formulierten Gegensatz von Norm und

Neigung zu überbrücken und das
allgemeinmenschliche Ideal zu erreichen. Erfolgreich
angewandt sieht er diese Vorstellung in der Antike,
erneuert und für seine Zeit aktueller jedoch im
Neuhumanismus. Seine Begründung, warum gerade

der Humanismus als Ideal gelten soll, mündet in

eine apodiktisch verstandene Behauptung. Eine
kritische Diskussion wird zum vornherein mit «und
hier höre alles Geklingel mit a priori und formal
auf» (Spranger 1909, S. 10) autoritär unterbunden.
Hier liegt wohl das erste und zugleich schwerste

Vergehen Sprangers, wenn er seine Humanitätsidee
als wissenschaftlich abgestützt verstanden haben
will. Der Rekurs auf den Neuhumanismus lässt sich

mit wissenschaftlichen Argumenten nicht halten;
dass subjektiv-ästhetische Momente eine Rolle spielen,

ist durchaus verständlich, ist aber der Sache

eines objektiven Bildungsideals letztendlich nicht
dienlich.

Mit der Erwähnung der deutschen Dichter und
Denker und ihrer weit reichenden kulturellen
Errungenschaften ebnet Spranger den Weg weiter
zum Ziel seiner eigentlichen Intention. Denn als

Schmelztiegel all dieser geistigen Tendenzen macht
er anschliessend Wilhelm von Humboldt aus. Die

Antwort auf die Frage, warum gerade Humboldt
dies verkörpere, hat die selbe wissenschaftliche Güte,

wie die Beweisführung der Vorherrschaft des

Neuhumanismus. Es handelt sich schlicht um eine

Behauptung, gestützt auf persönliches Empfinden.
«Eine erste rationale Abklärung erfährt die in

Glaubensüberzeugungen [Hervorhebung WH] wurzelnde

und von einem hochfliegenden Enthusiasmus

getragene ästhetisch-erotisch-pädagogische
Weltanschauung des jungen Spranger in der
Auseinandersetzung mit Wilhelm von Humboldt und in der
damit verbundenen Kant-Rezeption» (Sacher 1996,
S. 112).

Über die einseitige Individualität hin zur breiten
Universalität erreiche man in der Totalität das

Bildungsideal. Das Letztere siedelt Spranger nicht
mehr im Diesseits an, womit seine Konzeption hier
metaphysische Gestalt annimmt, wie er selber
schreibt. Die Kategorien der Humanitätsidee sieht
er in der Ethik, Ästhetik, Wissenschaft, Religion und
im politischen Leben. Interessant dabei ist, wie er
über Kant und Herbart seiner Humanitätskonzeption

einen Allgémeingûltigkeitsanspruch verleihen
will. Die Beweisführung läuft hier über die Tatsache,

dass jedes ästhetische Urteil letztlich von
allgemeiner Gültigkeit sei. Die entscheidende Frage, die
sich folglich erneut stellt, ist, nach welchen Kriterien

dieses ästhetische Urteil bewertet wird. Will man
diese beantworten, so folgt, dass die Allgemeingültigkeit

nicht mehr aufrecht zu halten ist; gerade
heute tritt blanker Subjektivismus an ihre Stelle.

Erstaunlich ist Sprangers Glaube, auch in den
erkenntnistheoretischen Fragen alle Wege letztendlich

in die Humanitätsidee münden zu sehen. Dieses

Bündeln noch so gegensätzlicher Linien unter eine

allgemein gültige Idee lässt sich nur mittels dogmatischer

Sätze konstruieren. Dies ist wohl subjektiv
statthaft, nicht aber, wenn die Humanitätsidee
wissenschaftlichen Ansprüchen genügen will.

Das Aufblühen neuer gesellschaftlicher
Vereinigungen, als Beispiel wird das Freimaurertum
angeführt, oder das Wirken hervorragender Persönlichkeiten

wie zum Beispiel Wilhelm von Humboldt,
wertet Spranger als Tendenz hin zur Ausweitung
eines hoch stehenden Geistes, welcher durchaus
aristokratisch und nicht demokratisch verstanden
werden soll. Diese Tendenz zur geistigen
Vervollkommnung entspreche dann der Humanitätsidee.

Die wichtigste Stelle in der Argumentation der
Humanitätsidee liegt zweifellos in dem Punkt, wo
Spranger die Verschmelzung von Individualität und
Ideal als eine historische Lösung betrachtet und sie

in der Zeit des Neuhumanismus ansiedelt. Mit der
Personalisierung seiner Idee in der Gestalt Wilhelm
von Humboldts rekurriert Spranger ebenfalls auf
die als idealisch betrachtete Antike. Sein Kernsatz

liegt in der Verschmelzung der Antike mit Ideen
moderner handlungstheoretischer Überlegungen.
Dass dies letztlich nicht aufgehen kann, haben
bereits Oelkers/Lehmann bestätigt. Die Versöhnung
von Antike und Moderne könne nicht gelingen, da

die Paideia den Fortschritt als punktuell und ab-
schliessbar und nicht als eine nach oben offene
Steigerung dachte. Der Theoriewert der gesamten
geisteswissenschaftlichen Pädagogik sei somit in Frage

zu stellen (Oelkers/Lehmann 1984, S. 124).

Erkenntnisse aus den Kontextvergleichen

Durch
den Zitatenvergleich zwischen Spran¬

gers Schrift und den Textstellen in
Humboldts Werk kann eine klare Methodik

freigelegt werden. Es wird sichtbar, wie Spranger in
sein Thema einführt und aus welchem Kontext er
dann die Humboldtzitate einfügt. Indem er zuerst
das Gerüst seiner Konzeption der Humanitätsidee
skizziert und anschliessend mit verschiedenen
Belegstellen aus Humboldts Fragmenten und privater
Korrespondenz auffüllt, versucht er, dem Konstrukt
Leben einzuhauchen. Spranger argumentiert so, als

ob die Humanitätsidee eine objektive Voraussetzung

wäre, die es nicht an und für sich zu beweisen,
sondern nur in ihrer historischen Existenz
aufzudecken gelte. In einigen Passagen macht er einen

geradezu glauben, dass Humboldt die Humanitätsidee

ebenfalls gekannt und vertreten habe.

Spranger hat es weitgehend unterlassen, einen
Humboldttext ganz zu erfassen, um ihn anschliessend

mit seinem Ansatz in Beziehung zu setzen. So

erstaunt es nicht, dass man durch die
Zitatgegenüberstellungen von Überlegungen zur Erkenntnistheorie

plötzlich in einer vergleichenden Anthropo-

ZpH Jg. 9 (2003), H. 2 81



logie landet, die Ansichten zur Historiographie als

Grundlage einer Ethik vorfindet, mitten in Gedanken

über die Metaphysik auf eine Begründung der
Psychologie stösst oder sich über die Geschichte des

Verfalls Griechenlands unversehens bei allgemeinen
Aussagen zur Ethik wiederfindet.

Um sein Gedankenkonstrukt aufrechtzuerhalten,
löst Spranger nicht nur die Zitatstellen aus ihrem
Kontext heraus, sondern er interpretiert die Inhalte
stellenweise auch anders als Humboldt. «Die
Humanitätsidee tritt an die Stelle eines nicht <ausgespon-
nenen Systems bei Humboldt), sie fungiert als plastisches

Lebens- und Bildungsideal, dem alle
Gedankengänge ohne Rücksicht auf ihren jeweiligen
Stellenwert im Gesamtwerk untergeordnet werden»
(Dippel 1990, S. 12).

Die Untersuchung bezieht sich nur auf die Zitate
aus Humboldts Gesammelten Schriften, welche
1904 durch Leitzmann herausgegeben wurden. Wie
das Literatur- und Zitatverzeichnis der Humanitätsidee

jedoch ausweist, ist dies nur eine Quelle. Viel

häufiger noch stützt sich Spranger auf den Briefverkehr,

den Humboldt mit verschiedensten Personen

geführt hat. Diese Heterogenität seiner Quellen ist
ein weiteres, problembehaftetes Kennzeichen seiner

Schrift. Sprangers Vorgehen kann durchaus als

Spiegel der humboldtschen Systematik betrachtet
werden. Die Schriften Humboldts sind gekennzeichnet

durch eine inhaltliche Vielfältigkeit, der es sehr

oft an analytischer Tiefe und Durchhaltevermögen
fehlt. Sprunghaft hat er sich den verschiedensten
Themen zugewendet, sie kurz angeschnitten, um
sich sogleich wieder einem anderen Inhalt
zuzuwenden. Dieses Humboldtbild ist aber nicht erst
durch die kritische Humboldtrezeption in den
siebziger Jahren des letzten Jahrhunderts entstanden,
sondern muss schon zu Lebzeiten Humboldts Thema

gewesen sein.6 Was übrig bleibt, sind interessante,

aber breit gestreute Ansätze und allgemeine
Aufforderungen, sich diesem oder jenem Problem
weiter zu widmen. System und Ordnung, so wie es

heute gelesen wird, erfährt das Werk erst durch die
Arbeiten von Leitzmann und Flitner. «Es gibt aber
wohl auch keinen, der es den Autoren so erschwert
wie Humboldt, sein eigentliches Wesen zu begreifen.

Vielmehr verleitet er geradezu zu Fehldeutungen

und erweist sich offenbar als geeignet dafür,
dass bestimmte Züge in ihn hineingedeutet werden
und er unberechtigt als früher Vertreter der eigenen

Anschauung des Interpreten in Anspruch
genommen wird» (Kawohl 1969, S. 1).

Anhand dieser Kontextvergleiche muss Benners
und Dippels Kritik beigepflichtet werden, dass

Spranger in seinem Werk auf keine Schrift
Humboldts näher eingeht, sie weder analysiert noch
systematisch untersucht und sie völlig von ihrem
Zusammenhang losgelöst in den für ihn passenden
Kontext wieder einsetzt. Spranger stellt seine eigenen

Kategorien auf und benutzt Humboldt, um diese

historisch zu legitimieren. Auf diese Weise hat
die Auseinandersetzung mit Humboldt etwas Will¬

kürliches an sich. Die These vom willentlichen Re-

konstrukt muss somit als gerechtfertigt betrachtet
werden.

Warum Spranger in Anlehnung an Humboldt ein
überzeitliches Bildungsideal zu kreieren versucht,
kann nur unter der Berücksichtigung der sozioöko-
nomischen, politischen und kulturellen Veränderungen

zu Beginn des 19. Jahrhunderts verstanden
werden. Sein historisch geschultes Bewusstsein
sucht in der Geschichte nach Parallelen und findet
diese in Preussen zur Zeit Humboldts. Ähnlich wie
Preussen nach der Niederlage gegen Frankreich
durch Rückbesinnung auf eigene Stärken wieder zu
nationalem Stolz zurückgefunden hat, müsse, so

meint Spranger, für seine Zeit ein Ausweg aus der
Krisensituation zu finden sein. Rettung aus dieser
Lage erhofft er sich durch die Suche nach einem
integrierenden Kulturideal, welches in jene
Menschen eingepflanzt werden müsse, die die Kultur in
besonderem Masse tragen würden. Bedeutend
hierfür ist die junge Generation und damit verbunden

die Erziehung und Bildung. Das Heraufbeschwören

neuhumanistischer Ideale ist Sprangers
Versuch, seiner Zeit wieder einen einheitlichen
Wertekanon vermitteln zu können. Darin enthalten ist

auch ein Bildungsideal, welches er der Humanitätsidee

gleichsetzt.

Fazit

n Anbetracht dieser Faktenlage ist es erstaunlich,
wie unbekümmert nach wie vor in weiten Teilen
des pädagogischen Diskurses von Humboldt als

Bildungstheoretiker gesprochen wird, ohne die
eben festgestellten Vorbehalte aufzunehmen.
Berücksichtigt man ähnliche Erkenntnisse auch in

Bezug auf Humboldt als Bildungspolitiker und
Universitätsgründer7, so müsste eigentlich die Frage
gestellt werden, was die Pädagogik überhaupt noch

an Humboldt hat.
Ob das gemeinsame Ringen um den Sinn einer

modernen Beschäftigung mit Humboldt, um das

«Impulsgebende», «Unausgeschöpfte» des

humboldtschen Werks dafür Grund genug sein kann

(vgl. Flitner 2002), oder doch eher Zeugnis für die
längst wirkende Selbstreferenzialität des

Humboldtdiskurses ist, bleibe hier vorerst dahingestellt.

1 Die Abfrage der Datenbank der Bibliothek für Bildungs¬
geschichtliche Forschung (http://www.bbf.dipf.de/cgi-
opac/catalog.pl) am 24. September 2001 nach Rezeptionen

zum Thema Wilhelm von Humboldt mit den
Suchbegriffen «Humboldt, Wilhelm von», «Theorie der
Bildung» und «Bildungstheorie» gab für den Zeitraum
von 1986 bis 2001 über fünfzig Treffer an. Die Überprüfung

auf den Gebrauch des Paarbegriffes «Bildungstheorien
und Wilhelm von Humboldt» in den Werken selbst

ergab, dass ein grosser Teil der Autoren diesen Begriff
bedenkenlos anwendet und sich auf ihn bezieht.

2 Als Qualitätskriterium für eine Theorie dienen in diesem
Zusammenhang die von Brezinka formulierten sieben
Anforderungen an eine Praktische Pädagogik. Diese
beinhalten, dass 1. eine angemessene Menge an brauchbaren

Informationen übermittelt wird, 2. die Bedeutung

ZpH Jg. 9 (2003), H. 2



der Aussagen klar sein soll, 3. die Regeln der Logik eingehalten

werden, 4. bei Werturteilen die Wertungsgesichtspunkte

offen gelegt werden, 5. die Normen inhaltlich so

eindeutig wie möglich formuliert werden, 6. eine möglichst

verständliche Sprache angewandt wird und 7. der
emotive Gebrauch der Sprache den kognitiven nicht
verdrängen darf (Brezinka 1971, S. 206f.)-

3 Es sei hier auf den Titel dieser Arbeit verwiesen. Mit dem
Zitat «Es wäre ein grosses und trefliches Werk ...»
beginnt das Fragment Humboldts Die Theorie der Bildung
des Menschen, datiert aus dem Jahre 1793. Humboldt
weist mit dem «treflichen» Werk auf eine Bildungstheorie

hin, doch, wie aus der Konjunktivform zu entnehmen
ist, bleibt es beim Wunsch. Das Fragment verdankt seine

Datierung und seinen Titel nicht Humboldt selbst,
sondern Albert Leitzmann, der es in den Gesammelten
Schriften 1903 erstmals veröffentlichte.

4 Für eine vertiefte Argumentation siehe Hürlimann 2002.
5 Bei der Rekonstruktion der Entstehung des Werks leisten

die unzähligen Briefe, die Spranger geschrieben und
Bähr 1978 im Band Gesammelte Schriften zusammenge-
fasst hat, wertvolle Dienste. Die im Folgenden zitierten
Stellen sind diesem Buch entnommen, wobei der intensive

Briefwechsel Sprangers mit Käthe Hadlich, mit welcher
er eine geistige Gemeinschaft gebildet hat, dominiert.

6 In einem Briefwechsel mit Friedrich Schlegel kommentierte

Novalis Humboldts Unterfangen, eine Schrift über
das achtzehnte Jahrhundert zu verfassen, wie folgt:
«Humboldt sen. In Paris-zum Behuf einer Charakteristik
des Zeitalters!! Was sagst Du dazu? Der schwerfällige
Humboldt Mimus dieses unendlichen Proteus?» (Novalis,
in: Preitz 1957).

7 Das beharrliche Zurückführen des Konzeptes des
humanistischen Gymnasiums auf Humboldt veranlasste
Herrmann (1999), den Begriff des «Mythos Humboldt» in den
Diskurs einzubringen. Parallel zur eben dargelegten
Konstruktion eines zeitlosen Bildungsideals über die Person
Wilhelm von Humboldt konnte Paletschek in ihrer Arbeit
nachweisen, dass Spranger u.a. auch für den Topos der
Humboldtschen Universität verantwortlich gemacht werden

kann, der nur dadurch entstehen konnte, weil er
immer wieder neu belebt und neu konstruiert wurde. Für

Spranger typisch bewertet sie sein religiös überhöhtes,
neoidealistisch geprägtes, überzeitliches Universitätsideal

(Paletschek 2002, S. 193).

Quellen
Humboldt, Wilhelm von: Gesammelte Schriften. Königlich

Preussische Akademie der Wissenschaften (Hrsg.). Band
1-17. Berlin 1903-1936

Humboldt, Wilhelm von: Werke in fünf Bänden. Andreas
Flitner/Klaus Giel (Hrsg.). Darmstadt 1960

Spranger, Eduard: Wilhelm von Humboldt und die
Humanitätsidee. Berlin 1909

Spranger, Eduard: Gesammelte Schriften, Bd. 7: Briefe 1901-
1963. Hans Walter Bähr (Hrsg.). Tübingen 1978

Literatur
Benner, Dietrich: Wilhelm von Humboldts Bildungstheorie:

eine problemgeschichtliche Studie zum Begründungszusammenhang

neuzeitlicher Bildungsreform. Weinheim/
München 1990

Brezinka, Wolfgang: Von der Pädagogik zur Erziehungswis¬
senschaft. Weinheim 1971

Brezinka, Wolfgang: Metatheorie der Erziehung. München
1978

Dippel, Lydia: Wilhelm von Humboldt. Ästhetik und Anthro¬
pologie. Würzburg 1990

Flitner, Andreas: Wilhelm von Humboldt - Neuere Forschung
und interpretierende Literatur. In: Zeitschrift für Pädagogik

48(2002)2, S. 287-297
Henz, Herbert: Bildungstheorie. In: Franz Pöggeler (Hrsg):

Studien zur Pädagogik, Andragogik und Gerontagogik.
Frankfurt am Main 1991, S. 19-22

Herrmann, Ulrich: Bildung durch Wissenschaft? - Mythos
«Humboldt». Ulm 1999

Hürlimann, Werner: «Es wäre ein grosses und trefliches Werk
...»: Sprangers Leistung zur vermeintlichen Bildungstheorie

Humboldts [Lizentiatsarbeit Universität Zürich] 2002
Kawohl, Irmgard: Wilhelm von Humboldt in der Kritik des

20. Jahrhunderts. Ratingen bei Düsseldorf 1969
Oelkers, Jürgen/Lehmann, Thomas: Hatte die geisteswissen¬

schaftliche Pädagogik eine pädagogische Theorie? In:

Jürgen Oelkers/Thomas Lehmann (Hrsg.): Pädagogisches
Handeln und Kultur. Aktuelle Aspekte der geisteswissenschaftlichen

Pädagogik. Bad Heilbrunn/OBB. 1984, S.

102-137
Paletschek, Sylvia: Die Erfindung der Humboldtschen Univer¬

sität. In: Historische Anthropologie. Kultur, Gesellschaft,
Alltag 10(2002)2, S. 183-205

Preitz, Max (Hrsg.): Friedrich Schlegel und Novalis. Biografie
einer Romantikerfreundschaft in ihren Briefen. Darmstadt

1957
Sacher, Werner: Sprangers Philosophie und Pädagogik im

Verhältnis zur geisteswissenschaftlichen Tradition. In:
Joachim S. Hohmann (Hrsg.): Beiträge zur Philosophie
Eduard Sprangers. Berlin 1996, S. 77-125

ZpH Jg. 9 (2003), H. 2


	"Es wäre ein grosses und trefliches Werk ..." : Sprangers Beitrag zur vermeintlichen Bildungstheorie Humboldts

