
Zeitschrift: Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pädagogische Hochschule Zürich

Band: 8 (2002)

Heft: 1

Artikel: Shaftesbury und die deutsche Bildungstheorie

Autor: Horlacher, Rebekka

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901824

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901824
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Shaftesbury
und die deutsche
Bildungstheorie

Rebekka Horlacher

Bildung
als Theorie entsteht im 18. Jahrhundert

und ist eng mit den Namen Herder, Humboldt
und Goethe verknüpft. Damit ist auf eine

Eigenheit von "Bildung" verwiesen: Bildung wird
gemeinhin als etwas spezifisch Deutsches angesehen,
der Begriff des "deutschen Sonderweges" drängt
sich in diesem Zusammenhang geradezu auf.
Bildung - und mit ihr verbunden Kultur - wurde aber
nicht schon seit jeher als etwas spezifisch Deutsches

betrachtet, sondern ist in den Anfängen des 18.

Jahrhunderts ein europäisches Thema, das im
deutschen Sprachraum im Verlauf des Jahrhunderts eine
starke Dynamik entwickelt und sich zu einer
eigenständigen Theorie auszuformen vermag.

In Bezug auf die europäischen Wurzeln des
deutschen Bildungsbegriffs wird immer wieder auf
Anthony Ashley Cooper, third Earl of Shaftesbury
(1671-1713) verwiesen. Seine moralisch-ästhetische
Philosophie wird als wesentlicher Einfluss- und
Anregungsfaktor gesehen. Die Begründungen dafür
sind vielfältig. Die Studie von Christian Friedrich
Weiser von 1916 beispielsweise, die dem Einfluss

Shaftesburys auf das deutsche Geistesleben nachgegangen

ist und mit grosser Quellenkenntnis das

echt Germanische an Shaftesbury zu beschreiben
sucht, will damit unter anderem die Überlegenheit
des Germanischen gegenüber dem Romanischen

begründen. Eine andere wirkungsmächtige Studie

von Hans Weil versucht, die Entstehung des
deutschen Bildungsprinzips in der zweiten Hälfte des 18.

Jahrhunderts begreiflich zu machen und stützt sich

dabei im Wesentlichen auf zwei Argumente: auf die

Unterscheidung von Weltlichkeit und Innerlichkeit
als Charakteristikum des Pietismus und auf eine
grundsätzliche Aufnahmebereitschaft gewisser
sozialer Schichten für das Modethema Bildung (Weil
1967). Auch neuere Untersuchungen wie beispielsweise

diejenige von Bollenbeck von 1996 argumentieren

ähnlich und mit vergleichbarer Quellenlage,
wenn auch der Versuch, die germanische
Überlegenheit zu belegen, einem unverfänglicheren
"deutschen Sonderweg" gewichen ist (Bollenbeck
1996).

Insgesamt fällt auf, dass einerseits die Beeinflussung

der deutschen Dichter und Denker durch Shaf¬

tesbury als eine unhinterfragte Tatsache angesehen
wird und dass andererseits vor allem der Rezeption
in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts Beachtung

geschenkt wird, welche im Zusammenhang
mit dem Geniekult und dessen Ausformulierung bei

Herder, Humboldt und Goethe steht - von einigen
Ausnahmen abgesehen, die sich vor allem mit Wieland

beschäftigen. Diese dominante Rezeptionslinie
hat zwar einige erhellende Forschungsresultate
gebracht, andererseits aber auch den Blick für weitere
Fragen verstellt (Jordan 1994). So wird beispielsweise

nie untersucht, weshalb gerade Shaftesbury so

grossen Anklang findet, wie er anhand der zahlreichen

Übersetzungen1 im 18. Jahrhundert manifest
gemacht werden kann. Dies muss wohl auf den starken

Innovationscharakter der Schriften Shaftesbury
verweisen.

Rezeptionslinien

Die
Rezeption Shaftesburys im 18. Jahrhun¬

dert im deutschsprachigen Raum ist sowohl

quantitativ beeindruckend als auch von
grosser Verschiedenheit geprägt. Die Diskurse können

dabei in fünf Hauptlinien geschieden werden:
den zeitgenössisch philosophischen Diskurs um
Leibniz und Bayle, den Kreis der Literaten (Hagedorn,

Venzky, Gottsched, Haller, Bodmer), den Kreis
der Theologen (Spalding, Oetinger, Hamann), den
Kreis der Aufklärung (Mendelssohn, Nicolai) und
die (frühen) Vertreter der Bildungstheorie (Wieland,

Herder)2.
Dabei fällt auf, dass es bei mindestens zwei

Themenbereichen eine Häufung gibt: bei den Übersetzungen

des 'Soliloquy' und den Übersetzungen der
beiden Tugend-Schriften. Da diese zudem auch die
drei ersten Shaftesbury-Übersetzungen ins Deutsche

überhaupt sind und zeitlich deutlich vor Rousseau

liegen, soll sich die Untersuchung hier auf diese

konzentrieren.

Shaftesbury und die "Culture of Politeness"

Mit
Lawrence Klein kann das Gedankenge¬

bäude Shaftesburys übergreifend mit
"philosophy of politeness" bezeichnet

werden. Im späten 17. und frühen 18. Jahrhundert

54 ZpH Jg. 8 (2002), H. 1



wird der Begriff in England zu einem eigentlichen
Schlüsselbegriff, der in verschiedenen Kontexten in

differierenden Bedeutungen gebraucht wird.
"Politeness" wird dabei oft mit "gentlemanliness"
assoziiert. So wird der Begriff beispielsweise in den beiden

einflussreichen Zeitschriften, im 'Spectator' und
im 'Tatler', mit "the elegant and knowing part of
Mankind" umschrieben. Es geht nicht nur darum,
dass mit "politeness" eine Elite von der Masse

unterschieden wird, sondern es geht zudem um die

Unterscheidungen innerhalb der Elite. Nicht alle
Gentlemen waren in diesem Sinne "polite", seit

"politeness" ein Kriterium für richtiges Benehmen
und guten Geschmack war. "Politeness" umfasst
sowohl gesellschaftliche, psychologische als auch rein
formale Dimensionen. "Politeness" kann sich nur in

einer sozialen Interaktion und im sozialen
Austausch zeigen. Es geht um das "Gefallen" und damit
auch um die Verbesserung des Gefühls der
Menschen für sich selber und darum, wie und auf welche

Art soziale Beziehungen gepflegt werden
sollen. "Politeness" ist somit eine verbesserte
Gesellschaftlichkeit, welche ästhetische und ethische
Anliegen in eine enge Verbindung bringt (Klein 1994,
S. 3f.).

Damit ist Shaftesbury Teil einer grösseren sozialen,

politischen und kulturellen Bewegung.
"Politeness" wird zum dominanten Paradigma, welches

für zwei Problemfelder Antworten liefern kann: Es

ermöglicht einerseits einen Weg, komplexe und

starre soziale Phänomene zu fassen, indem es

normativ Gestalt und Richtung weist, und andererseits
dient es als Entwurf für gesellschaftlich-kulturelles
Handeln, indem es spezifische Formen der Tätigkeit
erlaubt und auch Autorität für vorgeschriebene
Wege gibt. Mit "politeness" ist ein Paradigma
formuliert, das sowohl den neuen politischen als auch

sozialen, wirtschaftlichen und kulturellen Anforderungen

und Möglichkeiten in England gerecht wird.
Es ist das Bindeglied zwischen dem alten Paradigma
der höfischen Welt, wie es Norbert Elias dargestellt
hat, und dem neuen Paradigma der Öffentlichkeit,
das Jürgen Habermas beschreibt (ebd., S. 14).

Shaftesbury verwendet es sowohl traditionell, wenn er
mit ihm die Stärkung der aristokratischen Prinzipien
in der englischen Gesellschaft und Kultur bezweckt,
als auch progressiv, indem er damit das Konzept der
Öffentlichkeit und der Rolle der Kritik in der Gesellschaft

gutheisst. Zwischen den beiden Paradigmen
postuliert Shaftesbury mit seinen Schriften ein

Programm der "Bildung" des Gentlemans. Dabei setzt

er einerseits auf die Kunst in einem breiten Sinn

und andererseits auf eine Philosophie, die als moralische

Alternative zur Kirche als Institution gedacht
wird (ebd., S. 21)3.

Shaftesbury als Moralist und der Bezug zu
Deutschland

Neben
der Einordnung Shaftesburys unter das

Paradigma der "politeness" scheint mir auch

jene in die Moralistik eine sinnvolle Katego-
risierung zu sein (Wolff 1960). Dabei ist mit Moralistik

die Tradition gemeint, die hauptsächlich im

Frankreich des 16.-18. Jahrhunderts dominant
gewesen ist (Montaigne, LaRochefoucauld, La Bruyère),

die aber auch im übrigen Europa mehr oder
weniger stark ausgeprägt war. "Moralistik, das ist

etwas, was sehr wenig mit Moral, dagegen sehr viel
mit den mores zu tun hat, das heisst mit den
Lebens- und Seinsweisen des Menschen in ihrer
reinen, auch 'unmoralischen' Tatsächlichkeit. Moralisten

sind keine Erzieher und keine Ethiker. Sie sind

Beobachter, Analytiker und Darsteller des
Menschen" (Friedrich 1949, S. 12). Damit spricht Friedrich

der Moralistik unabhängig von der Philosophie
Eigenständigkeit zu. In England verliert die Literatur

im Laufe des 17. Jahrhunderts ihre lange Zeit
dominanten Inhalte wie religiöse Konflikte oder
theologische Spekulationen (Wolff 1960, S. 3). Sie

muss neue Inhalte suchen und findet diese im
Zwischenbereich von Philosophie und Literatur. Im

Gegensatz zur französischen betont die englische
Moralistik des 18. Jahrhunderts den erzieherischen

Aspekt stärker.
In Deutschland dagegen gelingt es der Moralistik

wesentlich weniger gut, sich in der Literatur einen
dominanten Platz zu erkämpfen. Bis weit ins 19.

Jahrhundert hinein stehen weder in Romanen noch
in Dramen Fragen des angemessenen gesellschaftlichen

Verhaltens im Mittelpunkt. Die Moralistik wird
auch nicht wie in England oder Frankreich als

"soziales Verhaltensideal" angesehen, sondern
vielmehr als ein "ästhetisch-literarisches
Erziehungsprogramm" (Zimmer 1999, S. 119). Die Situation in

Deutschland ist auch deshalb eine andere, weil es

im Gegensatz zu Frankreich keinen zentralen Hof

gibt, an dem sich das "öffentliche Leben" konzentriert

und der in sozialen, gesellschaftlichen, kulturellen

und politischen Fragen leitend ist. Auch die
parlamentarische Öffentlichkeit, wie sie sich in England

zu etablieren beginnt, fehlt. Zudem hat der 30-

jährige Krieg Deutschland sehr stark in Mitleidenschaft

gezogen: An der Wende zum 18. Jahrhundert
besteht in Deutschland ein sozialer und kultureller
Nachholbedarf. Damit kann zumindest teilweise die

grosse Offenheit und Aufnahmebereitschaft für
"ausländische" Konzepte erklärt werden. Die

Rezeption von englischen Texten lässt sich dabei einerseits

mit einer grundsätzlichen "Anglophilie" der
Deutschen begründen, die sich auf die verschiedensten

Wissensbereiche erstreckt (Maurer 1987), kann
aber auch exemplarisch bei Beat Ludwig von Muralt
nachgewiesen werden: In seinen 'Lettres sur les

Anglois et les François et sur les Voïages' (um 1696

geschrieben, 1725 gedruckt) versucht von Muralt
anhand seiner Reiseerlebnisse sowohl die Eigen-

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1



Schäften der Engländer als auch diejenigen der
Franzosen herauszuarbeiten, wobei er den Begriff
des "Nationalcharakters" prägt - im Unterschied zu
den persönlichen Charakteren Theophrasts oder
LaBruyères. Dabei sind die 'Lettres' "im Kontext des

Kampfes gegen die politische und kulturelle
Hegemonie Frankreichs" zu sehen (Riesz 1979, S. 14). Mit
der Thronbesteigung Wilhelm von Oraniens 1689

wird England zum politischen Vorbild gegen die
absolute Herrschaft Frankreichs.

Warum gerade Shaftesbury aus dem Kreis der
englischen Moralisten übersetzt und rezipiert wurde,

lässt sich allerdings mit dieser sozialgeschichtlichen

Skizzierung noch nicht ausreichend beantworten.

Ein wichtiger Grund liegt möglicherweise in

Shaftesburys Moralvorstellungen als solchen
begründet. Diese sind weder auf einen absolutistischen

Hof noch auf eine aufgeklärte Öffentlichkeit
bezogen und bieten damit für die deutschen
Verhältnisse Anknüpfungspunkte, nicht zuletzt
deshalb, weil sie die Einheit von Natur und Ästhethik
stark betonen. Diese Einheit kann unpolitisch
rezipiert werden und ist zudem anschlussfähig für
religiöse beziehungsweise pietistische Gottesvorstellungen.

Ausserdem vertritt sowohl die in Deutschland

dominante zeitgenössische Philosophie der
Leibniz-Wolff-Schule als auch Shaftesbury eine
optimistische Anthropologie. Christian Wolff "glaubt
an die Fähigkeit des Menschen zur Vervollkommnung

und entwirft ein Erziehungsprogramm, nach

dem der einzelne durch eine positive Haltung zur
Welt gesellschaftliche und individuelle Ansprüche
zu versöhnen lernt" (Zimmer 1999, S. 120f.). Diese

Verbindung von Tugend- und Glückseligkeitslehre
findet sich auch bei Shaftesbury.

Die Rolle des Schriftstellers

Als
erste Schrift Shaftesburys wird 'Soliloquy'

1738 ins Deutsche übersetzt4. Thema dieser
Schrift ist das Phänomen, dass sich zwar die

meisten Menschen dazu berufen fühlen, Ratschläge
zu erteilen, aber gleichzeitig nur die wenigsten
Menschen einen Ratschlag befolgen5. Shaftesbury
versucht nun eine Methode ausfindig zu machen,
wie Ratschläge möglichst wirksam erteilt werden
können. Den Schriftstellern oder Autoren spricht er
in diesem Zusammenhang eine grosse Verantwortung

zu. Diese sind wegen ihres Berufs für das

Ratschlagen prädestiniert, was er nicht nur systematisch,

sondern auch historisch mit einem Blick in die
Antike belegt. Diese Aufgabe sei den Autoren aber
verloren gegangen, doch sei die Zeit gegenwärtig
sehr günstig, sie ihnen wieder zuzusprechen. Er ist

aber nicht der Meinung, dass jeder Schriftsteller,
oder wer immer sich dafür hält, einfach beliebige
Ratschläge erteilen kann; weil der Einzelne einerseits

klaren Vorgaben folgen, andererseits sich
selber durch das Mittel des Selbstgesprächs "läutern"
soll, bevor er überhaupt sinnvolle und nützliche
Ratschläge erteilen kann. Dabei postuliert er das

Ideal eines Schriftstellers, der sich selber durch
Selbstgespräche erforscht und so zu Tugend und
innerer Hamonie gelangt, was sich dann in einem
schönen Kunstwerk ausdrückt. "In the very nature
of Things there must of necessity be the Foundation
of a wrong and a right TASTE, Relish, or Choice, as

well in respect of inward Characters and Features,
as of outward Person, Behaviour, and Action"
(Shaftesbury 1710/1981, S. 268).

Als Mitarbeiter bei der 'Critischen Historie' und
als Mitglied der deutschen Gesellschaft zu Leipzig
gehört Venzky zum Umfeld Gottscheds. Das

bestätigt er auch selber in seinem Vorwort zur
Übersetzung, wo er diese, sich auf Gottscheds Schriften
beziehend, mit literaturtheoretischen Argumenten
begründet. Die Schrift soll "Unterricht für die heutigen

Schrifftstel 1er" sein und wird auch von Verlegern

als "höchst nützlich und nöthig" befunden
(Venzky 1738, S. 2r). Auch wenn die Übersetzung
wohl sehr schwierig werden dürfte, Venzky will sich

daran wagen. Über das Thema der Abhandlung selber

gibt es laut Venzky schon einige Schriften, und
diese alle hätten auch den "guten Geschmack"
schon wesentlich verbessert. Aber: "Es hält noch
sehr hart, ehe der gute Geschmack bey uns überall
siegen kann" (ebd., S. 3r).

Für Venzky ist Shaftesbury primär ein Autor, der
sich zu Fragen des guten Geschmacks und zu Fragen
des richtigen Schreibstils äussert. Er ist weder
Methaphysiker noch Ethiker, und die Bedeutung
des 'Soliloquy' für die Sittenlehre wird in der
Übersetzung ausgeblendet. Venzky übersetzt Shaftesbury

im Hinblick auf seine Nützlichkeit zur Etablierung

einer elaborierten hochdeutschen
Schriftsprache, die so bald als möglich mit der Differenziertheit

des Französischen und Englischen mithalten

soll.

Tugend als ethische Religion

Sieben
Jahre nach der Übersetzung des 'Solilo¬

quy' wird die nächste Schrift Shaftesburys ins

Deutsche übersetzt: 'The Moralists' (1745).
Zwei Jahre später folgt die 'Inquiry Concerning Virtue

or Merit'. Beide Schriften werden von Johann
Joachim Spalding übersetzt. Als Vertreter der
Néologie kritisiert er das traditionelle theologische
Denken der aristotelischen Metaphysik, da dieses zu
theoretisch und ohne Bezug auf die Lebenswirklichkeit

sei. Das Ziel der Neologen ist nicht eine theoretische,

weitabgewandte Theologie, sondern eine

gelebte Religion (Müller 1997b, S. X).

Shaftesbury bedeutet für Spalding nach seiner

eigenen Einschätzung so etwas wie eine zweite
geistige Erweckung (Schwaiger 1999, S. 10). Die

Übersetzungen der moralphilosophischen Schriften

Shaftesburys durch Spalding verhelfen jenem zum

endgültigen Durchbruch im deutschen Sprachraum.
Zudem schreibt Spalding selber mit seiner Schrift

'Bestimmung des Menschen', die im Allgemeinen
als eine Zusammenfassung der moralphilosophi-

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1



sehen Positionen Shaftesburys angesehen wird,
einen Bestseller, der von 1748, der ersten Auflage, bis

1794 dreizehn Auflagen erlebt und vom ursprünglichen

Umfang von 25 Seiten bis auf 244 anwächst.
Die vielen Auflagen weisen darauf hin, dass Spalding

den Geschmack des Publikums trifft, oder
anders formuliert: Er behandelt diejenigen Fragen, die

ein breites Lesepublikum umtreiben. Dabei geht es

ihm darum, die "allgemeine Denkbarkeit und
moralische Bedeutsamkeit von Religion für ein breites
Publikum darzulegen" (Müller 1997a, S. XVIIIf.). Im

18. Jahrhundert beginnt die Ablösung der Theologie

als allgemeine Leitwissenschaft durch die
Philosophie. Das hat auch Konsequenzen für die
Anthropologie, welche versuchen muss, das aufkommende
naturwissenschaftliche Wissen stärker zu integrieren

und für die eigenen Konzepte nutzbar zu
machen. Spalding versucht auf diesem Hintergrund,
mit der 'Bestimmung des Menschen' eine theologische

Anthropologie zu formulieren, die mit
naturwissenschaftlichen Anthropologien mithalten kann.

In der 'Inquiry ...' formuliert Shaftesbury sein

moralphilosophisches Konzept. Es geht ihm darum,
den Zusammenhang von Religion und Tugend
darzulegen. "What Honesty or Virtue is, consider'd by

it-self; and in what manner it is influenc'd by Religion:

How far Religion necessarily implies Virtue; and

whether it be a true Saying, That it is impossible for
an Atheist to be Virtuous, or share any real degree
of Honesty, or Merit" (Shaftesbury 1711/1984, S.

30). Moralisches Handeln kann nicht von erwarteten

Strafen oder Belohnung bestimmt sein, sondern

nur vom moralischen Sinn, was heisst, dass eine

Handlung nur dann tugendhaft ist, wenn sie

aufgrund einer entsprechenden Gemütsbewegung
ausgeführt wird. In diesem Sinne ist Religion mit
Tugend verbunden, nicht als handlungsbestimmende
Instanz im Hintergrund, der aus Angst vor Bestrafung

gehorcht wird, sondern als Ausdruck einer
moralisch verstandenen natürlichen Religion. Moralisch

vorbildliches Handeln ist damit Ausdruck eines

tugendhaften Charakters.
In der Einleitung zur Übersetzung gibt nun Spalding

keine konkreten Anhaltspunkte dafür - wie
das Vensky beim 'Soliloquy' getan hat -, weshalb er
diese Abhandlung übersetzt. Er legt dem Leser

vielmehr in einer Zusammenfassung die Positionen

Shaftesburys dar und versucht gleichzeitig, auf zu

erwartende Einwände zu reagieren. Im Vordergrund

steht dabei der Vorwurf des Deismus oder

gar des Atheismus, der Shaftesbury und dieser

Abhandlung im 18. Jahrhundert immer wieder
gemacht wurde. Spalding bemüht sich nach Kräften,
diese Vorwürfe zu widerlegen, natürlich auch

deshalb, weil die moralphilosophische Position Shaftesburys

bestens in sein eigenes Konzept und dasjenige

der Neologie passt, die sich ja darum bemüht,
eine moralische Tugend zu begründen, die nicht

länger auf eine religiöse Sündenvorstellung baut,
sondern die "bildungsfähige" Menschennatur in

den Vordergrund stellt (Barth 1981, S. 145).

Fazit

Mit
diesen beiden Übersetzungen ist die

Grundlage für die Shaftesbury-Rezeption
im deutschsprachigen Raum gelegt. Einerseits

bietet Shaftesbury der Literatur, die sich als

eigenständige Disziplin zu etablieren sucht, theoretische

Fundierung, andererseits eröffnet er eine

Möglichkeit, die moralistischen Debatten der
französischen Aufklärung so zu interpretieren, dass die

Religion nicht verschmäht werden muss, sondern in

ein aufgeklärtes Konzept integriert werden kann.
Zudem gibt er dem einzelnen Menschen viel
Handlungsspielraum und Möglichkeiten zur eigenen
Vervollkommnung. Der klassische Sensualismus und

Empirismus, die sowohl in Frankreich als auch in

England weite Verbreitung fanden, haben in

Deutschland nie in dem Masse Anhängerschaft
gefunden. Somit ermöglichen die Konzepte Shaftesburys

eine Abwehrstrategie gegen den Sensualismus,

indem sie eine Begründung für Moral und

Tugend anbieten, die weder auf einem sensualisti-
schen Konzept aufbaut noch eine grundsätzliche
Relevanz der Religion in Frage stellt. Damit passen
sie in die stark theologisch inspirierte deutsche

Aufklärungsbewegung.

Trotzdem ist allerdings die Frage noch nicht
beantwortet, weshalb sich im deutschen Sprachraum
aus der Rezeption von Shaftesbury die Theorie der

Bildung entwickelt hat, während in England, das im

18. Jahrhundert ebenfalls eine breite Shaftesbury-
Rezeption kennt, diese Theoriebildung nicht
gemacht wurde oder zumindest nicht in dieser
Deutlichkeit. Eine Möglichkeit der Interpretation
besteht nun darin, dass das Deutsche in der Mystik eine

Tradition des Bildungsbegriffs kennt, welche
stark von Bildung als Gottes Ebenbildlichkeit
geprägt ist (vgl. Tröhler 1998). Diese Tradition lebt im

Pietismus weiter und wird von den Trägern der
deutschen Aufklärung, die zu einem grossen Teil

Pietisten oder pietistischer Herkunft sind, säkularisiert

und von pietistischen Schriftstellern zur
bekannten Bildung der Persönlichkeit umformuliert.
Da dieses Konzept stark an die Eigenverantwortung
des Einzelnen appelliert, an seine Vernunft und an
seinen moralischen Sinn, ist Bildung, die sich nicht
auf Wissen beschränkt, unabdingbare Voraussetzung.

1 Insgesamt erscheinen 13 Ausgaben von einzelnen Schrif¬

ten und die Gesamtausgabe.
2 Vgl. Horlacher 2002.
3 Diese Vermittlerfunktion lässt sich konkret am Beispiel

der Zürcher Schulreform der 1770er Jahre zeigen (vgl.
Tröhler 2001, S. 215ff.).

4 Erscheint in der Übersetzung von Georg Venzky unter
dem Titel 'Unterredung mit sich selbst, oder Unterricht
für Schriftsteller'. Diese Übersetzung wird 1746 ein zweites

Mal veröffentlicht, diesmal unter dem Titel 'Soliloqui-
um von den wahren Eigenschaften eines Schriftstellers',
jedoch ohne Hinweis auf die frühere Edition und den
Übersetzer.

5 Damit bietet Shaftesbury eine Alternative zu dem in

Deutschland vorherrschenden Rationalismus Wolffs an,

ZpH Jg. 8(2002), H. 1



der davon ausgeht, dass "die Erkänntniss des Guten
ein Bewegungsgrund des Willens" sei (Deutsche Ethik
(1720) §6).

Quellen
Muralt, Beat Ludwig von: Lettres sur les Anglois et les

François et sur les Voïages [1725], o.O. 1726
Shaftesbury, Anthony Ashley Cooper: Unterredung mit sich

selbst, oder Unterricht für Schrifftsteller [Übersetzung
Georg Venzky], Magdeburg/Leipzig 1738

Shaftesbury, Anthony Ashley Cooper: Die Sitten-Lehrer oder
Erzehlung philosophischer Gespräche, welche die Natur
und die Tugend betreffen [Übersetzung Johann Joachim
Spalding], Berlin 1745

Shaftesbury, Anthony Ashley Cooper: Untersuchung über
die Tugend [Übersetzung Johann Joachim Spalding], Berlin

1747

Shaftesbury, Anthony Ashley Cooper: Soliloquy Or, Advice to
an Author (1710). In: Gerd Hemmerich/Wolfram Benda
(Hrsg.): Standard Edition, Bd. 1,1. Stuttgart-Bad Cannstatt
1981, S. 26-301

Shaftesbury, Anthony Ashley Cooper: An Inquiry Concerning
Virtue or Merit (1711). In: Gerd Hemmerich/Wolfram Ben-
da/Ulrich Schädlbauer (Hrsg.): Standard Edition, Bd. II,2.

Stuttgart-Bad Cannstatt 1984

Spalding, Johann Joachim: Die Bestimmung des Menschen
(1748/1794). Wolfgang Erich Müller (Hrsg.). Waltrop 1997

Literatur
Barth, Karl: Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert.

Zürich 1981

Bollenbeck, Georg: Bildung und Kultur. Glanz und Elend ei¬

nes deutschen Deutungsmusters. Frankfurt am Main
1996

Friedrich, Hugo: Montaigne. Bern 1949
Horlacher, Rebekka: Von Shaftesbury zur Bildung. Die Shaf-

tesbury-Rezeption in Deutschland und ihr Einfluss auf die
Entstehung der Bildungstheorie [Arbeitstitel], Ms Zürich
2002

Jordan, Lothar: Shaftesbury und die deutsche Literatur und
Ästhetik des 18. Jahrhunderts. Ein Prolegomenon zur
Linie Gottsched-Wieland. In: Germanisch-romanische
Monatsschrift. Neue Folge 44(1994), S. 410-424

Klein, Lawrence E.: Shaftesbury and the culture of polite¬
ness. Cambridge University Press 1994

Maurer, Michael: Aufklärung und Anglophilie in Deutschland.

Göttingen/Zürich 1987

Müller, Wolfgang Erich (1997a): Einleitung. In: Spaldinq
1997, S. VII-XIX

Müller, Wolfgang Erich (1997b): Einleitung. In: Johann Joa¬

chim Spalding: Religion: eine Angelegenheit des
Menschen. Wolfgang Erich Müller (Hrsg.). Darmstadt 1997, S.

IX-XXVII
Riesz, Janos: Muralts 'Lettres sur les Anglais et les Français et

sur les Voyages' und ihre Rezeption. Eine literarische
"Querelle" der französischen Frühaufklärung. München
1979

Schwaiger, Clemens: Zur Frage nach den Quellen von Spal-
dings Bestimmung des Menschen. In: Aufklärung
11(1999), H1, S. 3-19

Tröhler, Daniel: "Bildung" - ein schulpädagogischer Begriff?
In: infos&akzente 1998/1, S. 10-17

Tröhler, Daniel: Republikanismus und Pädagogik. Pestalozzi
im historischen Kontext. Ms Zürich 2001

Weil, Hans: Die Entstehung des deutschen Bildungsprinzips.
Bonn 1967

Weiser, Christian Friedrich: Shaftesbury und das deutsche
Geistesleben. Leipzig/Berlin 1916

Wolff, Erwin: Shaftesbury und seine Bedeutung für die eng¬
lische Literatur des 18. Jahrhunderts. Tübingen 1960

Zimmer, Robert: Die europäischen Moralisten zur Ein¬

führung. Hamburg 1999

gische
Reformen im

18. Jahrhundert
Eine Vorgeschichte?

Esther Berner

Gewöhnlich
handelt es sich seit Beginn des 19.

Jahrhunderts bei der literarischen Figur des

Gelehrten um den Altphilologen1, womit sie

zum Symptom dafür wird, dass der Neuhumanismus
in Deutschland um die Wende vom 18. zum 19.

Jahrhundert siegreich aus dem von Niethammer
diagnostizierten 'Streit des Philanthropinismus und
Humanismus' (1808) hervorgegangen ist und sich

das entsprechende Bildungsideal im Rahmen der re¬

formierten Universitäts- und Gymnasialstruktur
institutionalisiert hat. Die Auseinandersetzung mit
philanthropischen Ideen kommt parodiert auch im

'Gelehrten' Tiecks zur Sprache, und zwar mit der
Figur des unbedarften, aber in der Folge lernfähigen
Kollaborators, Herrn Adrian: Seine früheren Lehrer

waren Schüler Basedows, und so meint er,
unbekannt mit den "Ansprüche[n] an so strenge
Gelehrsamkeit" am Gymnasium, dem der Universitätsgelehrte

zugleich als Direktor vorsteht, "mit etwas
Aesthetik, Unterricht im deutschen Style, vielleicht

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1


	Shaftesbury und die deutsche Bildungstheorie

