
Zeitschrift: Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pädagogische Hochschule Zürich

Band: 8 (2002)

Heft: 1

Artikel: Jansenismus und pädagogische Reformen im ausgehenden 17.
Jahrhundert

Autor: Osterwalder, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901822

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901822
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Diderot, Denis/d'Alembert, Jean le Rond: Encyclopédie, ou
Dictionnaire Raisonné, des sciences, des arts et des
métiers. Paris etc. 1750-1780. Mikrofiche 1996

Diderot, Denis: Prospectus de l'Encyclopédie. In: Œuvres
Complètes de Diderot. Edition critique et annotée par
John Lought et Jacques Proust, Bd. 5, Diderot, Encyclopédie

I (Lettre A). Paris 1976, S. 83-130
Dahl, Jürgen (Hrsg.): Jugend der Maschinen: Bilder aus der

Enzyklopädie von Diderot und d'Alembert (1751-1772).
Ebenhausen 1965

Geissler, Rolf: Diderot zwischen Philosophie und Belles-Lett¬
res. In: Martin Fontius/Werner Schneiders (Hrsg.): Die
Philosophie und die Belles-Lettres. Berlin 1997, S. 119-133

Hächler, Jean: L'encyclopédie de Diderot et de Jaucourt:
essai biographique sur le chevalier Louis de Jaucourt.
Genève/Paris 1995

Menck, Peter: Geschichte der Erziehung. Donauwörth 21999

Möhren, Frankwalt: Die materielle Bibliographie der Ency¬

clopédie: Originale und Raubdrucke. In: Dietrich Harth/
Martin Raether (Hrsg.): Denis Diderot oder die Ambiva¬

lenz der Aufklärung. Heidelberger Vortragsreihe zum
Internationalen Diderot-Jahr 1984. Würzburg 1987, S. 63-
89

Morris, Madeleine F.: Le Chevalier de Jaucourt. Un ami de la

terre 1704-1780. Genève 1979

Müller, Michael: Die Entwicklung des höheren Bildungswesens

der französischen Jesuiten im 18. Jahrhundert bis zur
Aufhebung 1762-1764. Mit besonderer Berücksichtigung
der Kollegien von Paris und Moulins. Frankfurt am Main
1999

Peters, Richard: Education as Initiation. In: Reginald D. Ar-
chambault (Hrsg.): Philosophical analysis and education.
London 1965, S. 87-111

Reble, Albert: Geschichte der Pädagogik (1951). Stuttgart
191999

Scheffler, Israel: The Language of Education. Springfield
1960

Schwarz, Friedrich Heinrich Christian: Erziehungslehre. 3

Bde. Leipzig 1829

Jansenismus und
pädagogische

Reformen
im ausgehenden
17. Jahrhundert

Fritz Osterwalder

ÊÊ Discrimen inter Philosophiam ac Theologiam.
Uli servit ratio, huic memoria: principium eius

traditio non scripta, per accidens etiam scripta"

(Jansenius 1641, II, S. 3). Die Philosophie bedient
sich der Rationalität, die Theologie baut ganz auf
Erinnerung. Offenbarung, Tradition und Auctoritas
als Basis für die Wahrheit und Skepsis gegenüber
der philosophischen Rationalität - "ille periculosus
est propius Philosophorum" (S. 7) - werden im

'Augustinus seu Doctrina Sancti Augustini de Humanae
Naturae Sanitate, aegritudine, Medicina adversus

Pelagianos & Massilenses' des Bischofs von Ypern,
Cornelius Jansen, als epistemologisches Grundprinzip

formuliert. Die Philosophen, die sich auf die
Rationalität verlassen, "per humanas ratio cinatio-
nes", verfallen notwendigerweise in Irrtum und
können sich auch durch Disputationen nicht mehr
daraus heraus bewegen, sondern zerfallen unter

sich in verschiedene zerstrittene Gruppen, "modus
ille periculis multorum errorum obnoxius est". In

dieses Elend führte die Theologie, indem sie sich in
der Scholastik zunehmend auf die Philosophie
abstützte. Demgegenüber entstand auf Grund von
Memoria und Auctoritas, der Theologie der Gnade,
die einheitliche universale Kirche; für ihre Tradition
stehen die Apostel, allen voran aber Paulus und der
"Pater Patrum, Doctor Doctorum, Augustinus" (S.

22) mit ihrer Lehre über die Verfallenheit des
Menschen und die göttliche Gnade der Erlösung und der
Praedestination. Aus der Auseinandersetzung über
den 'Augustinus' von Jansenius entstand die
Jansenistische Bewegung, die in Frankreich im ausgehenden

17. Jahrhundert die theologisch-kirchliche
Auseinandersetzung und im 18. Jahrhundert vor allem
als kirchlich-politische Partei bis zur Revolution
weitgehend das politische Klima bestimmte.

Es kann als "contradictio in adjecto" erscheinen,

wenn zu einer mit ihrer Theologie derart auf Tradi-

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1 43



tion. Memoria und Auctoritas fixierte Bewegung
die These aufgestellt wird, dass sie pädagogisch an
Reform orientiert sei. Dabei beschränkt sich die hier
vorgeführte These keineswegs darauf, die Jansenistische

Pädagogik einfach dem Reformlager
zuzuordnen, sondern sie zielt darauf ab, sie - neben dem

Aufschwung der empirischen Wissenschaften - als

bestimmend für das zu bezeichnen, was wir aus
dem Rückblick als pädagogische Modernisierung
bezeichnen können.

Zur Demonstration dieser These wird in einem
ersten Schritt dargelegt, was die pädagogische
Reform im Rahmen der autoritativen augustinischen
Theologie ausmacht. In einem zweiten Schritt wird
in diesem Rahmen auf die Verselbstständigung der

pädagogischen Argumentation verwiesen, was die
Grundlage ihrer Reformorientierung ausmacht. Der
dritte Schritt zeigt, welche und wie Reformen mit
diesen Konzepten beschrieben werden. Abschliessend

wird dann die Linie skizziert, auf der der
Jansenismus in die grosse pädagogische Reformdiskussion

des 18. Jahrhunderts führt.

1. Erzieher, Kind, Gnade - der Wandel der
Seele durch die Gnade

Jean
Duvergier de Hauranne (1581-1643), Abbé

de Saint Cyran, der mit Cornelius Jansenius

zusammen die erste Generation der Bewegung
prägte, gibt in einem der wenigen von ihm erhaltenen

Briefe an, dass er bereits vor seiner Verhaftung
durch Richelieu, 1637/38, der Erziehung herausragende

Bedeutung zugemessen habe. In der Zeit, als

er sich in die vollständige Einsamkeit in den Bois de

Vincennes zurückgezogen habe, um sich vollständig
von allen weltlichen Dingen zu lösen und sich nur
auf seine eigene Verfallenheit und die Gnade Gottes

in sich selbst zu konzentrieren, sei ihm das Kind
einer armen Witwe begegnet. Er konnte nicht
anders, als sich gerade in der totalen Einsamkeit des

Kindes als einer Prüfung und eines Zeichen Gottes
anzunehmen. "Je ne l'ai pu abandonner sans

déplaire à Dieu & sans violer les dispositions qu'il a mises

en moi, lesquelles j'ai regardées comme une

marque de sa sainte volonté" (Saint Cyran, in:
Fontaine 1738, I, S. CXIV). In der Anwesenheit des Knaben

und der ihm erwachsenden Erziehungsaufgabe
sieht er ein Zeichen Gottes - für das an sich
grundsätzlich dem Menschen verborgene Werk der Gnade

und Erlösung. Als die Soldaten ihn dann verhafteten,

musste er den Kleinen in die Obhut der
Einsiedler von Port-Royal geben, die sich seiner
an-nahmen. In der Geschichtsschreibung von Port-
Royal gilt diese Episode als die eigentliche Begründung

des Erziehungskonzeptes des Jansenismus.
In den Gesprächen, die der Abbé de Saint Cyran

in den wenigen Monaten zwischen seiner Befreiung
und seinem Tod mit den "solitaires de Port-Royal"
noch führen konnte, wird diese Episode und die

Kindererziehung zum eigentlichen religiösen
Schlüsselereignis (S. 192). Erziehung ist die Arbeit

im Weinberg Gottes, heisst es entsprechend der
biblischen Metapher. "Un laboureur, homme de bien,
ne mérite pas moins de Dieu après qu'il a fait tout
ce qu'il a pu pour faire porter du fruit à ses terres & à

ses vignes, quand elles ne portent rien, que lorsqu'elles

portent en abondance du bled & du vin" (S. 195).

Das Resultat der Erziehung ist dabei allerdings
auf keinen Fall das Werk des Menschen, nicht
anders auch der Misserfolg. Wer in der erfolgreichen
Erziehung handelt, ist immer Gott. Wenn sie

gelingt, hat Gott die Seele des Erziehers und jene des

Kindes zum Heil auserwählt. Somit kann die Erziehung

ein Zeichen für die Gnade Gottes im doppelten

Sinne sein, ein Zeichen der Auserwählung des

Erziehers und der Rettung des Kindes.

Erziehung ist für den Abbé von Saint Cyran der

apokalyptische Kampf gegen das Böse in der Welt,
die Kinderseelen werden durch den Teufel wie Burgen

belagert und müssen durch Erziehung
geschützt und gerettet werden. "Le diable fait la ronde

par dehors" (S. 195), heisst es apokalyptisch. "Il

attaque de bonnes heure les batisés. Il vient reco-
noître la place: si le Saint Esprit ne la remplit, il la

remplira. Il attaque les enfants; et ils ne le combattent

pas: Il faut le combattre pour eux. Une ivraie

jetté d'abord lorsqu'on s'endort lui suffit. Il ne cherche

que de petites ouvertures dans les ames tendres,

rimulas dit S. Grégoire, c'est-à-dire, ce qu'elles
ont de plus foible, & qu'il regarde dabord comme
des espérences & des marques de reprobation. La

séparation du monde sont les grands secours qu'
on leur peut rendre" (S. 195f.).

Auch die erzieherische Handlung wird im
gleichen Gespräch von Saint Cyran im theologischen
Kontext beschrieben. Wie mit der Menschwerdung
Christi Gott den Menschen ähnlich, aber nicht
gleich geworden ist, hat sich der Erzieher im Erzie-

hungsprozess dem Kinde anzunähern, ohne
allerdings ihm gleich zu werden. "Jesus Christ s'abaisse

pour mettre la brebis sur les épaulés, mais il ne fait
rien d'avantage" (S. 196); Erziehung führt zur
Ausschüttung des Heiligen Geistes vom Erzieher auf die
Kinder, "chaque particulier a sa Pentecôte comme
l'Eglise" (S. 198).

Das Konzept Saint Cyrans von Erziehung er-
schliesst sich ausschliesslich aus seinem theologischen,

sakralen Kontext. Im gleichen Kontext findet
es sich auch für Beichte und Busse in dem Werk, das

dem Jansenismus im niederen Klerus eine breite
Gefolgschaft sicherte, in Antoine Arnaulds 'De la

fréquente Communion' von 1644. In der wahren Beichte,

die durch Busse getragen wird, führt der
"directeur de conscience", der Beichtvater, den Sünder

wie ein Arzt zu einer inneren Heilung. Das

pädagogische Motiv ist für diesen Prozess gleichfalls

Metapher. "II se doit considérer comme un
Médecin à l'égard de son malade Enfin il doit se

considérer comme un homme qui est debout à l'égard
d'un enfant qui est tombé par terre, qui s'abaisse

pas tellement avec lui, qu'il se laisse tomber avec

lui" (Arnauld 1687, S. 50).

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1



Der Kern von Erziehung wie auch von Beichte
und Busse wird gebildet von den Konzepten der

göttlichen Gnade und der durch Gnade wandelbaren

Seele des Menschen. "La grace étant ainsi re-
ceuë dans l'ame elle touche, elle amolit, & enfin
elle convertit le cœur" (S. 44).

Busse und Beichte, wenn sie durch einen
ernsthaften, von Gnade erfüllten Priester geführt werden

- unter 10'OOO findet sich höchstens einer in der
Wahl Gottes (S. 51) -, wandeln schrittweise die Seele

nach innen und zu Gott, bilden sie. "Le prêtre le

[den Sünder, FO] forme ainsi, le prepare, & le guérit
peu à peu par toute cette diversité de graces, comme

JESUS-CHRIST forma peu à peu les Apôtres" (S.

45).
Die Konzepte der göttlichen Gnade und der

wandelbaren Seele machen den eigentlichen Rückgriff

des Jansenismus auf die Patristik im Allgemeinen

und insbesondere auf Augustinus und die
Konfrontation mit Scholastik und Thomismus wie auch

mit der im gleichen Moment entstehenden Theologie

der Societas Jesu aus. Am Konzil von Vienne,
1311, trennte sich die katholische Kirche mit der
thomistischen Formel "anima unica forma corporis"
in der Erklärung 'Fidei catholicae' dogmatisch von
dieser augustinischen Tradition (Schneider 1973).

Entsprechend dieser thomistisch-aristotelischen
Lehre ist die Seele die Form, welche der Materie
Körper Aktualität verleiht. Dementsprechend muss
sie die einzige Form des Menschen sein und enthält
in sich nicht mehrere Formen und kann ebenso wenig

einem Wandel unterliegen. Infolge dieser
dogmatischen Innovation verloren nicht nur die Lehre

von der Unsterblichkeit der Seele wie auch jene der
absoluten Verderbnis des "liberum arbitrium", des

freien Willens, durch die Erbsünde ihre Begründung.

Die Krise der Scholastik im 16. und im 17.

Jahrhundert hat dem traditionellen Augustinismus in

der Kirche erneut ein breites Feld eröffnet. Dabei

geht es weniger um die augustinische Ekklesiologie
als vielmehr um seine Gnaden- und Seelenlehre. So

unterschiedliche Phänomene wie die lutherische,

zwinglianische und calvinische Theologie, das

Oratorium in Frankreich oder dann der Jansenismus in

der Theologie und später der Pietismus oder der

Spiritualismus sind das Ergebnis der Krise der Scholastik

und des Revivals des Augustinismus. Zu Recht

spricht Obermann in diesem Zusammenhang von
einem "neuen intellektuellen Klima" (Obermann
1981) im Europa des 16. und 17. Jahrhunderts, das

sich geradezu durch den Rückgriff auf die Patristik
auszeichnet. Ebenso steht aber auch die philosophische

Innovation des Cartesianismus weitgehend im

Kontext dieser neuaugustinischen Mentalität (Gou-
hier 1978, Menn 1998).

Jansenius' Werk 'Augustinus' von 1640 gibt diesem

Revival umfassende dogmatische Gestalt, sein

Erfolg und seine ausserordentliche Wirkung
erklären sich allerdings einzig und allein aus dem hier
kurz skizzierten intellektuellen Kontext und kaum

aus der Attraktion der schwerfälligen Systematik.
Im Zentrum des Werkes steht die Lehre von der
vollständigen Verderbnis des freien Willens durch die
Erbsünde. Der Mensch im Stande der Sünde handelt
nur böse, seine Erkenntnis führt nur zur Unwahrheit

und sein Wille nur zum Bösen. Das "liberum
arbitrium" bleibt zwar erhalten, aber es kann nicht
mehr zum Guten und zur Wahrheit führen, es kann

nur noch Böses erkennen, Böses wollen und ebenso

nur noch Anlass zu bösen Handlungen geben.
"Voluntas libera est in malis" (Jansenius 1641, II, S. 188).

Aus dieser Verderbnis und Unfreiheit des "liberum

arbitrium" führt einzig und allein die göttliche
Gnade heraus. Die Dogmatik des 'Augustinus' von
Jansenius basiert auf einer breitest angelegten
Gnadenlehre, die auf die Patristik zurückgeführt und als

Apologie polemisch gegen Scholastik und Jesuiten-

Theologie, das heisst gegen jegliche rationale Form

von Theologie zugespitzt wird. Theologie im Sinne

von Jansenius ist nicht Argumentation, sondern
autoritatives Wort, Verheissung und Offenbarung aus
Gnade.

Die göttliche Gnade wirkt nicht uniform,
sondern sie erfolgt allmählich abgestuft, je nach
Zustand der menschlichen Seele, und ersetzt sukzessive

in zunehmender Form die Aktivität des

verdorbenen freien Willens. Je nach Wirkung des

entsprechenden Gnadentypus kann dementsprechend

die Seele wieder unterscheiden zwischen gut
und böse, sie kann ihre eigene Verfallenheit erkennen,

und sie wird auf sich selbst gelenkt (III, S. 20),

bis der freie Wille zu "parva et imperfecta Charitas",
(III, S. 219) zur Kraft kommt und auch wieder Gott
um Gnade bitten kann, und schliesslich handelt der
verdorbene freie Wille ganz aus der göttlichen Gnade

heraus, er wird Teil der göttlichen Gnade, er wird
zu "Charitas perfecta".

Ausgehend von dieser ausdifferenzierten Lehre

über die verschiedenen Formen und progressiven
Wirkungen der göttlichen Gnade wird bei Jansenius
auch das augustinische Konzept des "gradus" der
Seele ausgebaut. Je nach Gnadentypus, der
empfangen wird, erlangt die Seele einen neuen höheren

Gradus. Dabei kann sie auch wieder zurückfallen

und sich der Wirkung als unwürdig erweisen.
Dieser Wandel der Seele vollzieht sich rein innerlich,

geradezu durch die zunehmende Ablösung der
Seele von allem, was sie an die äussere Welt bindet,
und von dieser Welt insgesamt, insbesondere von
der eigenen Fleischlichkeit - darum der strenge
Dualismus. Die Transformation der Seele, die
Erreichung eines höheren Gradus, entsteht durch die

Wirkung der Gnade und die Wahl Gottes. Er bleibt
dem Menschen selbst verborgen und ungewiss.
Aber durch die Gnade kann der Mensch wieder
zunehmend Wahrheit erkennen, Gutes vom Bösen
unterscheiden und Gutes tun.

In dieser Perspektive gewinnt die Lenkung des

Menschen auch ihre Attraktivität. Der Mensch muss

so gelenkt werden, dass die höhere Gnade wirken
kann. Ganz in diesem Sinne wird auch Erziehung als

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1



Teil der autoritativen Theologie verstanden, dient
ihr als Metapher ihrer Wirkung. Die Gnade bewirkt
durch den Erzieher den Wandel in der Seele, der Er-

zieher/Directeur de conscience selbst hat sich ganz
auf die Stufe der Seele herabzuneigen, auf sie
einzulassen, ohne sich dabei allerdings auf sie herab zu
begeben.

2. Jansenistische theologische Pädagogik -
die Reform der Pädagogik

Wird
das pädagogische Konzept in diesem

theologischen Kontext verallgemeinert
und als Metapher für die Orientierung

des menschlichen Handelns an der Gnade grundlegend,

so entwickelt sich darüber hinaus eine argu-
mentativ-epistemische Reform, die schliesslich zu
einem eigenständigen Pädagogik-Epistem führt, das

aus seinem theologischen Kontext herausgelöst
werden kann.

Pädagogische Argumentationen sind bis ins 16.

Jahrhundert in unterschiedlichen Kontexten
angesiedelt. Im Vordergrund steht dabei die
humanistisch-antike Tradition mit dem Republikanismus
und der breit gefächerten didaktischen, methodischen

Literatur (Grafton/Jardin 1986). Weitgehend
davon losgelöst entwickelte sich - quasi als

eigenständiger höfischer Typus des pädagogischen
Diskurses - die Gattung des Fürstenspiegels, der als

Leitfaden für die Erziehung eines bestimmten Fürsten

dient oder präskriptiv auf eine fiktive Fürstenerziehung

zugeschnitten ist (Singer 1981). Neben diesen

zwei bzw. drei Haupttypen der pädagogischen
Wissensformen entwickelt sich auch im Rahmen der
medizinischen Literatur eine gewisse curative
pädagogische Reflexion. Neben diesen, mehr oder
weniger eigenständigen pädagogischen Argumentationen

hält sich der Grossteil pädagogischer
Konzepte aber selbstverständlich bis ins ausgehende 17.

Jahrhundert strikt - und im weiteren Sinne auch
noch im 18. Jahrhundert - im engen theologischen
Kontext.

Umso erstaunlicher ist es darum, dass diesbezüglich

gerade seitens einer extrem konservativen und
orthodoxen theologischen Strömung wie dem
Jansenismus eine tief gehende Innovation eingeleitet
wird. Ausgangspunkt dafür ist der Zusammenbruch
der zweiten Verfolgungswelle des Jansenismus in
der gallikanischen Kirche und die Ausrufung des
Kirchenfriedens 1669, was für kurze Zeit diese

Strömung quasi als Siegerin des innerkirchlichen Kampfes

und der theologischen Auseinandersetzung
erscheinen liess.

Im Herbst 1670 erschien unter dem Verfassernamen

Sieur de Chanteresne im Privileg des Königs
und mit der theologischen Approbation der
Sorbonne ein Werk 'De l'éducation d'un Prince, divisé
en trois parties, dont la dernière contient divers
traittez utiles à tout le monde' (Paris 1670). Das
Werk konnte sehr schnell dem Jansenismus
zugeordnet werden, enthielt es doch zwei namentlich

gekennzeichnete Discours aus dem Nachlass von
Blaise Pascal, was dazu führte, dass dieser für den
Verfasser gehalten wurde. Eine zweite und dritte
veränderte, bald folgende Auflage brachte
allerdings bedeutsame Änderungen, und schliesslich
konnte das Buch ohne Widerspruch Pierre Nicole,
dem neben Antoine Arnauld bedeutsamsten Führer
des Jansenismus in der dritten Generation,
zugeordnet werden (James 1972, S. 180).

Der politisch-kirchliche Kontext macht die
Aufgabenstellung von Nicoles Erziehungstraktat, der
sich offensichtlich in die Tradition der Prinzenerzie-
hungs-Texte einreiht, klar. Die Jansenistische

Strömung beansprucht für sich als halbwegs offiziali-
sierte Führung der gallikanischen Kirche die
Aufgabe der Erziehung des Dauphins.

Aber gerade diese Aufgabenstellung kann zuerst
im theologisch-kirchengeschichtlichen Kontext als

ausserordentlich irritierend erscheinen. Bekannt
geworden ist der Jansenismus durch seine "Solitaires
de Port Royal", das heisst durch den Rückzug aus
der Welt in die Einsamkeit, um sich dort ungestört
gänzlich auf die eigene Innerlichkeit und die
Wirkung der Gnade Gottes auszurichten. Wie kann
aber der Prinz, der von Gott auserwählt ist, in der
Welt zu herrschen, jansenistisch erzogen, das heisst
in die Abgeschiedenheit von der Welt geführt werden.

Noch 1652 ermahnte der damalige intransi-
gente Führer der Bewegung, Martin de Barcos, die
Äbtissin von Port Royal, als diese ihn benachrichtigte,

eine Prinzessin - Marie de Gonzague, Gemahlin
des Königs von Polen - hätte sich ihr anvertraut.
"Mais j'ay peur que vous ne luy soyez pas plus utile
en effet, que S. Jean Baptiste l'a esté a un Roy" (Barcos

1652/1956, S. 143). Für Könige und Prinzen sind
Almosen und gute Werke in der Welt kein Opfer,
und der Weg aus der Welt ist ihnen verbaut, da Gott
ihnen Aufgaben in der Welt aufgetragen hat. Für
de Barcos ist die Aufgabe der Äbtissin vor allem
durch die Nachfolge Johannes des Täufers
bestimmt, und nicht von einem Enthusiasmus für die
"direction de conscience" der Prinzessin.

Nicole kehrt in seinem Traktat über die
Prinzenerziehung jetzt allerdings die Argumentation
genau um; weil die Jansenisten wissen, wie der Prinz
durch die Erziehung aus der Welt geführt werden
kann, sind sie die Einzigen, die sich der Aufgabe der
Prinzenerziehung annehmen können. Und in dem
Sinne ist auch der Traktat nützlich für alle; er
argumentiert, dass der Mensch aus der Welt herausgeführt

und gleichzeitig für die Aufgaben in der Welt
vorbereitet werden kann. Der Prinz ist dabei nur ein
Extremfall.

Ist nun die jansenistische Theologie autoritativ,
apologetisch und verzichtet auf rationale
Argumentation, so wird im pädagogischen Traktat gerade

auf Argumentation aufgebaut.
Schematisch zusammengefasst werden dabei

vier Konzepte argumentativ entwickelt:

- Der Rahmen der Erziehung des Prinzen liegt in

der äussern Einsamkeit mit seinem Erzieher, dem

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1



"directeur de conscience", und den Gegenständen,

in die er eingeführt wird. Dabei ist
allerdings die Qualität des Erziehers nicht die Kenntnis

dieser Gegenstände, sondern "n'a point de

nom, & que l'on attache point à une certaine
profession" (Nicole 1670, S. 8). Das heisst, der

Ausgangspunkt dabei ist die Tatsache, dass der
freie Wille des Erziehers durch die Gnade Gottes

gelenkt wird.

- Das zweite Argument besteht in der cartesischen

Methode, die die Verfahren der Erkenntnis nicht
auf die Gegenstände, sondern auf die Operationen

und die Natur bzw. den Zustand des eigenen
Geistes selbst lenkt (S. 9f.).

- Das dritte Argument besteht in der Art und Weise,

wie der Prinz in die "sciences des hommes" (S.

16), in die Geschichte und in die Politik, eingeführt

wird. Dabei wird die "solitude", die janse-
nistische Einsamkeit, gänzlich in die eigene
Innerlichkeit verschoben. In dieser Wissenschaft
lernt der Prinz, wie im Umgang der Menschen
und insbesondere im Umgang mit Menschen, die
Macht haben, "les grands", Lug und Trug, Bosheit

und Täuschung bestimmend sind. Moral und

Tugend können nur aus der eigenen Innerlichkeit
kommen, aus der innern, absoluten Einsamkeit,
die sich nicht ausserhalb von Geschichte und Politik

ansiedelt, sondern in der Geschichte als

Selbstbezug bestehen kann. Dieser Selbstbezug
verweist aber ebenso auf die eigene Verfallenheit.

Für eine moralische Umkehrung wird das

vierte, entscheidende Argument eingeführt.
- Das vierte Konzept löst die Frage, wie der

Mensch durch den Rückzug in sich selbst, in seine

eigene geistige Innerlichkeit, gut werden kann.
Ausgangspunkt dafür ist ein radikaler Dualismus
und die sinnliche Wahrnehmung der Ordnung in

der Natur (S. 71 f.). Allerdings ist auf dem Weg
der rationalen Erkenntnis und der Beobachtung
des Geistes als erkenndender Geist nur seine
Verfallenheit möglich, aber in keinem Fall seine

Errettung und Vollendung. "Ce remède ne peut
donc se trouver par la raison, il se découvre tout
à coup" (S. 67). Die Erziehung wird abgeschlossen

durch Offenbarung und dadurch, dass der
verdorbene freie Wille des Prinzen ersetzt wird
durch die göttliche Gnade, durch die Erlösung.
Im Rahmen der Schrift wird dementsprechend

nicht nur ein konkreter Lehrplan entwickelt,
sondern argumentativ wird dargelegt, wie der ganze
Erziehungsvorgang darin besteht, dass der Prinz aus
der Welt in die Einsamkeit seiner eigenen Innerlichkeit

und von hier aus wieder in die Welt geführt
wird, und wie im selbstreflexiven Verhältnis die

göttliche Gnade wirken kann. Dabei wird auch hier
erneut die Graduslehre zugrunde gelegt im Sinne
der Ausrichtung der einzelnen pädagogischen Schritte

an der jeweiligen Stufe der Seele des Kindes.

Entscheidend dabei ist, dass weder der Anfang -
das Flandeln des Erziehers aus göttlicher Gnade -
noch das Ende - das Flandeln des Zöglings aus der

göttlichen Gnade - pädagogischer Kausalität
zugänglich ist, während aber die eigentlichen erzieherischen

Massnahmen induktionkausal angelegt
sind.

Nicoles Schrift über die Prinzenerziehung
entwickelt theologisch wie auch pädagogisch eine
nachhaltig innovative Wirkung ähnlich dem Pietismus

im protestantischen Raum. Theologisch führt
sie innerhalb des Jansenismus zur ersten, schliesslich
doch theologisch-argumentativ verlaufenden
Auseinandersetzung über die "grace générale", einer
Gnadenwirkung, die allen Menschen zuteil werden
soll in Form der Zugänglichkeit der Seele für den
Wandel - der Ansatz jeglicher Erziehung (James

1975, S. 7ff.).
Für die hier vorgetragene These hingegen ist

bedeutsam, dass der Traktat über die Prinzenerziehung

alsbald zum Muster einer neuen Erziehungsreflexion

wird, in der der präzise dogmatisch
bestimmte theologische Kontext zunehmend
aufgegeben oder sogar ersetzt werden kann. Bis zu
Rousseaus 'Emile' von 1762 - nicht zufällig dem
Jahr, in dem der politische Jansenismus den Gipfel
seines Einflusses erreicht und den König zwingt, die
Jesuitenschulen zu schliessen - ist der Weg in die
Einsamkeit über Natur und Geschichte der Weg in

die eigene Innerlichkeit, die in autoritativer persönlicher

Offenbarung und im Bekenntnis ihren Ab-
schluss und die Öffnung und Wirkung nach aussen

gewinnt.
Innovativ wirkt dabei der Jansenismus nicht nur

in der Gattung der pädagogischen Argumentation,
sondern auch in seiner konterfaktischen Architektur,

die auf absolute Innerlichkeit bezogen wird und
damit dem neuzeitlichen Empirismus der
Naturwissenschaften übergeordnet werden kann. Erziehung
zielt damit immer auf etwas, das mehr ist als

Lernen, dem aber Lernen selbst in seiner empiristischen
Konstellation als intentional-kausales Vehikel dient.

3. Pädagogische Reform - die Heilung des
freien Willens und die Reform der Welt

Im
Zentrum dieser pädagogischen Argumentation

steht die Seele des Kindes, beziehungsweise
deren Gradus, die Stärke des innern Lichts, dem die

Tätigkeit des Geistes innerlich ausgesetzt werden
kann. "Ce n'est pas proprement les Maistres ny les

instructions étrangères qui font comprendre les

choses: elles ne font tout au plus que les exposer à

la lumière intérieure de l'esprit par laquelle seule

on les comprend" (S. 35).

Am Gradus oder, mit der Lichtmetapher, an der
Helligkeit des innern Lichtes im Kind misst sich der
vorzunehmende nächste Schritt in der Erziehung in

Richtung auf die nächste Stufe der Gnade und von
deren Wirkung.

Trotz dieser absoluten Innerlichkeit, auf die die

eigentliche pädagogische Reform ausgerichtet ist,

artikuliert sich diese auch in institutionellen
Reformvorhaben. Das Erziehungserlebnis des Abbé de

ZpH Jg. 8(2002), H. 1 47



Saint-Cyran von 1637 wird bereits als Berufung zur
institutionell konzipierten Reform der "petites écoles

de Port-Royal" verstanden. Die Schulen, die sich

in der Folge im Umfeld der beiden Klöster von Port-

Royal und der entsprechenden Rückzugshäuser der
Einsiedler entwickeln und schon 1660 durch das

Verbot wieder ausgelöscht werden, zeichnen sich

aus durch ihre ausserordentliche Kleinheit - von
daher ihre Bezeichnung als kleine Schulen. Ganz im

Gegensatz zu den grossen Collèges der Jesuiten, der

"grandes écoles", die erst mit der zweiten Schulstufe

einsetzten, sollten die Kinder so früh als möglich
in die jansenistischen "Schulen" gebracht werden
und dort vor allem in einen persönlichen Bezug zu

den "Lehrern-Solitaires" eingebunden werden.
Erziehung - nicht Schule - ist der Weg aus der äussern

in die innere Einsamkeit. Die kleine Schule, die erst
noch auf das Land nach "Port-Royal des champs"
verlegt wird, ist eine kleine, geschlossene und
kontrollierbare Einsiedelei, in der die Kinder zusammen
mit den Lehrern in asketischer Einfachheit leben.
Dies erklärt, warum in diesen zwanzig Jahren ihrer
Existenz nur etwas mehr als 100 Schüler/Kinder
aufgenommen werden konnten (Delforge 1985, S. 213ff.).

Allerdings ist der Aufwand, den die Bewegung
für diese kleinen Schulen betrieb, entsprechend den

Reformerwartungen fast unbeschränkt. Die meisten

der "Solitaires" haben in der einen oder andern
Form an der Erziehung dieser Kinder teilgenommen,

allen voran Pierre Nicole und Antoine
Arnauld, die eigentlichen Führerfiguren selbst, aber
auch so hervorgehobene Wissenschaftler wie der
Grammatiker Claude Lancelot oder Blaise Pascal.

Im Zentrum steht dabei allerdings die breite
Innovation des Lehrpianes und der entsprechenden
Schulbuchproduktion, an der alles, was Rang und
Namen hat in der Bewegung, beteiligt ist. Delforge
zählt dazu 38 Bücher auf, die weit über die

Zerstörung der Schulen hinaus erscheinen und ihre

Wirkung entwickeln (Delforge 1985, S. 330).

Ohne Zweifel stehen dabei die Logik von Nicole

und Arnauld von 1663 und die Grammatik von
Arnauld und Lancelot von 1662 im Zentrum. Dies

nicht nur wegen ihrer bedeutenden wissenschaftlichen

Nachwirkung, sondern auch wegen der engen
Verbindung, die diese zwei Werke zwischen Wissenschaft

und Neu-Augustinismus konstituieren. Grammatik

und cartesische Methode sind die entscheidenden

Vehikel, um den Geist von den äussern

Gegenständen weg zu führen und auf seine eigene
Tätigkeit und Schwäche zu lenken.

Dementsprechend nimmt auch die Muttersprache,

"le vulgaire", das heisst das Französisch, eine

eigenständige Rolle in der Erziehung ein und wird
eigentliche Unterrichtssprache. Auch diese
institutionellen Reformen werden in Nicoles Traktat über
die Prinzenerziehung weiter ausgeführt und in

ihren theologisch-pädagogischen Kontext
argumentativ eingebettet. Geschichte und Geographie
treten hier neben die bereits in den kleinen Schulen

entwickelten curricularen Neuerungen.

Der grosse Reform-Lehrplan für die höhere
Bildung, 'De la Manière d'Enseigner et d'Etudier les

Belles-Lettres, par Rapport à l'Esprit et au Cœur',

von Charles Roland, der 1726 erscheint, führt diese

pädagogischen Reformansätze der Grossinstitutionen

"Collège" und "Université" entsprechend weiter

(Rollin 1726/1745). Auch wenn das Ziel, die
innerliche Bekehrung, immer wieder aufgeführt wird
(z.B. S. Ixxxij) und Rollin die jansenistische Tradition
seines umfangreichen Reformplanes immer wieder
offen markiert (Ferté 1902, S. 227), so richtet sich

die Reform ohne Zweifel auf die pädagogische
Grossinstitution aus, die akzeptiert und nicht mehr
durch "kleine Schulen", die Erziehung in der
Einsamkeit, ersetzt werden soll.

4. Reform und Kontinuität im 18. Jahrhundert

Weder
die jansenistische Theologie noch

die jansenistische Pädagogik bzw. Politik
stellt im ausgehenden 17. und im

beginnenden 18. Jahrhundert eine erratische Entwicklung

dar. Dies betrifft sowohl den kulturellen Kontext

als auch die Langzeitwirkungen. Im Pietismus
im evangelischen Kontext sind ähnliche Entwicklungen

im Gange, wie sich auch im Umfeld der anglikanischen

Kirche und der Dissenters Konstellationen
herausbilden, die in eine gleiche Richtung weisen.

Die Reformen und die sie fassenden Konzepte
des ausgehenden 18. Jahrhunderts haben ihre
Vorgeschichte, oder umgekehrt, die sakral gefassten
Reformen und die Konzepte des 17. Jahrhunderts
haben eine Langzeitwirkung, die weit in die sich

säkular verstehende Moderne hineinreicht. Historisch

ist das mehr als eine basale Kontinuitätsannahme.
Was in diesem Zusammenhang von Interesse sein

soll und worauf mit diesen Bemerkungen das

Augenmerk gelegt werden soll, ist die Kontinuität
sakraler oder viel mehr sakralisierender Konzepte in

Pädagogik und Politik im 18. und auch im 19.

Jahrhundert.

In neueren Untersuchungen zur politischen und

philosophischen Geschichte wird auf diesen
Sachverhalt immer wieder hingewiesen; sie zeigen die
historische Entwicklung in einer viel komplexeren
Dynamik (Cottret 1998, Van Kley 1996, Maire 1998),

als sie jene darstellen, die von einem radikalen
Neuanfang ausgehen, der dann zwischen Rousseau und

Kant verortet wird. Die Ergebnisse dieser Arbeiten
zeigen nicht nur die Wirkungsmacht der sakralen

Konzepte, sondern auch die Probleme, die rationale
Humanwissenschaften und rationale öffentliche
Diskurse, der Versuch eines Neuanfangs, im Übergang

gerade zu bewältigen haben.
In der Pädagogik sind diese Prozesse kaum

abgeschlossen, in gewissem Sinne geraten sie eben erst

ins wissenschaftliche Blickfeld. Ohne Zweifel
versuchte sich die pädagogische Diskussion seit dem

18. Jahrhundert immer wieder von der theologischen

Kontinuität abzugrenzen, doch ermöglichte
gerade der pädagogische Diskurs immer wieder

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1



auch die Kontinuität zu wahren. Rousseau bricht in
seinem Erziehungskonzept zwar radikal mit dem

theologischen Dogma der Erbsünde, das der
Jansenismus noch einmal stark machte. Damit steht ihm
aber gerade das neuaugustinische Konzept des

erzieherischen Weges in die Innerlichkeit über Gesellschaft

und Geschichte offen, mit dem der Jansenismus

seine Reformen fasste (Osterwalder 1995,

1998).

Quellen
Arnauld, Antoine: De la Fréquente Communion (1643). Ly¬

on 91687

Barcos, Martin de: Correspondence. Luden Goldmann
(Hrsg.). Paris 1955

Fontaine, Nicolas: Mémoires pour servir à l'histoire de Port-
Royal. 2 Bde. Cologne 1738

Jansenius, Cornelius: Augustinus. 3 Bände (1640). Paris 1641

[Nicole, Pierre]: De l'Education d'un Prince. Paris 1670
Rollin, Charles: De la Manière d'Enseigner et d'Etudier les

Belles-Lettres, par rapport à l'Esprit et au Cœur. 3 Bde.

(1726). Paris 1765

Literatur
Cottret, Monique: Jansénisme et Lumières. Pour un autre

XVIIIe siècle. Paris 1998

Delforge, Frédéric: Les petites écoles de Port-Royal. 1637-
1660. Paris 1985

Ferté, Henri: Rollin, sa vie, ses œuvres et l'Université de son
temps. Paris 1902

Gouhier, Henri: Cartésianisme et Augustinisme au XVIIe
siècle. Paris 1978

James, Edward D.: Pierre Nicole, Jansenist and Humanist. A
Study of his Thought. The Hague 1972

Maire, Catherine: De la cause de Dieu à la cause de la Nation.
Le jansénisme au XVIIIe siècle. Paris 1998

Menn, Stephen: Descartes and Augustine. Cambridge 1998
Obermann, Heiko A.: Masters of the Reformation. The

Emergence of a new intellectual climate in Europe. Cambridge
1981

Osterwalder, Fritz: Die pädagogischen Konzepte des Janse¬

nismus im ausgehenden 17. Jahrhundert und ihre
Begründung. In: Jahrbuch für Historische Bildungsforschung.

Bd. II. Weinheim/München 1995
Osterwalder, Fritz: Der Prinz über der Geschichte. In: Chantal

Grell/Werner Paravicini/Jürgen Voss (Hrsg.): Les princes et
l'histoire du XlVe au XVIIIe siècle. Bonn 1998

Schneider, Theodor: Die Einheit des Menschen. Die
anthropologische Formel 'anima unica forma corporis' im
sogenannten Korrektorienstreit und bei Petrus Olivii. Ein

Beitrag zur Vorgeschichte des Konzils von Vienne. Münster
1973

Singer, Bernhard: Der Fürstenspiegel in Deutschland im Zeit¬

alter des Humanismus und der Reformation. München
1981

Van Kley, Dale K.: The Religious Origins of the French Revo¬

lution. New Havan/London 1996

Pietismus und
Pädagogik

Juliane Jacobi

Der
Pietismus ist in der Geschichte der Pädago¬

gik der letzten Jahrzehnte eher stiefmütterlich

behandelt worden. Zu dieser Vernachlässigung

haben mehrere Faktoren beigetragen: das

"Erbe der Aufklärung", das die deutsche pädagogische

Historiographie nach dem zweiten Weitkrieg,
vor allem jedoch nach der kritischen
bildungsgeschichtlichen Phase der sechziger Jahre mehrheitlich

für sich in Anspruch nahm, die omnipräsente
Wahrnehmung einer gradlinig verlaufenden
Säkularisierung in der Nachfolge von Max Webers

religionssoziologischer Analyse der modernen Welt und
die spezifisch deutsche Selbstbeschreibung der

Pädagogik. Diese zeichnete sich dadurch aus, dass

sie als Wissenschaft von der Menschenbildung Campes

Revisionswerk, in dem das Erscheinungsdatum
des 'Emile' 1762 zum Wendepunkt des Denkens

über Erziehung stilisiert worden ist, zum Ausgangspunkt

der eigenen Geschichte machte. Dies führte,
wenn es überhaupt zu einer Darstellung der
pietistischen Pädagogik kam, zur Reproduktion von
stereotypen Urteilen, denn was "pädagogisch" ist,

bestimmte eine bestimmte Facette der aufklärerischen
Anthropologie. So kam Herwig Blankertz in seiner

'Geschichte der Pädagogik' zu dem Schluss: "Dieses

System pietistischer Pädagogik kann als ein besonders

transparentes Beispiel normativer Pädagogik
gesehen werden. Normative Pädagogik geht von
vorpädagogischen Voraussetzungen aus, setzt diese

in Erziehungsziele um, bestimmt dann die
Erziehungsmittel und kommt in einem scheinbar
durchgängigen Begründungszusammenhang zu klaren
Handlungsanweisungen" (Blankertz 1982, S. 51,

Hervorhebung JJ). Ein differenzierteres Urteil fällte
Heinz-Elmar Tenorth in seiner 'Geschichte der
Erziehung': "Die voraufklärerische Theorie der Erziehung

hatte also dem gedanklichen Erfolg der
Aufklärungspädagogik entschieden vorgearbeitet. Die

Epoche war in ihrer Erziehungspolitik gleichzeitig
durch praktische Vorbilder angeregt, wie sie u.a. bei

den Pietisten realisiert worden waren. In Schulen
und pädagogischen Einrichtungen, wie sie z.B.

August Hermann Francke (1663-1727) in Halle und
seinem Waisenhaus in Gang gesetzt hatte, war ein

neues Verständnis von Erziehungspraxis und -théorie

jenseits der religiösen Enge schon vorbereitet,
auf das sich die Philanthropen dann mit ihren eigenen

institutionellen und praktischen Neuerungen
stützen können" (Tenorth 1988, S. 78f.).

Ich möchte im Folgenden anhand von vier Aspek-

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1


	Jansenismus und pädagogische Reformen im ausgehenden 17. Jahrhundert

