
Zeitschrift: Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pädagogische Hochschule Zürich

Band: 8 (2002)

Heft: 1

Artikel: Wissen zwischen rationalem Idealismus und Religion : die
Encyclopédie von Diderot und d'Alembert

Autor: Bürchler, Felix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901821

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901821
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wissen zwischen
rationalem

Idealismus und
Religion

Die Encyclopédie von Diderot und d'Alembert

Felix Bürchler

Ein
Blick in pädagogisch-historische Standard¬

werke wie Reble (1999), Menck (1999), aber
auch Schwarz (1829)1 genügt, um festzustellen,

dass der Encyclopédie, herausgegeben von
Diderot und anfänglich auch von d'Alembert2, in der

Pädagogik keine Bedeutung beigemessen wird3.
Diesem falschen Geschichtsbild wird der Stellenwert
dieses Werkes in der damaligen Zeit und die Bedeutung

des Begriffes Methode in Zusammenhang mit
der Ordnung und Darstellung des Wissens

entgegengestellt.

Die Verkaufszahlen der Encyclopédie überstiegen

sowohl die Erwartungen der Herausgeber4 wie
auch die der Verleger. Von 1751 bis 1782 wurden
etwa 25'000 Exemplare gedruckt, was verglichen mit
der Erstauflage des ersten Bandes von 2075 Stück

eine etwa zwölf Mal höhere Auflage5 bedeutet.
Gemäss dem Artikel zum Stichwort "encyclopédie"
(vgl. 1755, Band 5), verfasst von Diderot, zielt die

Encyclopédie darauf ab, erstens die auf der
Erdoberfläche verstreuten Kenntnisse zu sammeln und
zweitens das allgemeine System dieser Kenntnisse
den Menschen darzulegen und den nachfolgenden
Generationen zu überliefern, damit die Arbeit der

vergangenen Jahre nicht nutzlos für die kommenden

Jahrhunderte sei. Die pädagogische Relevanz

dieses Werkes, die mit der Hoffnung auf Fortschritt
in Beziehung steht, ist offensichtlich. Die folgenden
Generationen sollen das Wissen, das in der
Encyclopédie gefasst ist, lernen, ihr Handeln danach

richten und die weiteren Kenntnisse darauf aufbauen.

Dass die Leserinnen und Leser Lexika, Wörterbücher

und Enzyklopädien als verbindlicher verstehen

als Zeitungen oder Monographien, hebt die

Bedeutung der Encyclopédie für die Pädagogik weiter

hervor. Auch inhaltlich ist diesem Werk im
Bereich der Pädagogik ein bedeutsamer Gehalt
beizumessen, was in der Folge belegt wird. Die

Encyclopédie wird zuerst daraufhin untersucht, was
die Kritiker der Encyclopédie bzw. was die Zeitgenossen

unter "Reform" verstanden haben. Dies

wird im Anschluss daran mit der Pädagogik der
Encyclopédie in Verbindung gebracht.

Die Encyclopédie entstand im Zeitraum zwischen
1750 und 1780. Der Verleger Le Breton erteilte Denis

Diderot 1746 den Auftrag, die zwei 1728 erschienenen

Bände der englischen Cyclopaedia von
Ephraim Chambers zu übersetzen. Diderot weitete
den Auftrag Le Bretons aus, indem er vor allem die
Anzahl Stichworte ausdehnte und die Verknüpfungen

der einzelnen Artikel zu einem zusammenhängenden

System weiter ausdifferenzierte (vgl. Diderot,

'Prospectus' 1750 und d'Alembert, Discours

préliminaire 1751, S. xxjv-xxv). Im 'Prospectus' stellt
Diderot im November 1750 seinen Plan für die
Encyclopédie vor, und bereits ein Kalenderjahr später
erscheint der erste Band, der neben dem berühmten
'Discours préliminaire de l'Encyclopédie', einer
Einleitung von d'Alembert, auch die ersten Artikel zu
den alphabetisch geordneten Stichworten umfasst.
Bis 1757 erscheint jedes Jahr ein weiterer Textband,
aus politischen Gründen jedoch verzögerte sich
danach die Veröffentlichung, obwohl die Arbeit
weitergeführt wurde, sodass 1765 die Bände 8-17 in

den Verkauf gelangen konnten. Der Verleger Le

Breton veränderte gewisse Artikel unter dem Druck
der Zensur und aus ökonomischen Überlegungen
(vgl. dazu Darnton 1993) in einem Ausmass, dass

Diderot ab 1765 die Mitarbeit an den Textbänden
zurückwies. Ab 1765 verfasste Diderot nur noch die

Erklärungen in den 'Planches', und 1772 zog er sich

ganz zurück. Neben den Textbänden wurden von
1762 bis 1772 zehn nach Themengebieten gegliederte

Bildbände, die so genannten 'Planches',
erarbeitet. Die gestochenen Darstellungen enthalten
schriftliche Erläuterungen. 1776 und 1777 erschienen

weitere vier Textbände, 'Supplément', und
1777 ein weiterer Bildband, 'Suite du recueil de

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1 39



planches'. Die letzten Textbände erschienen 1780.

Sie führen zusätzliche Stichworte, enthalten knappe

Zusammenfassungen von Artikeln früherer Bände

und ergänzen die entstehungsbedingt fehlenden

Verweise auf andere Artikel.
Um die pädagogische Konzeption vor Rousseaus

'Emile' zu diskutieren, werden lediglich der
'Prospectus' von 1750 und die Bände vor 17626

berücksichtigt. Bereits der 'Prospectus' und der erste Band

der Encyclopédie lösten bei den Jesuiten7, die in
Frankreich im 17. und 18. Jahrhundert im Bereich
der Schule sehr bedeutsam waren und die Politik
Frankreichs in der Mitte des 18. Jahrhunderts im
Wesentlichen bestimmten8, einen Sturm der Entrüstung

aus. Nach dem Erscheinen des zweiten Bandes

erreichten die Jesuiten ein Druckverbot, das später
wieder aufgehoben wurde.

Im Vorwort zu den Ausgaben von 1759 und 1763

geht d'Alembert auf verschiedene Kritiken ein, die
an ihn herangetragen wurden. Es sind letztlich
kirchlich-religiöse Einwände, die den Herausgebern
Schwierigkeiten bereiteten9. Ihnen wird die
mangelnde Bedeutung des Glaubens an Gott vorgeworfen.

Bereits die Analyse des Werktitels 'Encyclopédie,

ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts
et des métiers' macht die Reaktion der Kritiker
erklärbar. Das zentrale Kriterium ist das "raisonné".
D'Alembert schreibt im Discours préliminaire (S. i)

von "connoissances humaines", die nicht aus
willkürlichen Hypothesen abgeleitet sind (vgl. Vorwort
zu den Ausgaben von 1759 und 1763). Es sei

unwichtig, woher die Kenntisse stammen, einzig
relevant sei, dass der Mensch Nutzen daraus ziehe (vgl.
Discours préliminaire, S. i): eine Argumentation, die
der kirchlich-religiösen in mehrfacher Weise
entgegensteht.

Die "arts" sind von den "sciences" nicht gänzlich
unterschieden: Sie haben den gemeinsamen
Ursprung in der "industrie" (Arbeit). Beides bezeichnet

ein System von Regeln, aber sie unterscheiden
sich wie folgt: Wird ein Gegenstand hergestellt, so
heissen die Sammlungen und die fachmännische

Aufstellung von Regeln, nach denen er hergestellt
wird, "art". Wird der Gegenstand unter verschiedenen

Gesichtspunkten bloss betrachtet, so heissen

die Sammlungen und die fachmännischen Aufstellungen

von Regeln "science". Im 'Discours préliminaire'

(S. i) meint d'Alembert, dass sich die
Wissenschaften und Künste gegenseitig weiterhelfen. Die

Reihenfolge der Begriffe im Titel ist sicher nicht
zufällig und lässt auf eine Hierarchie innerhalb dieser

Begriffe schliessen. Auffallend aber ist doch, dass

die Kluft zwischen Wissenschaften, Künsten und
Gewerben geringer werden sollte. Der Titel zielt also

auf eine Reduktion der gesellschaftlichen Hierarchie

ab, was dem Jesuitenorden, mit seiner inneren
Organisation, der missionarischen Funktion und
seiner politischen Macht zuwiderlief.

Die Textbände enthalten Artikel zu alphabetisch
geordneten Stichworten. Darin wird ein Begriff
Bereichen wie zum Beispiel Geschichte, Botanik oder

Optik, zugeordnet. Konnte ein Stichwort mehreren
Bereichen zugewiesen werden, so ist der Artikel
dementsprechend gegliedert. Im Artikel wird der

Begriff definiert und unter Umständen be- bzw.
umschrieben. Sahen die Verfasser und Herausgeber
Berührungspunkte zwischen verschiedenen
Stichworten, wurde darauf verwiesen. Das Stichwort
"enseigner" wird im Band 5 von 1755 nicht aufgeführt,

dagegen wird über dreizehn Spalten das

Stichwort "education" dargelegt. Es sei ein "terme
abstrait & métaphysique" und umfasse einerseits
die Pflege und andererseits die Erziehung und den
Unterricht der Kinder. Die Erziehung habe davon
abgeleitet drei Objekte: 1. die Gesundheit und die

gute Gestaltung des Körpers, 2. das, was auf die
Rechtschaffenheit und Ausbildung des Geistes

schaut, und 3. die Sitten, das heisst die
Lebensführung und die sozialen Eigenschaften10. Die

Erziehung wird in der Encyclopédie nach wie vor
moralisch verstanden, doch ist die Moral nicht
ausdrücklich aus dem Christentum abgeleitet,
sondern orientiert sich an den gesellschaftlichen Sitten
und am Sozialen. Im Rahmen der allgemeinen Erziehung

wird gesagt, dass die Kinder eines Tages die
Gesellschaft formen werden, in welcher sie leben.
Die Erziehung beinhaltet nicht lediglich die Eingliederung

der nachfolgenden Generationen in die
bestehende Gesellschaft, sondern auch die Veränderung

derselben. In der Encyclopédie wird die

Erziehung also politisch verstanden. Gerade
deshalb wird in der Encyclopédie die "éducation"
beschrieben als "l'objet le plus interessant". Diese

Einschätzung der Erziehung ist nicht einzigartig, findet
sich im weiteren Verlauf des Artikels doch auch die
Aussage, dass die Erziehung das beste sei, was ein
Vater seinen Kindern geben könne. Bemerkenswert
ist weiter, dass im Artikel von "didactique" die Rede

ist: "c'est-a-dire de l'art d'enseigner", was dann mit
"subordination des connoissances" umschrieben
wird. Obwohl die Encyclopédie mehrfach Anlass dazu

gibt, das Erziehen und Unterrichten als zwei
unterschiedliche Handlungen zu verstehen, wird hier
das Unterrichten als Teil der Erziehung angesehen.
Als Illustration für den Begriff "didactique" wird
angefügt, man solle einem "jeune homme" zuerst
den Soldaten zeigen, bevor man über die Armee
spreche. Dieses Beispiel ist insofern bedeutsam, als

es konkrete Informationen über die Vorstellungen
der Unterrichtsmethode gibt: Der Unterrichtsgegenstand

ist ein real existierendes Phänomen, im

Beispiel die Armee, über das man Kenntnisse erwerben

kann. Im Unterricht sind zuerst die Einzelteile
zu thematisieren, aus denen die Armee besteht. Es

wird also davon ausgegangen, dass ein Begriff wie
"Armee" erst umfasst wird, wenn Kenntnisse über
die Einzelteile, aus denen er zusammengesetzt ist,

gewonnen wurden. Ein derartiges Vorgehen ist nur
bei real existierenden Gegenständen möglich.
Gegenstand und Methode sind in der Encyclopédie
aufeinander bezogen und unterscheiden sich damit
von einer Einführung in die christliche Glaubensge-

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1



meinschaft.
Die Kritiker der Encyclopédie müssen die Aussage,

"il y a bien de l'analogie entre la culture des

plantes & l'éducation des enfants" (Band 5, S. 397),
als Affront empfunden haben. Der Vergleich des

Kindes mit einem Ackerfeld, das vor dem "bearbeiten"

untersucht werden muss, ob es geeignet ist "à
ce qu'il veut y faire produire", entmystifiziert das

Kind als göttliches Geschöpf und hat für die

Pädagogik erhebliche Konsequenzen (vgl. dazu
Scheffler 1960 und Peters 1965). Auch in der Erziehung

sind die Methoden der Beobachtung von
Bedeutung.11 Dieser Vergleich des Kindes und der
Erziehung mit der Natur ist in der Encyclopédie nicht
einzigartig. Auch unter den Stichworten "gouvernante

d'enfants" finden sich derartige Analogien.
Das Stichwort "Eleve" bietet für die hier gemachten

Feststellungen nichts Neues. Es wird den Bereichen

"Philosoph. & Arts" zugerechnet und wird mit
"celui qui est instruit & élevé par quelqu'un, qui est

formé de la main d'un autre dans quelqu'art ou
dans quelque science" definiert. Der Begriff sei mit
"Anpassung an eine Autorität" konnotiert und
werde meist in der bildenden Kunst verwendet, wie
zum Beispiel in Zusammenhang mit "l'école de

Raphael".

Für die hier gestellte Frage ausgiebiger sind die

Ausführungen unter den Stichwörtern "Enfance",
"Enfant", "Enfans" und "Enfantement". Diese

Gruppe von Stichwörtern umfasst achtundzwanzig
Spalten. Den bedeutendsten Umfang nehmen die

Erläuterungen zu den medizinischen und chirurgischen

Aspekten ein, über etwa drei Spalten wird
der Begriff im Kontext mit Naturrecht und Moral
und eineinhalb Spalten mit Jurisprudenz diskutiert.
Das Stichwort "Enfans" wird im Bereich Geschichte
des Altertums diskutiert. Das Stichwort "Enfance"
wird im Zusammenhang mit der Medizin umschrieben

als "premiere partie de la vie humaine". Dieser

Abschnitt daure bis zum Beginn des Vernunftgebrauchs,

"c'est-à-dire de sept à huit ans". Das

menschliche Leben also wird in der Encyclopédie in

Phasen eingeteilt, wobei das Kindesalter als gesondert

wahrgenommen wurde. Obwohl die Erziehung
und der Unterricht nicht als eigene Bereiche aufgeführt

sind, zeigt die Encyclopédie eindeutig, dass

der Gegenstandsbereich der Pädagogik differenziert

wahrgenommen wurde.
Neben der alphabetischen Gliederung des Werkes

hat die Encyclopédie den Anspruch, die menschlichen

Kenntnisse zu gliedern und zu verketten (vgl.
Discours préliminaire, S. i). In der Folge wird die

Ordnung des Wissens der Enzyklopädisten dargestellt

und unter der Frage diskutiert, wie sie von den

Herausgebern begründet wird oder woran sie sich

orientiert bzw. ob sie als göttliche Ordnung gesehen

werden kann.
Die Darstellung des Wissens zeigt sich in einem

hierarchisch gegliederten Klassifikationsschema.
Diderot setzt die Überschrift "Système figuré des con-
noissances humaines". Der Begriff, der alle weite¬

ren Begriffe fasst, ist "Entendement". Das "Système"

beinhaltet somit das, was der Verstand fassen
kann. "Entendement" wird in drei Bereiche gegliedert:

"memoire", "Raison" und "Imagination". Die

"Memoire" beinhaltet die gleichen Bereiche wie
die "Histoire", die wiederum unterteilt ist. Im

Gegensatz zur "Histoire Sacrée" und der "Histoire
Ecclésiastique", die zwar beide oben auf der Liste

stehen, ist die "Histoire Naturelle" am
differenziertesten dargestellt. Die "Raison" entspricht der

"Philosophie". Es fällt auf, dass die "Science de la

Nature" und die "Science de l'Homme" eine mehrere

Ebenen breite und tiefe Gliederung umfassen.

Dagegen ist die "Métaphysique générale" und die
"Science de DIEU" nicht oder kaum unterteilt. Die

Ordnung der "Imagination", deren Bereiche
übereinstimmen mit der "Poesie" oder "Sacrée Profane",

nimmt lediglich etwa ein Fünftel des Platzes

ein, den Diderot für die Darstellung der "Philosophie"

gebraucht hat. Es wäre denkbar, die Ordnung
phylogenetisch zu begründen. D'Alembert aber
nennt als ursprüngliche Kenntnisse diejenigen, die
mit Ackerbau und der Medizin sowie in der Folge
mit allen lebensnotwendigen Handwerken in

Verbindung stehen, was mit dem "Système" nicht in

Zusammenhang gebracht werden kann. Unter dem
Stichwort "Encyclopédie" äussert sich Diderot zur
Ordnung des Wissens und hebt den Vorteil hervor,
Wissenschaften nicht nach ihren Objekten zu
gliedern, sondern nach dem Erkenntnisvermögen. Im

gleichen Artikel relativiert er das "Système figuré",
das eben auf dem Erkenntnisvermögen beruht,
indem er die problematische Trennung von
Geschichte und Vernunft aufgreift. Trotz dieser
Relativierung wird in der Encyclopédie vom Erkenntnisvermögen

bzw. dem Verstand des Menschen

ausgegangen, womit die Frage des Verfahrens zur
Gewinnung von Kenntnissen eine neue Bedeutung
gewinnt. Mittels des Verstandes kann der Mensch

gewonnene Kenntnisse überprüfen. Dabei wird
durch Rationalität und die damit in Zusammenhang
gebrachte Methode entschieden, ob Aussagen über
die Wirklichkeit wahr oder falsch sind. Für dieses
Urteil ist nicht mehr auf Gott zu rekurrieren12. Die

"Science de DIEU" ist, wie die "Science de l'Homme"

und die "Science de la Nature", der "Philosophie"

zugeordnet und erhält damit eine andere
Funktion.

D'Alembert äussert sich im 'Discours' explizit zur
Ordnung: Für ihn ist die Frage, ob es die Ordnung
der Welt bzw. die Ordnung des Wissens effektiv
gibt, von untergeordneter Bedeutung, weil zu
deren Beantwortung nicht genügend Kenntnisse
vorliegen würden. Unbeantwortet lässt er ebenfalls die

Frage, ob der Mensch jemals alle Kenntnisse
entdecken kann. Es bleibt somit offen, ob es die

Ordnung der Welt effektiv gibt bzw. ob sie jemals
gefunden werden kann. Er meint: "II reste donc

nécessairement de l'arbitraire dans la division

générale" (ebd. S. xv); die Einteilung des Wissens sei

zwangsläufig nicht frei von "Willkür"13. Die Eintei-

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1



lung des Wissens, so d'Alembert weiter (vgl. ebd. S.

ix soll einzig den Menschen nützen, um zu neuen
Kenntnissen zu gelangen und um Kenntnisse
zugänglich zu machen. Im Zentrum steht in der
Encyclopédie also die Frage nach den Kenntnissen, die
zur Wahrheit führen, und nicht der Glauben.

Die Methode erhält somit in der Encyclopédie eine

zentrale Bedeutung. Gemäss d'Alembert (vgl.
Discours préliminaire, S. vj) zeigen die Fortschritte der
Astronomie die sichersten Zeichen des Erfolges. Die

Astronomie verbindet Beobachtungen mit
Berechnungen. In der Regel steht demnach ein empirisches
Vorgehen am Anfang der wissenschaftlichen
Erforschung. Körper werden beobachtet und Eigenschaften

festgestellt. Diese Eigenschaften haben unter
sich Beziehungen. Die Kenntnis oder die
Entdeckung dieser Beziehungen zwischen den Körpern
ist "presque toüjours" der einzige Gegenstand, zu
dem vorgedrungen werden kann, was die Grenze
der menschlichen Erkenntnis zeigt. Geht man von
Relationen aus, so wird kein fester Bezugspunkt
gesetzt. Man dürfe, so fährt d'Alembert fort, die Floff-

nung auf Erkenntnis der Natur nicht auf unbewiesene

oder unwillkürliche Annahmen gründen,
sondern auf ein durchdachtes Studium der Erscheinungen,

auf Vergleiche, die mit diesen angestellt werden.

Die Methode ist induktiv, sie geht von den

Phänomenen aus, und die Erkenntnisse müssen sich auf
sinnliche Wahrnehmungen zurückführen lassen

(vgl. ebd. S. ij).
Das heisst nicht, dass in der Encyclopédie die

Existenz Gottes abgelehnt wird, sondern der Glaube an
Gott wird lediglich aus dem Bereich der "connois-
sances" ausgeschlossen. Werden kirchliche Themen
behandelt (vgl. z.B. Stichwort "Adam"), ist nicht die
dem betreffenden Autor am nächsten liegende
Lehrmeinung zu lesen, sondern es werden die
konträren Auffassungen unter Angabe des jeweiligen
Vertreters dargestellt, was die Relativität der Aussagen

zum betreffenden Thema belegt.
Die Enzyklopädisten wollten mit ihrem Werk

weit gehend normativ Einfluss nehmen, indem sie

Themen des kirchlichen und klerikalen Glaubens in
ihrem Werk marginalisierten, obwohl diese in der
Realität institutionell und personell stark vertreten
waren. Auch in den Planches, die erst ab 1762

erschienen sind, wird das Normative der Encyclopédie
sichtbar. So finden sich keine Abbildungen von
sakralen Bauten, sondern nur säkulare. Die 'Planches'

zeigen auch, was die Technik dem Menschen für
Nutzen bringt. Mittels grosser und kleiner Zahnräder

kann die Arbeit effizienter und effektiver
gemacht werden. Ein Mann zum Beispiel kann die

ganze Weinpresse alleine bedienen. Die Tatsache,
dass es eben diese Weinpresse gemäss Dahl (1965,

o. S.) gar nie gegeben hat, verweist auf den
idealistischen Charakter der Encyclopédie. Die Encyclopédie

ist kein Abbild der real praktizierten Künste und
Wissenschaften, sondern in ihr wird versucht, eine
bestimmte Vorstellung davon zu vermitteln, und
damit erweist sie sich als eminent pädagogisch.

1 Die 15. Auflage von Reble wurde neu bearbeitet. Menck
thematisiert in seiner 'Geschichte der Erziehung' auch
bildungsgeschichtliche Aspekte.

2 D'Alembert zog sich 1759 aufgrund der Zensur und der
damit verbundenen Repressionen als Herausgeber
zurück, ohne jedoch die Arbeit als Autor verschiedener
mathematischer Artikel aufzugeben. Diderot betreute
die Encyclopédie als Herausgeber bis 1772.

3 Einseitig ideengeschichtliche Darstellungen sind darauf
angelegt, die Encyclopédie als eklektizistisch abzuwerten.

4 Vgl. d'Alemberts 'Avertissement' zu den Ausgaben von
1759 und 1763 und Möhren 1987, S. 65ff.

5 Die verschiedenen Ausgaben unterschieden sich in

Druckformat, Preis und Inhalt. Bereits das neue Setzen
führte jeweils zu kleineren und grösseren Unterschieden.
Eine vollständig neu geschriebene Fassung mit
grundsätzlichen inhaltlichen Änderungen vor allem in
den Bereichen Glauben, Gott und Kirche nahm der
italienische Priester Fortuné-Barthélémy de Feiice vor (Yver-
don 1770-1780). Sie wurde in Frankreich kaum abgesetzt.
Aus diesen zwei Gründen ist in der Zahl von 25'000 diese
Fassung nicht berücksichtigt.
Aufgrund der unterschiedlichen Auflagen ist es relevant
anzugeben, auf welche Ausgabe man sich bezieht. Hier
wurde die MF-Edition von 1996 benutzt. In der Faksimileausgabe

(Stuttgart-Bad Cannstatt 1966) wurden verschiedene

Nachdrucke vermischt verwendet, weshalb sich die
vorliegende Studie nicht auf diese Ausgabe stützt.

6 Bd. 1 (1751); Bd. 2, Stichworte B CEZ (1751); Bd. 3, CH

CONS (1753); Bd. 4, CONS DIZ (1754); Bd. 5, DO ESY

(1755); Bd. 6, ET FN (1756); Bd. 7, FO GY(1757); Bd. 8,
H IT (1765).

7 Vgl. den Artikel von Fritz Osterwalder in diesem Heft.
8 Die Jesuiten sind im 17. und 18. Jahrhundert ein global

tätiger Orden. Neben dem mittel- und südeuropäischen
Raum sind sie auch in China, Indien und in verschiedenen
Ländern in Südamerika aktiv (vgl. Boehmer 1957). Für
Frankreich haben sie eine besondere Bedeutung. Die
Jesuiten unterrichteten 1627 zwei Drittel aller höheren
Schüler. In der Folgezeit blieb der Anteil stabil, und erst
im Laufe des 18. Jahrhunderts nahm der Einflussbereich
der Jesuiten auf das höhere Schulwesen ab (vgl. Müller
1999, S. 250ff). Bluche (1986, S. 245) stellte für das Jahr
1762 fest, dass 104 von 250 Gerichtsräten am Parlament
de Paris Schüler des Collège de Louis-Ie-Grand Paris, des

alten Jesuitenkollegiums, gewesen waren. Der Erfolg der
Jesuitenschulen wird begründet mit dem kostenlosen
Besuch, dem streng methodisch geführten Unterricht mit
wenig Unsicherheiten und demnach mit sichtbaren
Lernerfolgen, den vergleichsweise gut ausgebildeten Lehrern

durch die interne Rekrutierung und eine öffentlich
wirksame Selbstdarstellung, z.B. durch öffentliche Vergebung

von Preisen an Schüler und grosse Schultheater.
9 Vgl. dazu zum Beispiel auch die "Korrespondenz vom

15.11.1753" von Melchior Grimm (1723-1807), der
bemerkt, dass die Encyclopédie der Kritik von Frömmlern
ausgesetzt sei.

10 Drei Aspekte, die Rousseau im 'Emile' in ein zeitliches
Nacheinander brachte.

11 In Zusammenhang mit "Education" ist mehrfach von
"l'art" die Rede, was als Unterscheidung zur "science"
verstanden werden muss.

12 Auf der Darstellung ist Gott nicht abgebildet oder als

letzte Instanz aufgeführt.
13 Das "Système figuré" lehnt sich vielmehr, so Diderot, an

Francis Bacons 'De augmentis et dignitate scientiarum'
von 1623 an.

Literatur
Bluche, François: Les magistrats du parlement de Paris au

XVIII siècle, 1715-1771. Paris 1986
Boehmer, Heinrich: Die Jesuiten. Kurt Dietrich Schmidt

(Hrsg.). Stuttgart 1957

Darnton, Robert: Glänzende Geschäfte. Die Verbreitung von
Diderots Encyclopédie oder: Wie verkauft man Wissen
mit Gewinn? Berlin 1993

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1



Diderot, Denis/d'Alembert, Jean le Rond: Encyclopédie, ou
Dictionnaire Raisonné, des sciences, des arts et des
métiers. Paris etc. 1750-1780. Mikrofiche 1996

Diderot, Denis: Prospectus de l'Encyclopédie. In: Œuvres
Complètes de Diderot. Edition critique et annotée par
John Lought et Jacques Proust, Bd. 5, Diderot, Encyclopédie

I (Lettre A). Paris 1976, S. 83-130
Dahl, Jürgen (Hrsg.): Jugend der Maschinen: Bilder aus der

Enzyklopädie von Diderot und d'Alembert (1751-1772).
Ebenhausen 1965

Geissler, Rolf: Diderot zwischen Philosophie und Belles-Lett¬
res. In: Martin Fontius/Werner Schneiders (Hrsg.): Die
Philosophie und die Belles-Lettres. Berlin 1997, S. 119-133

Hächler, Jean: L'encyclopédie de Diderot et de Jaucourt:
essai biographique sur le chevalier Louis de Jaucourt.
Genève/Paris 1995

Menck, Peter: Geschichte der Erziehung. Donauwörth 21999

Möhren, Frankwalt: Die materielle Bibliographie der Ency¬

clopédie: Originale und Raubdrucke. In: Dietrich Harth/
Martin Raether (Hrsg.): Denis Diderot oder die Ambiva¬

lenz der Aufklärung. Heidelberger Vortragsreihe zum
Internationalen Diderot-Jahr 1984. Würzburg 1987, S. 63-
89

Morris, Madeleine F.: Le Chevalier de Jaucourt. Un ami de la

terre 1704-1780. Genève 1979

Müller, Michael: Die Entwicklung des höheren Bildungswesens

der französischen Jesuiten im 18. Jahrhundert bis zur
Aufhebung 1762-1764. Mit besonderer Berücksichtigung
der Kollegien von Paris und Moulins. Frankfurt am Main
1999

Peters, Richard: Education as Initiation. In: Reginald D. Ar-
chambault (Hrsg.): Philosophical analysis and education.
London 1965, S. 87-111

Reble, Albert: Geschichte der Pädagogik (1951). Stuttgart
191999

Scheffler, Israel: The Language of Education. Springfield
1960

Schwarz, Friedrich Heinrich Christian: Erziehungslehre. 3

Bde. Leipzig 1829

Jansenismus und
pädagogische

Reformen
im ausgehenden
17. Jahrhundert

Fritz Osterwalder

ÊÊ Discrimen inter Philosophiam ac Theologiam.
Uli servit ratio, huic memoria: principium eius

traditio non scripta, per accidens etiam scripta"

(Jansenius 1641, II, S. 3). Die Philosophie bedient
sich der Rationalität, die Theologie baut ganz auf
Erinnerung. Offenbarung, Tradition und Auctoritas
als Basis für die Wahrheit und Skepsis gegenüber
der philosophischen Rationalität - "ille periculosus
est propius Philosophorum" (S. 7) - werden im

'Augustinus seu Doctrina Sancti Augustini de Humanae
Naturae Sanitate, aegritudine, Medicina adversus

Pelagianos & Massilenses' des Bischofs von Ypern,
Cornelius Jansen, als epistemologisches Grundprinzip

formuliert. Die Philosophen, die sich auf die
Rationalität verlassen, "per humanas ratio cinatio-
nes", verfallen notwendigerweise in Irrtum und
können sich auch durch Disputationen nicht mehr
daraus heraus bewegen, sondern zerfallen unter

sich in verschiedene zerstrittene Gruppen, "modus
ille periculis multorum errorum obnoxius est". In

dieses Elend führte die Theologie, indem sie sich in
der Scholastik zunehmend auf die Philosophie
abstützte. Demgegenüber entstand auf Grund von
Memoria und Auctoritas, der Theologie der Gnade,
die einheitliche universale Kirche; für ihre Tradition
stehen die Apostel, allen voran aber Paulus und der
"Pater Patrum, Doctor Doctorum, Augustinus" (S.

22) mit ihrer Lehre über die Verfallenheit des
Menschen und die göttliche Gnade der Erlösung und der
Praedestination. Aus der Auseinandersetzung über
den 'Augustinus' von Jansenius entstand die
Jansenistische Bewegung, die in Frankreich im ausgehenden

17. Jahrhundert die theologisch-kirchliche
Auseinandersetzung und im 18. Jahrhundert vor allem
als kirchlich-politische Partei bis zur Revolution
weitgehend das politische Klima bestimmte.

Es kann als "contradictio in adjecto" erscheinen,

wenn zu einer mit ihrer Theologie derart auf Tradi-

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1 43


	Wissen zwischen rationalem Idealismus und Religion : die Encyclopédie von Diderot und d'Alembert

