Zeitschrift: Zeitschrift fur padagogische Historiographie
Herausgeber: Padagogische Hochschule Zlrich

Band: 8 (2002)

Heft: 1

Artikel: Wissen zwischen rationalem ldealismus und Religion : die
Encyclopédie von Diderot und d'Alembert

Autor: Birchler, Felix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901821

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-901821
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Issen zwischen
rationalem
ldealismus und
Religion

Die Encyclopédie von Diderot und d’'Alembert

M Felix Burchler

werke wie Reble (1999), Menck (1999), aber

auch Schwarz (1829)' genugt, um festzustel-
len, dass der Encyclopédie, herausgegeben von Di-
derot und anfanglich auch von d'Alembert?, in der
Padagogik keine Bedeutung beigemessen wird3.
Diesem falschen Geschichtsbild wird der Stellenwert
dieses Werkes in der damaligen Zeit und die Bedeu-
tung des Begriffes Methode in Zusammenhang mit
der Ordnung und Darstellung des Wissens entge-
gengestellt.

Die Verkaufszahlen der Encyclopédie Uberstie-
gen sowohl die Erwartungen der Herausgeber?® wie
auch die der Verleger. Von 1751 bis 1782 wurden et-
wa 25’000 Exemplare gedruckt, was verglichen mit
der Erstauflage des ersten Bandes von 2075 Stiick
eine etwa zwdlf Mal hohere Auflage® bedeutet.
Gemaéss dem Artikel zum Stichwort “encyclopédie”
(vgl. 1755, Band 5), verfasst von Diderot, zielt die
Encyclopédie darauf ab, erstens die auf der Erd-
oberflache verstreuten Kenntnisse zu sammeln und
zweitens das allgemeine System dieser Kenntnisse
den Menschen darzulegen und den nachfolgenden
Generationen zu Uberliefern, damit die Arbeit der
vergangenen Jahre nicht nutzlos fur die kommen-
den Jahrhunderte sei. Die padagogische Relevanz
dieses Werkes, die mit der Hoffnung auf Fortschritt
in Beziehung steht, ist offensichtlich. Die folgenden
Generationen sollen das Wissen, das in der Ency-
clopédie gefasst ist, lernen, ihr Handeln danach
richten und die weiteren Kenntnisse darauf aufbau-
en. Dass die Leserinnen und Leser Lexika, Worter-
bicher und Enzyklopadien als verbindlicher verste-
hen als Zeitungen oder Monographien, hebt die
Bedeutung der Encyclopédie fur die Padagogik wei-
ter hervor. Auch inhaltlich ist diesem Werk im Be-
reich der Pddagogik ein bedeutsamer Gehalt beizu-
messen, was in der Folge belegt wird. Die

E in Blick in padagogisch-historische Standard-

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1

Encyclopédie wird zuerst daraufhin untersucht, was
die Kritiker der Encyclopédie bzw. was die Zeitge-
nossen unter “Reform” verstanden haben. Dies
wird im Anschluss daran mit der Padagogik der En-
cyclopédie in Verbindung gebracht.

Die Encyclopédie entstand im Zeitraum zwischen
1750 und 1780. Der Verleger Le Breton erteilte De-
nis Diderot 1746 den Auftrag, die zwei 1728 erschie-
nenen Bande der englischen Cyclopaedia von
Ephraim Chambers zu Ubersetzen. Diderot weitete
den Auftrag Le Bretons aus, indem er vor allem die
Anzahl Stichworte ausdehnte und die Verknupfun-
gen der einzelnen Artikel zu einem zusammenhan-
genden System weiter ausdifferenzierte (vgl. Dide-
rot, ‘Prospectus’ 1750 und d’Alembert, Discours
préliminaire 1751, S. xxjv-xxv). Im ‘Prospectus’ stellt
Diderot im November 1750 seinen Plan fur die Ency-
clopédie vor, und bereits ein Kalenderjahr spater er-
scheint der erste Band, der neben dem berihmten
‘Discours préliminaire de I'Encyclopédie’, einer Ein-
leitung von d’Alembert, auch die ersten Artikel zu
den alphabetisch geordneten Stichworten umfasst.
Bis 1757 erscheint jedes Jahr ein weiterer Textband,
aus politischen Grunden jedoch verzégerte sich da-
nach die Veroffentlichung, obwohl die Arbeit wei-
tergefuhrt wurde, sodass 1765 die Bande 8-17 in
den Verkauf gelangen konnten. Der Verleger Le
Breton veranderte gewisse Artikel unter dem Druck
der Zensur und aus dkonomischen Uberlegungen
(vgl. dazu Darnton 1993) in einem Ausmass, dass Di-
derot ab 1765 die Mitarbeit an den Textbanden
zurlickwies. Ab 1765 verfasste Diderot nur noch die
Erklarungen in den ‘Planches’, und 1772 zog er sich
ganz zurlick. Neben den Textbanden wurden von
1762 bis 1772 zehn nach Themengebieten geglie-
derte Bildbande, die so genannten ‘Planches’, erar-
beitet. Die gestochenen Darstellungen enthalten
schriftliche Erlauterungen. 1776 und 1777 erschie-
nen weitere vier Textbdnde, ‘Supplément’, und
1777 ein weiterer Bildband, ‘Suite du recueil de

39



40

planches’. Die letzten Textbande erschienen 1780.
Sie fuhren zusatzliche Stichworte, enthalten knap-
pe Zusammenfassungen von Artikeln friherer Ban-
de und ergédnzen die entstehungsbedingt fehlen-
den Verweise auf andere Artikel.

Um die padagogische Konzeption vor Rousseaus
‘Emile’ zu diskutieren, werden lediglich der ‘Pros-
pectus’ von 1750 und die Bande vor 17628 berlck-
sichtigt. Bereits der ‘Prospectus’ und der erste Band
der Encyclopédie I6sten bei den Jesuiten?, die in
Frankreich im 17. und 18. Jahrhundert im Bereich
der Schule sehr bedeutsam waren und die Politik
Frankreichs in der Mitte des 18. Jahrhunderts im
Wesentlichen bestimmteng, einen Sturm der Entris-
tung aus. Nach dem Erscheinen des zweiten Bandes
erreichten die Jesuiten ein Druckverbot, das spater
wieder aufgehoben wurde.

Im Vorwort zu den Ausgaben von 1759 und 1763
geht d’Alembert auf verschiedene Kritiken ein, die
an ihn herangetragen wurden. Es sind letztlich
kirchlich-religiose Einwande, die den Herausgebern
Schwierigkeiten bereiteten®. lhnen wird die man-
gelnde Bedeutung des Glaubens an Gott vorgewor-
fen. Bereits die Analyse des Werktitels ‘Encyclopé-
die, ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts
et des métiers’ macht die Reaktion der Kritiker er-
klarbar. Das zentrale Kriterium ist das “raisonné”.
D’'Alembert schreibt im Discours préliminaire (S. i)
von “connoissances humaines”, die nicht aus will-
karlichen Hypothesen abgeleitet sind (vgl. Vorwort
zu den Ausgaben von 1759 und 1763). Es sei un-
wichtig, woher die Kenntisse stammen, einzig rele-
vant sei, dass der Mensch Nutzen daraus ziehe (vgl.
Discours préliminaire, S. i): eine Argumentation, die
der kirchlich-religiésen in mehrfacher Weise entge-
gensteht.

Die “arts” sind von den “sciences” nicht ganzlich
unterschieden: Sie haben den gemeinsamen Ur-
sprung in der “industrie” (Arbeit). Beides bezeich-
net ein System von Regeln, aber sie unterscheiden
sich wie folgt: Wird ein Gegenstand hergestellt, so
heissen die Sammlungen und die fachménnische
Aufstellung von Regeln, nach denen er hergestellt
wird, “art”. Wird der Gegenstand unter verschiede-
nen Gesichtspunkten bloss betrachtet, so heissen
die Sammlungen und die fachméannischen Aufstel-
lungen von Regeln “science”. Im ‘Discours prélimi-
naire’ (S. i) meint d’Alembert, dass sich die Wissen-
schaften und Kiinste gegenseitig weiterhelfen. Die
Reihenfolge der Begriffe im Titel ist sicher nicht zu-
fallig und lasst auf eine Hierarchie innerhalb dieser
Begriffe schliessen. Auffallend aber ist doch, dass
die Kluft zwischen Wissenschaften, Kunsten und
Gewerben geringer werden sollte. Der Titel zielt al-
so auf eine Reduktion der gesellschaftlichen Hierar-
chie ab, was dem Jesuitenorden, mit seiner inneren
Organisation, der missionarischen Funktion und sei-
ner politischen Macht zuwiderlief.

Die Textbande enthalten Artikel zu alphabetisch
geordneten Stichworten. Darin wird ein Begriff Be-
reichen wie zum Beispiel Geschichte, Botanik oder

Optik, zugeordnet. Konnte ein Stichwort mehreren
Bereichen zugewiesen werden, so ist der Artikel
dementsprechend gegliedert. Im Artikel wird der
Begriff definiert und unter Umstanden be- bzw.
umschrieben. Sahen die Verfasser und Herausgeber
Beruhrungspunkte zwischen verschiedenen Stich-
worten, wurde darauf verwiesen. Das Stichwort
“enseigner” wird im Band 5 von 1755 nicht aufge-
fuhrt, dagegen wird Uber dreizehn Spalten das
Stichwort “education” dargelegt. Es sei ein “terme
abstrait & métaphysique” und umfasse einerseits
die Pflege und andererseits die Erziehung und den
Unterricht der Kinder. Die Erziehung habe davon
abgeleitet drei Objekte: 1. die Gesundheit und die
gute Gestaltung des Korpers, 2. das, was auf die
Rechtschaffenheit und Ausbildung des Geistes
schaut, und 3. die Sitten, das heisst die Lebens-
fuhrung und die sozialen Eigenschaften'®. Die Er-
ziehung wird in der Encyclopédie nach wie vor mo-
ralisch verstanden, doch ist die Moral nicht
ausdricklich aus dem Christentum abgeleitet, son-
dern orientiert sich an den gesellschaftlichen Sitten
und am Sozialen. Im Rahmen der allgemeinen Erzie-
hung wird gesagt, dass die Kinder eines Tages die
Gesellschaft formen werden, in welcher sie leben.
Die Erziehung beinhaltet nicht lediglich die Einglie-
derung der nachfolgenden Generationen in die be-
stehende Gesellschaft, sondern auch die Verande-
rung derselben. In der Encyclopédie wird die
Erziehung also politisch verstanden. Gerade des-
halb wird in der Encyclopédie die “éducation” be-
schrieben als “I'objet le plus interessant”. Diese Ein-
schatzung der Erziehung ist nicht einzigartig, findet
sich im weiteren Verlauf des Artikels doch auch die
Aussage, dass die Erziehung das beste sei, was ein
Vater seinen Kindern geben kénne. Bemerkenswert
ist weiter, dass im Artikel von “didactique” die Rede
ist: “c’est-a-dire de I'art d’enseigner”, was dann mit
“subordination des connoissances” umschrieben
wird. Obwohl die Encyclopédie mehrfach Anlass da-
zu gibt, das Erziehen und Unterrichten als zwei un-
terschiedliche Handlungen zu verstehen, wird hier
das Unterrichten als Teil der Erziehung angesehen.
Als Illustration fur den Begriff “didactique” wird
angefugt, man solle einem “jeune homme"” zuerst
den Soldaten zeigen, bevor man Uber die Armee
spreche. Dieses Beispiel ist insofern bedeutsam, als
es konkrete Informationen tber die Vorstellungen
der Unterrichtsmethode gibt: Der Unterrichtsge-
genstand ist ein real existierendes Phdnomen, im
Beispiel die Armee, Uber das man Kenntnisse erwer-
ben kann. Im Unterricht sind zuerst die Einzelteile
zu thematisieren, aus denen die Armee besteht. Es
wird also davon ausgegangen, dass ein Begriff wie
“Armee” erst umfasst wird, wenn Kenntnisse tGber
die Einzelteile, aus denen er zusammengesetzt ist,
gewonnen wurden. Ein derartiges Vorgehen ist nur
bei real existierenden Gegenstdnden méglich. Ge-
genstand und Methode sind in der Encyclopédie
aufeinander bezogen und unterscheiden sich damit
von einer Einfihrung in die christliche Glaubensge-

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1



meinschaft.
Die Kritiker der Encyclopédie mussen die Aussa-
ge, "“il y a bien de I'analogie entre la culture des

plantes & lI'education des enfants” (Band 5, S. 397),
als Affront empfunden haben. Der Vergleich des
Kindes mit einem Ackerfeld, das vor dem “bearbei-
ten” untersucht werden muss, ob es geeignet ist “a
ce qu'il veut y faire produire”, entmystifiziert das
Kind als gottliches Geschépf und hat fur die
Padagogik erhebliche Konsequenzen (vgl. dazu
Scheffler 1960 und Peters 1965). Auch in der Erzie-
hung sind die Methoden der Beobachtung von Be-
deutung.’ Dieser Vergleich des Kindes und der Er-
ziehung mit der Natur ist in der Encyclopédie nicht
einzigartig. Auch unter den Stichworten “gouver-
nante d’enfants” finden sich derartige Analogien.

Das Stichwort “Eleve” bietet fur die hier gemach-
ten Feststellungen nichts Neues. Es wird den Berei-
chen “Philosoph. & Arts” zugerechnet und wird mit
“celui qui est instruit & élevé par quelqu’un, qui est
formé de la main d’un autre dans quelqu’art ou
dans quelque science” definiert. Der Begriff sei mit
“Anpassung an eine Autoritat” konnotiert und
werde meist in der bildenden Kunst verwendet, wie
zum Beispiel in Zusammenhang mit “I’école de Ra-
phael”.

Far die hier gestellte Frage ausgiebiger sind die
Ausfiihrungen unter den Stichwértern “Enfance”,
“Enfant”, “Enfans” und “Enfantement”. Diese
Gruppe von Stichwértern umfasst achtundzwanzig
Spalten. Den bedeutendsten Umfang nehmen die
Erlauterungen zu den medizinischen und chirurgi-
schen Aspekten ein, Uber etwa drei Spalten wird
der Begriff im Kontext mit Naturrecht und Moral
und eineinhalb Spalten mit Jurisprudenz diskutiert.
Das Stichwort “Enfans” wird im Bereich Geschichte
des Altertums diskutiert. Das Stichwort “Enfance”
wird im Zusammenhang mit der Medizin umschrie-
ben als “premiere partie de la vie humaine”. Dieser
Abschnitt daure bis zum Beginn des Vernunftge-
brauchs, “c’est-a-dire de sept a huit ans”. Das
menschliche Leben also wird in der Encyclopédie in
Phasen eingeteilt, wobei das Kindesalter als geson-
dert wahrgenommen wurde. Obwohl die Erziehung
und der Unterricht nicht als eigene Bereiche aufge-
fuhrt sind, zeigt die Encyclopédie eindeutig, dass
der Gegenstandsbereich der Padagogik differen-
ziert wahrgenommen wurde.

Neben der alphabetischen Gliederung des Wer-
kes hat die Encyclopédie den Anspruch, die mensch-
lichen Kenntnisse zu gliedern und zu verketten (vgl.
Discours préliminaire, S. i). In der Folge wird die
Ordnung des Wissens der Enzyklopadisten darge-
stellt und unter der Frage diskutiert, wie sie von den
Herausgebern begriindet wird oder woran sie sich
orientiert bzw. ob sie als géttliche Ordnung gese-
hen werden kann.

Die Darstellung des Wissens zeigt sich in einem
hierarchisch gegliederten Klassifikationsschema. Di-
derot setzt die Uberschrift “Systéme figuré des con-
noissances humaines”. Der Begriff, der alle weite-

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1

ren Begriffe fasst, ist “Entendement”. Das “Systé-
me” beinhaltet somit das, was der Verstand fassen
kann. “Entendement” wird in drei Bereiche geglie-
dert: “memoire”, “Raison” und “Imagination”. Die
“Memoire” beinhaltet die gleichen Bereiche wie
die “Histoire”, die wiederum unterteilt ist. Im Ge-
gensatz zur “Histoire ... Sacrée” und der “Histoire
... Ecclesiastique”, die zwar beide oben auf der Liste
stehen, ist die “Histoire ... Naturelle” am differen-
ziertesten dargestellt. Die “Raison” entspricht der
“Philosophie”. Es fallt auf, dass die “Science de la
Nature” und die “Science de 'Homme" eine mehre-
re Ebenen breite und tiefe Gliederung umfassen.
Dagegen ist die “Métaphysique générale” und die
“Science de DIEU” nicht oder kaum unterteilt. Die
Ordnung der “Imagination”, deren Bereiche tber-
einstimmen mit der “Poesie” oder “Sacrée Profa-
ne”, nimmt lediglich etwa ein Funftel des Platzes
ein, den Diderot fur die Darstellung der “Philoso-
phie” gebraucht hat. Es ware denkbar, die Ordnung
phylogenetisch zu begrinden. D’Alembert aber
nennt als urspriingliche Kenntnisse diejenigen, die
mit Ackerbau und der Medizin sowie in der Folge
mit allen lebensnotwendigen Handwerken in Ver-
bindung stehen, was mit dem “Systéme” nicht in
Zusammenhang gebracht werden kann. Unter dem
Stichwort “Encyclopédie” aussert sich Diderot zur
Ordnung des Wissens und hebt den Vorteil hervor,
Wissenschaften nicht nach ihren Objekten zu glie-
dern, sondern nach dem Erkenntnisvermdgen. Im
gleichen Artikel relativiert er das “Systéme figuré”,
das eben auf dem Erkenntnisvermégen beruht,
indem er die problematische Trennung von Ge-
schichte und Vernunft aufgreift. Trotz dieser Relati-
vierung wird in der Encyclopédie vom Erkenntnis-
vermégen bzw. dem Verstand des Menschen
ausgegangen, womit die Frage des Verfahrens zur
Gewinnung von Kenntnissen eine neue Bedeutung
gewinnt. Mittels des Verstandes kann der Mensch
gewonnene Kenntnisse Uberprifen. Dabei wird
durch Rationalitat und die damit in Zusammenhang
gebrachte Methode entschieden, ob Aussagen tber
die Wirklichkeit wahr oder falsch sind. Fur dieses Ur-
teil ist nicht mehr auf Gott zu rekurrieren'. Die
“Science de DIEU" ist, wie die “Science de I'Hom-
me” und die “Science de la Nature”, der “Philoso-
phie” zugeordnet und erhalt damit eine andere
Funktion.

D'Alembert aussert sich im ‘Discours’ explizit zur
Ordnung: Fur ihn ist die Frage, ob es die Ordnung
der Welt bzw. die Ordnung des Wissens effektiv
gibt, von untergeordneter Bedeutung, weil zu de-
ren Beantwortung nicht gentigend Kenntnisse vor-
liegen wirden. Unbeantwortet lasst er ebenfalls die
Frage, ob der Mensch jemals alle Kenntnisse ent-
decken kann. Es bleibt somit offen, ob es die Ord-
nung der Welt effektiv gibt bzw. ob sie jemals ge-
funden werden kann. Er meint: “Il reste donc
nécessairement de [|'arbitraire dans la division
générale” (ebd. S. xv); die Einteilung des Wissens sei
zwangslaufig nicht frei von “Willkar”13. Die Eintei-

41



42

lung des Wissens, so d’Alembert weiter (vgl. ebd. S.
ix ), soll einzig den Menschen nitzen, um zu neuen
Kenntnissen zu gelangen und um Kenntnisse zu-
ganglich zu machen. Im Zentrum steht in der Ency-
clopédie also die Frage nach den Kenntnissen, die
zur Wahrheit fuhren, und nicht der Glauben.

Die Methode erhalt somit in der Encyclopédie ei-
ne zentrale Bedeutung. Gemass d'Alembert (vgl. Di-
scours préliminaire, S. vj) zeigen die Fortschritte der
Astronomie die sichersten Zeichen des Erfolges. Die
Astronomie verbindet Beobachtungen mit Berech-
nungen. In der Regel steht demnach ein empirisches
Vorgehen am Anfang der wissenschaftlichen Erfor-
schung. Kérper werden beobachtet und Eigenschaf-
ten festgestellt. Diese Eigenschaften haben unter
sich Beziehungen. Die Kenntnis oder die Ent-
deckung dieser Beziehungen zwischen den Kérpern
ist “presque toUjours” der einzige Gegenstand, zu
dem vorgedrungen werden kann, was die Grenze
der menschlichen Erkenntnis zeigt. Geht man von
Relationen aus, so wird kein fester Bezugspunkt ge-
setzt. Man durfe, so fahrt d’Alembert fort, die Hoff-
nung auf Erkenntnis der Natur nicht auf unbewiese-
ne oder unwillkurliche Annahmen griunden, son-
dern auf ein durchdachtes Studium der Erscheinun-
gen, auf Vergleiche, die mit diesen angestellt wer-
den. Die Methode ist induktiv, sie geht von den Pha-
nomenen aus, und die Erkenntnisse mussen sich auf
sinnliche Wahrnehmungen zurtckfuhren lassen
(vgl. ebd. S. ij).

Das heisst nicht, dass in der Encyclopédie die Exis-
tenz Gottes abgelehnt wird, sondern der Glaube an
Gott wird lediglich aus dem Bereich der “connois-
sances” ausgeschlossen. Werden kirchliche Themen
behandelt (vgl. z.B. Stichwort “Adam”), ist nicht die
dem betreffenden Autor am néachsten liegende
Lehrmeinung zu lesen, sondern es werden die kon-
traren Auffassungen unter Angabe des jeweiligen
Vertreters dargestellt, was die Relativitat der Aussa-
gen zum betreffenden Thema belegt.

Die Enzyklopadisten wollten mit ihrem Werk
weit gehend normativ Einfluss nehmen, indem sie
Themen des kirchlichen und klerikalen Glaubens in
ihrem Werk marginalisierten, obwohl diese in der
Realitat institutionell und personell stark vertreten
waren. Auch in den Planches, die erst ab 1762 er-
schienen sind, wird das Normative der Encyclopédie
sichtbar. So finden sich keine Abbildungen von sak-
ralen Bauten, sondern nur sékulare. Die ‘Planches’
zeigen auch, was die Technik dem Menschen fur
Nutzen bringt. Mittels grosser und kleiner Zahnra-
der kann die Arbeit effizienter und effektiver ge-
macht werden. Ein Mann zum Beispiel kann die
ganze Weinpresse alleine bedienen. Die Tatsache,
dass es eben diese Weinpresse gemass Dahl (1965,
0.S.) gar nie gegeben hat, verweist auf den idealis-
tischen Charakter der Encyclopédie. Die Encyclopé-
die ist kein Abbild der real praktizierten Kiinste und
Wissenschaften, sondern in ihr wird versucht, eine
bestimmte Vorstellung davon zu vermitteln, und
damit erweist sie sich als eminent padagogisch.

1 Die 15. Auflage von Reble wurde neu bearbeitet. Menck
thematisiert in seiner ‘Geschichte der Erziehung’ auch bil-
dungsgeschichtliche Aspekte.

2 D'Alembert zog sich 1759 aufgrund der Zensur und der
damit verbundenen Repressionen als Herausgeber
zurick, ohne jedoch die Arbeit als Autor verschiedener
mathematischer Artikel aufzugeben. Diderot betreute
die Encyclopédie als Herausgeber bis 1772.

3 Einseitig ideengeschichtliche Darstellungen sind darauf
angelegt, die Encyclopédie als eklektizistisch abzuwer-
ten.

4 Vgl. d'Alemberts ‘Avertissement’ zu den Ausgaben von
1759 und 1763 und Méhren 1987, S. 65ff.

5 Die verschiedenen Ausgaben unterschieden sich in

Druckformat, Preis und Inhalt. Bereits das neue Setzen
fuhrte jeweils zu kleineren und grésseren Unterschieden.
Eine vollstdandig neu geschriebene Fassung mit
grundsatzlichen inhaltlichen Anderungen vor allem in
den Bereichen Glauben, Gott und Kirche nahm der ita-
lienische Priester Fortuné-Barthélemy de Felice vor (Yver-
don 1770-1780). Sie wurde in Frankreich kaum abgesetzt.
Aus diesen zwei Grinden ist in der Zahl von 25’000 diese
Fassung nicht bertcksichtigt.
Aufgrund der unterschiedlichen Auflagen ist es relevant
anzugeben, auf welche Ausgabe man sich bezieht. Hier
wurde die MF-Edition von 1996 benutzt. In der Faksimile-
ausgabe (Stuttgart-Bad Cannstatt 1966) wurden verschie-
dene Nachdrucke vermischt verwendet, weshalb sich die
vorliegende Studie nicht auf diese Ausgabe stutzt.

6 Bd. 1(1751); Bd. 2, Stichworte B = CEZ (1751); Bd. 3, CH =

CONS (1753); Bd. 4, CONS = DIZ (1754); Bd. 5, DO = ESY

(1755); Bd. 6, ET = FN (1756); Bd. 7, FO = GY (1757); Bd. 8,

H=1T (1765).

Vgl. den Artikel von Fritz Osterwalder in diesem Heft.

8 Die Jesuiten sind im 17. und 18. Jahrhundert ein global
tatiger Orden. Neben dem mittel- und stideuropaischen
Raum sind sie auch in China, Indien und in verschiedenen
Landern in Sidamerika aktiv (vgl. Boehmer 1957). Fur
Frankreich haben sie eine besondere Bedeutung. Die Je-
suiten unterrichteten 1627 zwei Drittel aller héheren
Schuler. In der Folgezeit blieb der Anteil stabil, und erst
im Laufe des 18. Jahrhunderts nahm der Einflussbereich
der Jesuiten auf das hohere Schulwesen ab (vgl. Muller
1999, S. 250ff). Bluche (1986, S. 245) stellte fur das Jahr
1762 fest, dass 104 von 250 Gerichtsraten am Parlament
de Paris Schuler des College de Louis-le-Grand Paris, des
alten Jesuitenkollegiums, gewesen waren. Der Erfolg der
Jesuitenschulen wird begriindet mit dem kostenlosen Be-
such, dem streng methodisch gefuhrten Unterricht mit
wenig Unsicherheiten und demnach mit sichtbaren Ler-
nerfolgen, den vergleichsweise gut ausgebildeten Leh-
rern durch die interne Rekrutierung und eine 6ffentlich
wirksame Selbstdarstellung, z.B. durch 6ffentliche Verge-
bung von Preisen an Schiler und grosse Schultheater.

9 Vgl. dazu zum Beispiel auch die “Korrespondenz vom
15.11.1753” von Melchior Grimm (1723-1807), der be-
merkt, dass die Encyclopédie der Kritik von Frommlern
ausgesetzt sei.

10 Drei Aspekte, die Rousseau im ‘Emile’ in ein zeitliches
Nacheinander brachte.

11 In Zusammenhang mit “Education” ist mehrfach von
“l’art” die Rede, was als Unterscheidung zur “science”
verstanden werden muss.

12 Auf der Darstellung ist Gott nicht abgebildet oder als
letzte Instanz aufgefihrt.

13 Das “Systéme figuré” lehnt sich vielmehr, so Diderot, an
Francis Bacons ‘De augmentis et dignitate scientiarum’
von 1623 an.

~

Literatur

Bluche, Francois: Les magistrats du parlement de Paris au
XVIll siecle, 1715-1771. Paris 1986

Boehmer, Heinrich: Die Jesuiten. Kurt Dietrich Schmidt
(Hrsg.). Stuttgart 1957

Darnton, Robert: Glanzende Geschéafte. Die Verbreitung von
Diderots Encyclopédie oder: Wie verkauft man Wissen
mit Gewinn? Berlin 1993

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1



Diderot, Denis/d’Alembert, Jean le Rond: Encyclopédie, ou
Dictionnaire Raisonné, des sciences, des arts et des
métiers. Paris etc. 1750-1780. Mikrofiche 1996

Diderot, Denis: Prospectus de I’'Encyclopédie. In: CEuvres
Completes de Diderot. Edition critique et annotée par
John Lought et Jacques Proust, Bd. 5, Diderot, Encyclopé-
die | (Lettre A). Paris 1976, S. 83-130

Dahl, Jurgen (Hrsg.): Jugend der Maschinen: Bilder aus der
Enzyklopadie von Diderot und d’Alembert (1751-1772).
Ebenhausen 1965

Geissler, Rolf: Diderot zwischen Philosophie und Belles-Lett-
res. In: Martin Fontius/Werner Schneiders (Hrsg.): Die Phi-
losophie und die Belles-Lettres. Berlin 1997, S. 119-133

Héachler, Jean: L'encyclopédie de Diderot et de ... Jaucourt:
essai biographique sur le chevalier Louis de Jaucourt.
Geneve/Paris 1995

Menck, Peter: Geschichte der Erziehung. Donauwoérth 21999

Mohren, Frankwalt: Die materielle Bibliographie der Ency-
clopédie: Originale und Raubdrucke. In: Dietrich Harth/
Martin Raether (Hrsg.): Denis Diderot oder die Ambiva-

lenz der Aufklarung. Heidelberger Vortragsreihe zum In-
ternationalen Diderot-Jahr 1984. Wurzburg 1987, S. 63-
89

Morris, Madeleine F.: Le Chevalier de Jaucourt. Un ami de la
terre 1704-1780. Genéve 1979

Mdiller, Michael: Die Entwicklung des héheren Bildungswe-
sens der franzosischen Jesuiten im 18. Jahrhundert bis zur
Aufhebung 1762-1764. Mit besonderer Bertcksichtigung
der Kollegien von Paris und Moulins. Frankfurt am Main
1999

Peters, Richard: Education as Initiation. In: Reginald D. Ar-
chambault (Hrsg.): Philosophical analysis and education.
London 1965, S. 87-111

Reble, Albert: Geschichte der Padagogik (1951). Stuttgart
191999

Scheffler, Israel: The Language of Education. Springfield
1960

Schwarz, Friedrich Heinrich Christian: Erziehungslehre. 3
Bde. Leipzig 1829

Jansenismus und
padagogische
Reformen
Im ausgehenden
17. Jahrhundert

M Fritz Osterwalder

Discrimen inter Philosophiam ac Theologiam.

Ili servit ratio, huic memoria: principium eius

traditio non scripta, per accidens etiam scrip-
ta” (Jansenius 1641, 11, S. 3). Die Philosophie bedient
sich der Rationalitat, die Theologie baut ganz auf
Erinnerung. Offenbarung, Tradition und Auctoritas
als Basis fur die Wahrheit und Skepsis gegentber
der philosophischen Rationalitat — “ille periculosus
est propius Philosophorum” (S. 7) - werden im ‘Au-
gustinus seu Doctrina Sancti Augustini de Humanae
Naturae Sanitate, aegritudine, Medicina adversus
Pelagianos & Massilenses’ des Bischofs von Ypern,
Cornelius Jansen, als epistemologisches Grundprin-
zip formuliert. Die Philosophen, die sich auf die Ra-
tionalitat verlassen, “per humanas ratio cinatio-
nes”, verfallen notwendigerweise in Irrtum und
kédnnen sich auch durch Disputationen nicht mehr
daraus heraus bewegen, sondern zerfallen unter

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1

sich in verschiedene zerstrittene Gruppen, “modus
ille periculis multorum errorum obnoxius est”. In
dieses Elend fuhrte die Theologie, indem sie sich in
der Scholastik zunehmend auf die Philosophie ab-
stitzte. Demgegentber entstand auf Grund von
Memoria und Auctoritas, der Theologie der Gnade,
die einheitliche universale Kirche; fur ihre Tradition
stehen die Apostel, allen voran aber Paulus und der
“Pater Patrum, Doctor Doctorum, Augustinus” (S.
22) mit ihrer Lehre Uber die Verfallenheit des Men-
schen und die gottliche Gnade der Erlésung und der
Praedestination. Aus der Auseinandersetzung uber
den ‘Augustinus’ von Jansenius entstand die Janse-
nistische Bewegung, die in Frankreich im ausgehen-
den 17. Jahrhundert die theologisch-kirchliche Aus-
einandersetzung und im 18. Jahrhundert vor allem
als kirchlich-politische Partei bis zur Revolution
weitgehend das politische Klima bestimmte.

Es kann als “contradictio in adjecto” erscheinen,
wenn zu einer mit ihrer Theologie derart auf Tradi-

43



	Wissen zwischen rationalem Idealismus und Religion : die Encyclopédie von Diderot und d'Alembert

