
Zeitschrift: Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pädagogische Hochschule Zürich

Band: 8 (2002)

Heft: 1

Artikel: "L'ésprit n'a point de sexe" : ein Erziehungs- und Bildungskonzept für
Frauen auf der Grundlage der Philosophie Descartes

Autor: Larcher Klee, Sabina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901820

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901820
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


"L'ésprit n'a
point de sexe"

Ein Erziehungs- und Bildungskonzept für Frauen
auf der Grundlage der Philosophie Descartes

Sabina Larcher Klee

it Mais il pouvait autrement advenir" (Montaig¬
ne 1962, S. 687). Es hätte aber anders kommen

können, bemerkt Montaigne 1580 an
der Schwelle zur Neuzeit, die einen geistigen, kulturellen

und politischen Umbruch für Frankreich mit
sich bringt. Seine Feststellung besagt, dass

Geschichte keinem Plan, sondern Zufällen folgt, und
somit Veränderungen jederzeit als möglich erscheinen.

In historischer Perspektive bedeutet das, dass

es neben der tradierten eine andere Geschichtsschreibung

oder gar weitere geben kann, die
jedoch keinen Anspruch auf Wahrheit haben
(Rauschenbach 2000, S. 202). Sie stellen Möglichkeiten
dar, welche betrachtet werden können, da sie einen
Teil der überlieferten Fakten und Ideen darstellen.
Diese Offenheit eines "sowohl als auch" in der
Betrachtung deutet an, dass Kontexte verschiedene

Entwicklungen zulassen. Tradierte historische
Eindeutigkeit ist damit fraglich und zweifelhaft. Weiter

leitet sie an zu fragen, wie es denn anders hätte
kommen können, welche Optionen in der Zeit
existierten, wer deren Träger und Trägerinnen waren
und in welchem Verhältnis sie zu den tradierten
Fakten standen, kurz: Was bedeuten Interpretation,
Wirklichkeit und Wahrheit in historischer Perspektive?

Gemeinsame historische Erfahrungen führen
nicht zwingend zu übereinstimmenden Ansichten:

Montaignes fille d'alliance, Marie le Jars de Gour-

nay (1565-1645), bezieht 1640 eine andere Position
als ihr Mentor und spielt die Fiktion eines "autrement

advenir" durch, ausgehend von der Frage "Si

Socrates eut été une femme?". Sie kommt im

Gegensatz zu Montaigne zum Schluss, dass soziale
Kontexte aufgrund ihrer Konstellation jeweils nur
eine bestimmte historische Entwicklung zulassen.
Geschichte folgt in diesem Sinn einem "wenn-
dann"-Plan, sie ist in sich schlüssig, logisch und
abschliessend, sie gehorcht Gesetzen und es gibt
Faktoren, die als die bestimmenden identifiziert
werden können. Ein Moment der spontanen
Veränderung ist in einem solch geschlossenen,
deterministischen Konzept nicht denkbar, da ein handelndes

Subjekt fehlt. Als weibliche Perspektive
überrascht diese Position nicht, machen doch Frauen, so

Marie le Jars in 'Grief des Dames' (1626), die Erfah¬

rung, dass ihnen als Geschlecht "alle Güter und
Tugenden" und "die Freiheit versagt" werden (le Jars

1997, S. 75). Sie sind Nicht-Handelnde und damit
den Gegebenheiten ausgesetzt.

Dieser Beitrag bezieht sich im Sinne Montaignes
auf ein "autrement advenir" und diskutiert in
diesem Zusammenhang ein historisches Faktum, einen
Text, der auch als "rêve cartésien" (Welch Maister
1997, S. 135) bezeichnet wird. Dieser setzt auf
grundlegende gesellschaftliche Veränderung durch
Erziehung und Bildung von Frauen und zeigt damit
eine Überwindung der Position le Jars an. Die
siebziger Jahre des 17. Jahrhunderts, das Grand Siècle,

markieren gesamteuropäisch einen Höhepunkt im
Diskurs um die Bildung und Gelehrsamkeit von
Frauen1. 1673 tritt beispielsweise François Poullain
de La Barre (1647-1723) mit 'De l'Egalité des deux
Sexes' an die Öffentlichkeit und ein Jahr später,
1674, mit 'L'Education des Dames pour la Conduite
de l'esprit dans les siences et dans les mœurs' sowie
1675 mit 'De l'Excellence des Hommes contre l'Egalité

des Sexes'. Das Hauptthema seiner ersten Schriften

ist die Darlegung der Gleichheit der Geschlechter

in philosophischer wie auch in bildungstheoretischer

Sicht. Damit reagiert er auf die wahrgenommene

soziale Wirklichkeit mit methodischen und
didaktischen Reflexionen: Eine Veränderung der
gesellschaftlichen Strukturen wird über die Erziehung
und Bildung gesucht und, im Falle Poullains, über
die richtige Methode des Denkens und Lernens. Seine

Vorstellung einer egalitären Geschlechterordnung

baut auf einem veränderten Bildungskonzept
auf, auf einer anderen Methode, "damit Frauen auf
ihre Kosten kommen" (Poullain de la Barre 1993, S.

179)2. Damit schafft er Verknüpfungen zwischen
sozialen und sozialpolitischen sowie philosophischen
Debatten und Diskursen sowohl in der Problemstellung

wie auch zu deren Lösung. Diese Verknüpfungen

gipfeln in der Darstellung einer neuen und
richtigen Methode für menschliches Erkennen, Denken
und Handeln. Die an Frauen adressierten Grundsätze

basieren auf cartesianischen Überlegungen, welche

dem Menschen zugestehen, sich selbst bilden
oder seine Welt verändern zu können.

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1



Le rêve cartésien

Ausgelöst
durch eigene und eigenständige

Beobachtungen der Bedingungen und
Formen sozialer Beziehungen formuliert Poul-

lain de la Barre seinen Befund: Es besteht eine
Ungleichheit zwischen den Geschlechtern, und diese
ist das Ergebnis historischer Prozesse. Wie bereits
vor ihm Marie le Jars im Jahr 1640 zeigt er auf, dass

die Abwertung weiblicher Intellektualität auf
Vorurteilen, überlieferten Werten und Normen und
damit Machtinteressen beruht, welche sich auf theologische

Wahrheiten berufen, die als zeitlos und
universell gelten und damit unantastbar sind. Poul-
lains Ausgangspunkt, die cartesianische Lehre der
zwei Welten von Geist und Materie in der Verbindung

mit dem Konzept der unteilbaren universalen
Vernunft, lässt in der Frage der Gleichheit der
Geschlechter jedoch nur den Schluss egalitärer
Verhältnisse in allen Bereichen zu. Eine Ungleichheit
der Rechte zum Beispiel lässt sich vor diesem Hintergrund

aus der Vernunft nicht ableiten und kann

eingeklagt werden. Als rationale Konsequenz
seiner empirisch gewonnenen Erkenntnisse3 erhebt er
die Gleichheit der Geschlechter zur Norm und geht
damit entgegen der vorherrschenden Argumentationsweise

nicht von einer naturrechtlichen
Unterordnung der Frau aus. In seinen Werken unterscheidet

er Sitte und Natur wie vor ihm bereits Christine
de Pizan (1364-1430) oder etwa Marie le Jars de

Gournay und sieht eine Differenz der Geschlechter

lediglich in ihrer gleichwertigen, aber sinnvollen
ungleichen Leiblichkeit. Unwissenheit kann nicht
auf natürliche Anlagen zurückgeführt werden,
denn Nicht-Bildung erzeugt wiederum Nicht-Bildung.

Um den herrschenden Zirkelschluss4 zu
unterbrechen, ruft Poullain die Frauen dazu auf, ihren
Verstand beziehungsweise ihren gesunden
Menschenverstand aktiv zu gebrauchen. Frauen, so

Poullain, besässen dieselben vollkommenen
intellektuellen und moralischen Fähigkeiten wie Männer

und könnten alle Studienrichtungen anstreben,
alle Berufe ausüben und alle öffentlichen und
kirchlichen Ämter bekleiden, auch militärische und
priesterliche Aufgaben übernehmen. Er kommt zum
Schluss: Frauen haben das Recht auf gleiche Bildung
wie die Männer5. Sein eindeutig als cartesianisch zu
identifizierender Ausgangspunkt, L'esprit n'a point
de sexe, ist in der Zeit der neuzeitlichen Querelle
des Femmes und der verstärkt zutage tretenden
Querelle des Anciens et des Modernes6 grundsätzlich

umstritten, denn Bildung und Bildungsmöglichkeiten

der Frauen, das für und wider der
Frauengelehrsamkeit wird in der Zeit gesamteuropäisch
kontrovers mit zahlreichen Traktaten und
Gegentraktaten, in Komödien Molières7 wie auch in den
Salons verlangt, diskutiert und verworfen. Es wird
deutlich, dass Poullain, notabene als katholischer

Theologe, mit seinen frühen Schriften im zweiten
Drittel des 17. Jahrhunderts eine Gegenposition
zum bekannten Mainstream in der Frage um die

Gelehrsamkeit und Bildung von Frauen einnimmt.
Sein Bestreben geht dahin, "Neues" zu wagen und
damit zwei Ordnungen, Aussen und Innen,
miteinander zu verbinden und grundsätzlich zu verändern.

Zum einen wird die Ebene der Geschlechterordnung

und zum andern die Ebene des Erkennens,
Denkens und Handelns8 berührt:

Der erste Punkt umfasst die Ordnung der
Geschlechter. Poullain weist in seiner Abhandlung auf
einen jeweils gesellschaftlich determinierten weiblichen

und einen männlichen Weg der Bildung hin. Er

bezieht sich dabei vorgängig auf Bildungszugänge
und nicht auf -inhalte, auf institutionelle und
strukturelle Momente. Männliche Bildungswege, so

Poullain, vollziehen sich innerhalb von Institutionen
oder tradierten Strukturen, während sich weibliche
Bildung einen Weg ausserhalb, eine dauernde
Alternative bildend, suchen muss. Menschen können
jedoch, so Poullain, auch ohne Studium die klugen
Gedanken anderer ausbilden, alle tragen die

Voraussetzung in sich, nötig sind laut Poullain lediglich

Verstand und Urteilskraft. Wie können diese

entwickelt werden? Welches sind die Bedingungen,
dass sie sich ausbilden können? François Poullain de
la Barre setzt in seinen Schriften auf die Vernunft,
die für ihn das einzig mögliche Regulativ für
menschliche Beziehungen darstellt, um die Gleichheit

der Geschlechter einzufordern.
Der zweite Punkt seiner Position betrifft seinen

Glauben und die Bindung der Menschwerdung an
eine richtige, wahre Methode der Erziehung und

Bildung, welche sich an der Philosophie Descartes

orientiert, ihr jedoch nicht in allen Punkten folgt
und zum Teil über sie hinausgeht. Vernunft kann
über Erziehung und Bildung ausgebildet und
gepflegt werden, so dass pädagogische Interventionen

nahe liegend erscheinen und andauernden
Erfolg versprechen. Diese neue und richtige Methode
legt er in einem Traktat dar, das fünf Entretiens9
zwischen zwei Frauen und zwei Männern umfasst,
in denen er Voraussetzungen, Vorgehen, Inhalte
und Lehrmittel für die richtige Erziehung und
Bildung vorstellt. Es ist offensichtlich, dass mindestens
drei Gespräche in weiten Teilen Descartes 'Discours
de la méthode' (1637) sowie den 'Méditations'
(1641) folgen: Während das erste Gespräch die
unterschiedlichen Positionen innerhalb der Frage nach

der intellektuellen Unterlegenheit der Frau thematisiert,

erläutern das zweite, dritte und vierte10

Gespräch die einzelnen Schritte innerhalb eines

Bildungsprozesses auf cartesianischen Grundlagen.
In den nachfolgenden Ausführungen werden die

Einleitung sowie die zentralen Punkte einzelner
Gespräche vorgestellt und diskutiert. Das Eingangskapitel

steht modellhaft für die Explikation eines

pädagogischen Strukturwandels (Oelkers 1989, S.

17): Die neue Praxis und deren innovative Kraft
werden vorgestellt und damit gleichzeitig die Defizite

der alten denunziert. Dabei werden
mehrschichtig moralische Parameter ins Feld

geführt, um das Neue, das neue Licht der Wahrheit,

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1



darstellen zu können. Gut und Böse, die richtige
und die falsche Praxis werden in dieser Form
argumentativ aufgebaut und am Beispiel herrschender,
in der Wahrnehmung Poullains problematischer
gesellschaftlicher, da ungerechter, Zustände eingeführt,

diskutiert und als definitive Erkenntnis vorgestellt.

Die neue und richtige Methode

ÊÈ Es ist also nicht meine Absicht, hier die Me¬

thode zu lehren, die jeder befolgen muss, um
seinen Verstand richtig zu leiten, sondern nur

aufzuzeigen, wie ich versucht habe, den meinen zu
leiten. Jemand, der es auf sich nimmt, Vorschriften
zu geben, muss sich für fähiger halten, als die,
denen er sie gibt" (Descartes 1990, S. 12).

"Nachdem ich den Frauen gezeigt habe, dass es

nichts Grosses gibt, dessen sie nicht genauso fähig
wären wie die Männer, habe ich gedacht, dass es

nicht genügt, ihnen nur den männlichen Weg zu
den höchsten Erkenntnissen aufzuzeigen" (Poullain
de la Barre 1993, S. 167).

Poullain de la Barre bezeichnet sich in der Einleitung

als Menschen, welcher sich "angewidert durch
die Schulwissenschaften" (ebd., S. 298) mit den
Schriften Descartes zu beschäftigen beginnt und
dessen Grundsätze rezipierend auf eine Methode
überträgt, welche eine grundsätzliche Veränderung
der Erziehung und Bildung von Frauen zum Ziel hat.
Dass die referierten Grundsätze auch den Männern

gut anstehen würden, darauf verweist Poullain in

seiner Einleitung: "Aus diesem Grund war es

ratsam, ihnen [den Gesprächen, SL] den Titel 'Über die
Erziehung der Frauen' zu geben, wenngleich sie

den Männern nicht weniger nützlich wären,
gibt es doch für beide nur eine einzige Unterrichtsmethode,

weil Mann und Frau ja auch von der
gleichen Art sind" (ebd., Einleitung). Diese Aussage fasst
die Anliegen und Absichten Poullains als Kurzprogramm

zusammen: Frauen und Männer sind von
der gleichen Art, ihnen sind dieselben Methoden in

der Unterweisung nützlich, damit verfügen beide
Geschlechter über die gleichen Voraussetzungen
für die Partizipation am öffentlichen Leben, an der
Macht. Eulalie, eine Figur im Erziehungstraktat, hält
in diesem Sinne fest: "So meine ich doch hinreichend

zu erkennen, dass die Wissenschaften denen,
die sie beherrschen, äusserst hilfreich sind. Im
Endeffekt befähigen sie ja die Männer, sich selbst und
die andern zu beherrschen, und wären deshalb für
uns Frauen nicht minder nützlich, wenn man sie uns
nur lehrte" (ebd., S. 183). Die Sprecherin konstatiert
ein machtpolitisch intendiertes Defizit in der weiblichen

Erziehung und Bildung, denn jene werden den
Frauen bewusst vorenthalten. Zugleich beschreibt
sie sich selbst und die Frauen im Allgemeinen als er-
ziehungs- und biidungsbedürftig, da sie durch die

richtige Unterweisung zu eigenständig Flandelnden
werden könnten: "Dadurch wären wir nicht nur in
der Lage, unser unangenehmes und hartes Los zu

ertragen Wir wären nicht verpflichtet, auf
ewig am Ohr eines tonangebenden Mannes zu hängen

und ihm Nebensächlichkeiten einzuflüstern"
(ebd., S. 183f.). Ihr Dialogpartner, Stasimaque,
verweist auf seine Methode: "Auch möchte ich Ihnen
damit zeigen, dass es möglich ist, von selbst auf die
Gedanken kluger Leute zu kommen, ohne ihre Werke

studiert zu haben" (ebd., S. 184f.). So ermutigt er
Frauen, und implizit ebenfalls Männer, gegen die
gesellschaftliche Konvention der Zeit ihren esprit
fort zu bilden, zu präsentieren und ihn nicht zu
verbergen11. Die Preziösen als faux savants oder als

poupées sind ebenso wenig ein Vorbild wie auch
die männlichen Gelehrten: "So sollte man doch
weniger Abscheu gegen sie [die Preziösen, SL] hegen
als gegen unsere gewöhnlichen und berufsmässigen

Gelehrten: das sind Leute, denen das Studium
nur dazu gedient hat, um aus ihrem Kopf eine
Festung gegen den gesunden Menschenverstand zu
machen, in die die Vernunft nur unter Gewaltanwendung

eindringen kann" (ebd., S. 177). Poullains
Absicht besteht in der hieran- und Ausbildung von
femmes savantes, keinen femmes de monde und
keinen nach männlichem Vorbild geschulten weiblichen

Gelehrten. Poullain ist überzeugt, dass seine

vorgeschlagene Methode dies ermöglichen wird:
"Aber wenn sie [die Frauen, SL] nach der Methode
lernen, von der im zweiten Teil des zitierten Buches
die Rede ist, dann werden sie auf ihre Kosten kommen.

Die Wissenschaften stellten dann eine leicht
zu begreifende Übung dar" (ebd., S. 179).

Poullain entwirft einen Weg des Erkennens und
der Selbstkenntnis, der es Frauen durch Selbstbildung

ermöglichen soll, sich normativen Zuschrei-

bungen entgegensetzen zu können: Am Beginn
steht der Zweifel an den tradierten Methoden und
Inhalten sowie der Wunsch beziehungsweise der
Wille, die Wahrheit selbst zu entdecken. Das sind
die Voraussetzungen für die Aufdeckung von
Vorurteilen und für die eigenständige Wahrheitsfindung.

Zudem gilt es zu erkennen, dass die Wahrheit
auf deutlichen und klaren Erkenntnissen beruht,
dass aber Menschen zahlreiche Vorurteile haben,
die die Wahrheit verdecken. Die methodische
Grundlage seiner Überlegungen beinhaltet die
Unterscheidung und die Klarheit, damit Regeln der
Ordnung und des Ordnens. Wissenschaft muss diese

Ordnung leisten können, indem sie eine Methode
entwickelt, um von den leichteren zu den schwierigeren

Gedanken führen zu können. Poullain hält
fest: "Ferner wissen Sie, dass bei der Wahrheitssuche

Ordnung notwendig ist, wie bei den übrigen
Dingen der Welt auch. Sie werden leicht schliessen,
dass diese Ordnung, die auf der logischen Abfolge
unserer Gedanken beruht, vor allem darin besteht,
mit den einfachsten, klarsten und abgesichertsten
zu beginnen; ihrer bedient man sich wie eines
Stufensystems, um zu jenen aufzusteigen, die weniger
einfach, klar und sicher sind" (ebd., S. 218)12.

Diese Suche nach Wahrheit betrifft zwei Dimensionen,

denn Poullain unterscheidet die Wahrheit

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1



an sich und eine von Menschen erkannte Wahrheit.
Letztere ist abhängig vom Erkenntnisvermögen und

von der Erkenntnisreife des Einzelnen. Sie ist in

diesem Sinne dynamisch und ergibt sich aus der permanenten

Suche: "Man kann zwei Arten von Wahrheit
unterscheiden: die eine ist physisch und innerlich
oder naturbestimmt, und die andere ist äusserlich
und moralisch oder gesellschaftsbestimmt" (ebd., S.

233). Die innere Wahrheit betrifft das eigenständige
Erkennen und die Erkenntnis der Dinge mit Hilfe

der Philosophie. Die äussere Wahrheit umfasst die

Vermittlung naturbestimmter Wahrheit. Die
Kommunikation der Wahrheit muss dem Wohl der
Menschen dienen und ist damit ethisch motiviert.

Der methodische Zweifel löst die Wahrheitssuche
aus. Poullain verfolgt damit aber nicht
erkenntnistheoretische Ziele, ihm geht es um die Entwicklung
einer Lehrmethode, die es allen möglich macht,
schnell, sicher und angenehm13 zu lehren und zu
lernen. Laut Poullain betreffen die ersten Zweifel,
die Menschen formulieren können, die Existenz der

Dinge (ebd., S. 218). Der Zweifel an der eigenen
Existenz bezeichnet Poullain als echte Tat: "Und so

schliessen wir, dass wir existieren, aus der Tatsache,
dass jemand, der zweifelt, handelt; und wer handelt,

der existiert auch" (ebd.). Im Gegensatz zu
Descartes gelten Zweifeln und Denken bei Poullain
als Handeln. Poullain geht in diesem Punkt über die
Position von Descartes hinaus, indem er das "cogito
ergo sum" durch ein "ago ergo sum" ersetzt14. Damit

schafft er für Frauen eine Ausgangsposition, die
das autonome Denken in ein Instrument der aktiven

Überwindung ontologischer Festschreibungen
überführt.

Handeln, das heisst Zweifeln und Denken,
ermöglicht das Erkennen des eigenen Körpers und
das Erkennen der Existenz anderer: "Es ist umso
nötiger, auf solche Weise an der Existenz unseres

Körpers zu zweifeln, als wir die anderen nur durch
seine Vermittlung erkennen" (ebd.). Das Erkennen

von materiellen Dingen ist durch die Interaktion
von Geist und Körper möglich. Der Geist vereint seine

Gedanken mit den Eindrücken des Körpers und
schafft dadurch eine zweite Welt (ebd., S. 269): die
eine ist geistig, die andere körperlich. Poullain
betont, im Gegensatz zum frühen Descartes, die
Verbindung von Körper und Geist mit der Vorstellung,
dass Sinneseindrücke via Hirn zu Gedanken werden.
Dabei bezeichnet er den Körper als Dolmetscher

(ebd., S. 255), der Mittel und Werkzeug aller
menschlichen Kenntnisse und Taten ist.

Im Traktat wird die Befürchtung geäussert, dass

gerade Meditation und Studium weit reichende

körperliche Folgen nach sich ziehen und für Frauen

besonders schädlich seien. Das sei tatsächlich zu
befürchten, so Poullain, wenn die falsche Methode
angewendet werde. Die von ihm vorgestellte Methode

soll den Geist bilden, ohne den Körper zu

beeinträchtigen, dann werden die Wissenschaften

zu einer leichten Übung (ebd., S. 179). Leicht sind

diese, weil der Autor die Überzeugung vertritt, dass

die Wissenschaften eine Einheit bilden. Deren
Mittelpunkt ist die Selbsterkenntnis, die Connaissance
de soi-même. Will man nun die Frage nach der
Gleichheit der Geschlechter erörtern, dann ist

Selbsterkenntnis laut Poullain absolut notwendig
(ebd., S. 122) und damit das Wissen um den Körper,
der wiederum Gegenstand der Wissenschaften ist
(ebd.). Die Behandlung der für Poullain zentralen
und entscheidenden Frage der Wissenschaft, der
Belle Question, löst die eigentlichen und wichtigen
Erkenntnisse aus, "da es wahrscheinlich keine
wichtigere, umfassendere und spannendere Frage in der

ganzen menschlichen Weisheit gibt. Sie betrifft alle
Ansichten und das ganze Verhalten der Männer
gegenüber den Frauen und der Frauen gegenüber
den Männern sowie der Frauen untereinander. Diese

Frage kann nicht gut genug behandelt werden,
ohne das Sicherste der Wissenschaften einzubezie-
hen. Denn sie dient der Behandlung einer Fülle
weiterer interessanter Fragen, besonders bezüglich der
Moral, der Jurisprudenz, der Theologie und der
Politik" (Poullain de la Barre 1993, S. 89). Diese Belle

Question ist eine Frage des Ordnens und der
Ordnung sozialer Beziehungen, welche in ihrer Erörterung

eine veränderte, anthropologische Systematik
und eine neue Methode des Erkennens, Denkens
und Handelns beinhaltet.

Erziehung und Bildung auf der Grundlage der

richtigen Methode haben bei Poullain de la Barre
sowohl emanzipatorischen wie auch transitorischen
Charakter: Zum einen führen sie dazu, soziale
Missstände zu beheben und stehen damit in Zusammenhang

mit der Frage nach Gerechtigkeit in sozialen

Beziehungen; zum andern geben sie dem
Menschen die Möglichkeit, das individuelle Glück, sei es

"eingebildet oder wirklich" (ebd., S. 134f.),
anzustreben und zu erreichen. Wenn Bildung zur
Selbstbildung wird, dann können Menschen, Frauen wie
Männer, als handelnde Subjekte ihre Welt verändern

(Grunenberg 2001, S. 23) und damit ein
"autrement advenir" möglich machen. So hält denn
Poullain de la Barre auch fest: "In diesem Leben, das

so kurz ist, sollte sich die Wissenschaft folglich einzig

und allein als Weg zu Tugend [und zur Glückseligkeit,

SL] verstehen" (Poullain de la Barre 1993, S.

111). Dieser Weg soll allen Menschen offen sein,
denn "wir alle, Männer und Frauen, haben das gleiche

Recht auf Wahrheit, da unser Verstand gleicher-
massen zu ihrer Erkenntnis fähig ist" (ebd., S. 134).

Poullains Schriften können in diesem Kontext als

typische Beispiele des cartesianischen Rationalismus

gelten. Sie bewegten sich im gesellschaftlichen
Kontext von Vorläuferdiskursen der Aufklärung, die
die pädagogische Konstruktion eines neuen
Menschen intendierten (Tenorth 1988, S. 77) und eine

Verschiebung von theologischen zu anthropologischen

Orientierungen beziehungsweise Bindungen
bereits andeuten. Den egalitären Überlegungen
Poullains war in der Zeit jedoch kein grosser Erfolg
vergönnt, obwohl der Verfasser mit dem provokanten

Bruch auch Kontinuität in der Erfahrungswelt

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1



(le Jars) von Frauen und Männern anbot. Das Ziel
einer neuen Ordnung und einer besseren, weil
gerechteren Gesellschaft wurde durch die Kontinuität
eines Methodenverständnisses - vom Einfachen

zum Schwierigen, innen/aussen, "cito, tuto et ju-
cunde" - pädagogisch vermittelt, begleitet und
verständlich gemacht. Mit der Bindung der Selbstbildung

an die richtige Methode schaffte er jedoch
erneut eine Abhängigkeit von übergeordneten
Konzepten, hier eine pädagogische Konstruktion
der Welt (ebd.), die er zu überwinden glaubte.

1 1673 veröffentlicht etwa Bathsua Reginald Makin ein di¬

daktisches Traktat mit dem Titel 'An Essay to Revive the
Antient Education of Gentlewomen', im gleichen Jahr

publiziert John Milton seine Schrift 'Of Education'.
2 Die Schriften Poullains, 'Egalité' wie auch 'Education',

werden nach der Fassung und Übersetzung von Hierdeis
zitiert. Die Seitenangaben beziehen sich auf die Ausgabe
von 1993.

3 Poullain wörtlich in der 'Egalité' von 1673: "Ich habe
mich mit Vergnügen mit Frauen ganz unterschiedlicher
Herkunft unterhalten Und ich habe bei jenen, die
durch ihre Lebensumstände und Arbeit noch nicht
verblödet waren, mehr an gesundem Menschenverstand
gefunden als in den meisten Büchern" (Poullain de la Barre
1993, S. 104f.).

4 Die Zirkelschlussmethode, das heisst die zirkuläre Natura¬
lisierung kulturellen Verhaltens, das wiederum die
biologische Determination menschlichen Verhaltens erklärt,
wird ebenfalls auf die kognitiven Fähigkeiten von Frauen
angewendet.

5 Poullain fragt in seiner Schrift 'Egalité' von 1673 nach der
Gleichheit der Geschlechter. Genauer: Er fragt im Gegensatz

zu le Jars, ob die Frauen den Männern gleich seien.
Mit dieser Grundfrage wird explizit eine Perspektive
eröffnet, deren Kategorien und Referenzpunkte eine
Gleichheit oder Gleichwertigkeit definieren, die sich an
einer männlichen Norm orientieren. In der Tat zieht die
Behandlung dieser so genannten Belle Question weitere
Fragen nach sich, die eine breit gefasste Perspektive
nötig machen: So rücken die rechtliche und ökonomische
Stellung der Frauen und ihre Möglichkeiten der politischen

Partizipation, die Bildungsmöglichkeiten und die
Tätigkeitsfelder von Frauen in Relation zu denen der
Männer ins Blickfeld.

6 Die Unterscheidung von antiqui und moderni ist seit dem
Mittelalter gängig und hat im zweiten Drittel des 17.

Jahrhunderts erneut an Bedeutung gewonnen. Dabei
vertreten die Modernes die Suche nach neuen Wegen,
anstatt sich auf Autoritäten zu berufen, die Betonung
der Vernunft und die intellektuelle Eigenständigkeit (vgl.
Gössmann 1974).

7 U.a. 'Les femmes savantes' 1672, 'L'école des femmes'
1662, 'Les Précieuses ridicules' 1659.

8 Beide Ebenen beleuchten deutlich Poullains Involviert-
heit in die Debatten der Querelle des Femmes und die
Querelle des Anciens et des Modernes, die seinen
argumentativen Referenzrahmen bilden.

9 Ferrari Schiefer (1998, S. 240) vermutet, dass die Dialog¬
form auch dem Wissenschaftsverständnis Poullains
entsprochen habe. Konstitutive Momente seiner Vorstellung
von Lehren und Lernen sind Zweifel und Widerspruch.

10 Poullain wörtlich: "Dieu vous a aussi donné de la raison
et de l'ésprit, et qu'il veut que vous en usiez, que c'est un
de ces talents qu'il faudra principalement luy tenir compte"

(vgl. dazu Welch Maister 1997, S. 141).
11 Tatsächlich weisen die Schriften der so genannten femmes

d'esprit, wie etwa Madame de Lafayette oder Madame

de Sévigné, aber darauf hin, dass diese kaum wagten,
gegen "honnêteté" und "bienséance" zu Verstössen. Ihre
Kunst bestand gerade darin, ihren esprit nicht allzu deutlich

hervorzuheben (Kroll 1997, S. 351f.).
12 Dies entspricht der dritten Regel im zweiten Teil des Dis¬

cours, S. 31.
13 Im Sinne der All-Unterweisung "cito, tuto et jucunde" bei

Comenius (1592-1670). Ob Poullain Comenius gelesen
hat, ist nicht bekannt.

14 Die Forschung ist sich nicht einig darin, warum Poullain
de la Barre die Frage der Existenz nicht ausschliesslich auf
das Denken zurückführt. Zum einen wird ein Einfluss Gas-
sendis (Aleover 1981, S. 56) gesehen, der Descartes in
diesem Punkt kritisiert hat, zum andern wird eine Differenz
in der unterschiedlichen Interessenlage zwischen Descartes

und Poullain festgestellt. Ferrari Schiefer (1998, S.

325) neigt ebenfalls dazu, Poullains Motivation in einem
handlungsorientierten Ansatz zur Veränderung der Welt
zu sehen.

Quellen
Descartes, René: Discours de la méthode. Von der Methode

des richtigen Vernunftgebrauchs und der wissenschaftlichen

Forschung (1637). Lüder Gäbe (Hrsg.). Hamburg
1990

Goumay de le Jars, Marie: Zur Gleichheit von Frauen und
Männern. Florence Hervé/lngeborg Nödinger (Hrsg.),
überarbeitet von Ulrike Strebel. Philosophinnen Band 6.

Aachen 1997

Montaigne, Michel: Essais (1580). In: Œuvres complètes, tex¬
tes établis par Albert Thibaudet et Maurice Rat (nach der
Ausgabe von 1595). Paris 1962

Poullain de la Barre, François: 'Die Gleichheit der Geschlechter'

und die 'Erziehung der Frauen'. In: Irmgard Hierdeis:
'Die Gleichheit der Geschlechter' und die 'Erziehung der
Frauen' bei Poullain de la Barre (1647-1723). Zur Modernität

eines Vergessenen. Frankfurt 1993

Literatur
Aleover, Madeleine: Poullain de la Barre: une aventure philo¬

sophique. Paris 1981

Ferrari Schiefer, Valeria: La Belle Question. Die Frage nach
der Gleichheit der Geschlechter bei François Poullain de
la Barre (1647-1723) vor dem Hintergrund der (früh-)neu-
zeitlichen Querelle des Femmes. Luzern 1998

Grunenberg, Antonia: "Dieser Anfang ist immer und überall
da und bereit." Politisches Denken im Zivilisationsbruch
bei Hannah Arendt. In: Bernd Neumann/Helgard
Mahrdt/Martin Frank (Hrsg.): "The Angel of History is

looking back". Hannah Arendts Werk unter politischem,
ästhetischem und historischem Aspekt. Texte des Trond-
heimer Arendt-Symposium vom Herbst 2000. Würzburg
2001, S. 15-30

Gössmann, Elisabeth: Antiqui und Moderni im Mittelalter. Ei¬

ne geschichtliche Standortbestimmung. München 1974
Helm, James L.: Bathsua Makin's An Essay to Revive the

Education of Gentlewomen in the Canon of Seventeenth-
Century Educational Reform Tracts. Cahiers élisabéthains,
No. 44 (October, 1993), pp. 45-51

Kroll, Renate: Feminismus im Grand Siècle. In: Gisela Bock/
Margarete Zimmermann: Die europäische Querelles des
Femmes. Geschlechterdebatten seit dem 15. Jahrhundert.
Stuttgart/Weimar 1997

Oelkers, Jürgen: Reformpädagogik. Eine kritische
Dogmengeschichte. Weinheim/München 1989

Rauschenbach, Brigitte: Der Traum und sein Schatten. Früh-
feministin und geistige Verbündete Montaignes: Marie
de Gournay und ihre Zeit. Königstein 2000

Tenorth, Heinz-Elmar: Geschichte der Erziehung. Einführung
in die Grundzüge ihrer neuzeitlichen Entwicklung.
Weinheim/München 1988

Welch Maister, Marcelle: De l'éducation des Dames pour la

conduite de l'esprit dans les siences et dans les mœurs
(1674) ou le rêve cartésien de Poullain de la Barre. In:

Guyonne Leduc (Hrsg.): L'éducation des femmes en Europe

et en Amérique du nord de la Renaissance à 1848: Réalités

et représentations. Montréal/Paris 1997, S. 135-143

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1


	"L'ésprit n'a point de sexe" : ein Erziehungs- und Bildungskonzept für Frauen auf der Grundlage der Philosophie Descartes

