Zeitschrift: Zeitschrift fur padagogische Historiographie
Herausgeber: Padagogische Hochschule Zlrich

Band: 8 (2002)

Heft: 1

Artikel: "L'ésprit n'a point de sexe" : ein Erziehungs- und Bildungskonzept fir
Frauen auf der Grundlage der Philosophie Descartes

Autor: Larcher Klee, Sabina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-901820

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-901820
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

34

“"'esprit n'a

oint

e sexe”

Ein Erziehuings- und Bildungskonzept fiir Frauen
auf der Grundlage der Philosophie Descartes

M Sabina Larcher Klee

Mais il pouvait autrement advenir” (Montaig-

ne 1962, S. 687). Es hatte aber anders kom-

men kénnen, bemerkt Montaigne 1580 an
der Schwelle zur Neuzeit, die einen geistigen, kultu-
rellen und politischen Umbruch far Frankreich mit
sich bringt. Seine Feststellung besagt, dass Ge-
schichte keinem Plan, sondern Zuféllen folgt, und
somit Verdnderungen jederzeit als méglich erschei-
nen. In historischer Perspektive bedeutet das, dass
es neben der tradierten eine andere Geschichts-
schreibung oder gar weitere geben kann, die je-
doch keinen Anspruch auf Wahrheit haben (Rau-
schenbach 2000, S. 202). Sie stellen Moglichkeiten
dar, welche betrachtet werden kénnen, da sie einen
Teil der Uberlieferten Fakten und Ideen darstellen.
Diese Offenheit eines “sowohl als auch” in der Be-
trachtung deutet an, dass Kontexte verschiedene
Entwicklungen zulassen. Tradierte historische Ein-
deutigkeit ist damit fraglich und zweifelhaft. Wei-
ter leitet sie an zu fragen, wie es denn anders hatte
kommen kénnen, welche Optionen in der Zeit exis-
tierten, wer deren Trager und Tragerinnen waren
und in welchem Verhéltnis sie zu den tradierten
Fakten standen, kurz: Was bedeuten Interpretation,
Wirklichkeit und Wahrheit in historischer Perspekti-
ve? Gemeinsame historische Erfahrungen fuhren
nicht zwingend zu Ubereinstimmenden Ansichten:
Montaignes fille d'alliance, Marie le Jars de Gour-
nay (1565-1645), bezieht 1640 eine andere Position
als ihr Mentor und spielt die Fiktion eines “autre-
ment advenir” durch, ausgehend von der Frage “Si
Socrates eut été une femme?”. Sie kommt im Ge-
gensatz zu Montaigne zum Schluss, dass soziale
Kontexte aufgrund ihrer Konstellation jeweils nur
eine bestimmte historische Entwicklung zulassen.
Geschichte folgt in diesem Sinn einem “wenn-
dann”-Plan, sie ist in sich schlussig, logisch und ab-
schliessend, sie gehorcht Gesetzen und es gibt Fak-
toren, die als die bestimmenden identifiziert
werden kénnen. Ein Moment der spontanen Veran-
derung ist in einem solch geschlossenen, determi-
nistischen Konzept nicht denkbar, da ein handeln-
des Subjekt fehlt. Als weibliche Perspektive tber-
rascht diese Position nicht, machen doch Frauen, so
Marie le Jars in ‘Grief des Dames’ (1626), die Erfah-

rung, dass ihnen als Geschlecht “alle Guter und Tu-
genden” und “die Freiheit versagt” werden (le Jars
1997, S. 75). Sie sind Nicht-Handelnde und damit
den Gegebenheiten ausgesetzt.

Dieser Beitrag bezieht sich im Sinne Montaignes
auf ein “autrement advenir” und diskutiert in die-
sem Zusammenhang ein historisches Faktum, einen
Text, der auch als “réve cartesien” (Welch Maister
1997, S. 135) bezeichnet wird. Dieser setzt auf
grundlegende gesellschaftliche Verdnderung durch
Erziehung und Bildung von Frauen und zeigt damit
eine Uberwindung der Position le Jars an. Die sieb-
ziger Jahre des 17. Jahrhunderts, das Grand Siécle,
markieren gesamteuropdisch einen Héhepunkt im
Diskurs um die Bildung und Gelehrsamkeit von
Frauen'. 1673 tritt beispielsweise Francois Poullain
de La Barre (1647-1723) mit ‘De I'Egalité des deux
Sexes’ an die Offentlichkeit und ein Jahr spater,
1674, mit ‘L'Education des Dames pour la Conduite
de I'esprit dans les siences et dans les moeurs’ sowie
1675 mit ‘De I'Excellence des Hommes contre I'Ega-
lité des Sexes’. Das Hauptthema seiner ersten Schrif-
ten ist die Darlegung der Gleichheit der Geschlech-
ter in philosophischer wie auch in bildungstheoreti-
scher Sicht. Damit reagiert er auf die wahrgenom-
mene soziale Wirklichkeit mit methodischen und di-
daktischen Reflexionen: Eine Veranderung der ge-
sellschaftlichen Strukturen wird Gber die Erziehung
und Bildung gesucht und, im Falle Poullains, tUber
die richtige Methode des Denkens und Lernens. Sei-
ne Vorstellung einer egalitdren Geschlechterord-
nung baut auf einem verdnderten Bildungskonzept
auf, auf einer anderen Methode, “damit Frauen auf
ihre Kosten kommen” (Poullain de la Barre 1993, S.
179)2. Damit schafft er Verkntpfungen zwischen so-
zialen und sozialpolitischen sowie philosophischen
Debatten und Diskursen sowohl in der Problemstel-
lung wie auch zu deren Lésung. Diese Verkntpfun-
gen gipfeln in der Darstellung einer neuen und rich-
tigen Methode fur menschliches Erkennen, Denken
und Handeln. Die an Frauen adressierten Grundsat-
ze basieren auf cartesianischen Uberlegungen, wel-
che dem Menschen zugestehen, sich selbst bilden
oder seine Welt verandern zu kénnen.

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1



Le réve cartesien

usgelést durch eigene und eigenstandige
ABeobachtungen der Bedingungen und For-

men sozialer Beziehungen formuliert Poul-
lain de la Barre seinen Befund: Es besteht eine Un-
gleichheit zwischen den Geschlechtern, und diese
ist das Ergebnis historischer Prozesse. Wie bereits
vor ihm Marie le Jars im Jahr 1640 zeigt er auf, dass
die Abwertung weiblicher Intellektualitat auf Vor-
urteilen, tberlieferten Werten und Normen und da-
mit Machtinteressen beruht, welche sich auf theolo-
gische Wahrheiten berufen, die als zeitlos und
universell gelten und damit unantastbar sind. Poul-
lains Ausgangspunkt, die cartesianische Lehre der
zwei Welten von Geist und Materie in der Verbin-
dung mit dem Konzept der unteilbaren universalen
Vernunft, lasst in der Frage der Gleichheit der Ge-
schlechter jedoch nur den Schluss egalitérer Ver-
haltnisse in allen Bereichen zu. Eine Ungleichheit
der Rechte zum Beispiel lasst sich vor diesem Hinter-
grund aus der Vernunft nicht ableiten und kann
eingeklagt werden. Als rationale Konsequenz sei-
ner empirisch gewonnenen Erkenntnisse erhebt er
die Gleichheit der Geschlechter zur Norm und geht
damit entgegen der vorherrschenden Argumentati-
onsweise nicht von einer naturrechtlichen Unter-
ordnung der Frau aus. In seinen Werken unterschei-
det er Sitte und Natur wie vor ihm bereits Christine
de Pizan (1364-1430) oder etwa Marie le Jars de
Gournay und sieht eine Differenz der Geschlechter
lediglich in ihrer gleichwertigen, aber sinnvollen
ungleichen Leiblichkeit. Unwissenheit kann nicht
auf natarliche Anlagen zuruckgefthrt werden,
denn Nicht-Bildung erzeugt wiederum Nicht-Bil-
dung. Um den herrschenden Zirkelschluss® zu unter-
brechen, ruft Poullain die Frauen dazu auf, ihren
Verstand beziehungsweise ihren gesunden Men-
schenverstand aktiv zu gebrauchen. Frauen, so
Poullain, besassen dieselben vollkommenen intel-
lektuellen und moralischen Fahigkeiten wie Man-
ner und kénnten alle Studienrichtungen anstreben,
alle Berufe austiben und alle 6ffentlichen und kirch-
lichen Amter bekleiden, auch militarische und pries-
terliche Aufgaben tbernehmen. Er kommt zum
Schluss: Frauen haben das Recht auf gleiche Bildung
wie die Manner>. Sein eindeutig als cartesianisch zu
identifizierender Ausgangspunkt, L’esprit n’a point
de sexe, ist in der Zeit der neuzeitlichen Querelle
des Femmes und der verstarkt zutage tretenden
Querelle des Anciens et des Modernes® grundsatz-
lich umstritten, denn Bildung und Bildungsméglich-
keiten der Frauen, das fur und wider der Frauenge-
lehrsamkeit wird in der Zeit gesamteuropdisch
kontrovers mit zahlreichen Traktaten und Gegen-
traktaten, in Komddien Moliéres? wie auch in den
Salons verlangt, diskutiert und verworfen. Es wird
deutlich, dass Poullain, notabene als katholischer
Theologe, mit seinen frihen Schriften im zweiten
Drittel des 17. Jahrhunderts eine Gegenposition
zum bekannten Mainstream in der Frage um die

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1

Gelehrsamkeit und Bildung von Frauen einnimmt.
Sein Bestreben geht dahin, “Neues” zu wagen und
damit zwei Ordnungen, Aussen und Innen, mitei-
nander zu verbinden und grundséatzlich zu veran-
dern. Zum einen wird die Ebene der Geschlechter-
ordnung und zum andern die Ebene des Erkennens,
Denkens und Handelns® berthrt:

Der erste Punkt umfasst die Ordnung der Ge-
schlechter. Poullain weist in seiner Abhandlung auf
einen jeweils gesellschaftlich determinierten weibli-
chen und einen mannlichen Weg der Bildung hin. Er
bezieht sich dabei vorgangig auf Bildungszugange
und nicht auf -inhalte, auf institutionelle und struk-
turelle Momente. Mannliche Bildungswege, so
Poullain, vollziehen sich innerhalb von Institutionen
oder tradierten Strukturen, wéahrend sich weibliche
Bildung einen Weg ausserhalb, eine dauernde Al-
ternative bildend, suchen muss. Menschen kénnen
jedoch, so Poullain, auch ohne Studium die klugen
Gedanken anderer ausbilden, alle tragen die Vo-
raussetzung in sich, nétig sind laut Poullain ledig-
lich Verstand und Urteilskraft. Wie kdénnen diese
entwickelt werden? Welches sind die Bedingungen,
dass sie sich ausbilden kénnen? Francois Poullain de
la Barre setzt in seinen Schriften auf die Vernunft,
die fur ihn das einzig mogliche Regulativ far
menschliche Beziehungen darstellt, um die Gleich-
heit der Geschlechter einzufordern.

Der zweite Punkt seiner Position betrifft seinen
Glauben und die Bindung der Menschwerdung an
eine richtige, wahre Methode der Erziehung und
Bildung, welche sich an der Philosophie Descartes
orientiert, ihr jedoch nicht in allen Punkten folgt
und zum Teil Gber sie hinausgeht. Vernunft kann
Uber Erziehung und Bildung ausgebildet und ge-
pflegt werden, so dass padagogische Interventio-
nen nahe liegend erscheinen und andauernden Er-
folg versprechen. Diese neue und richtige Methode
legt er in einem Traktat dar, das funf Entretiens®
zwischen zwei Frauen und zwei Mannern umfasst,
in denen er Voraussetzungen, Vorgehen, Inhalte
und Lehrmittel fur die richtige Erziehung und Bil-
dung vorstellt. Es ist offensichtlich, dass mindestens
drei Gesprache in weiten Teilen Descartes ‘Discours
de la méthode’ (1637) sowie den ‘Méditations’
(1641) folgen: Wahrend das erste Gesprach die un-
terschiedlichen Positionen innerhalb der Frage nach
der intellektuellen Unterlegenheit der Frau thema-
tisiert, erlautern das zweite, dritte und vierte'® Ge-
sprach die einzelnen Schritte innerhalb eines Bil-
dungsprozesses auf cartesianischen Grundlagen.

In den nachfolgenden Ausfuhrungen werden die
Einleitung sowie die zentralen Punkte einzelner Ge-
sprache vorgestellt und diskutiert. Das Eingangska-
pitel steht modellhaft fur die Explikation eines
padagogischen Strukturwandels (Oelkers 1989, S.
17): Die neue Praxis und deren innovative Kraft
werden vorgestellt und damit gleichzeitig die Defi-
zite der alten denunziert. Dabei werden
mehrschichtig moralische Parameter ins Feld ge-
fuhrt, um das Neue, das neue Licht der Wahrheit,

35




36

darstellen zu kénnen. Gut und Bdse, die richtige
und die falsche Praxis werden in dieser Form argu-
mentativ aufgebaut und am Beispiel herrschender,
in der Wahrnehmung Poullains problematischer ge-
sellschaftlicher, da ungerechter, Zustande einge-
fahrt, diskutiert und als definitive Erkenntnis vorge-
stellt.

Die neue und richtige Methode

Es ist also nicht meine Absicht, hier die Me-

thode zu lehren, die jeder befolgen muss, um

seinen Verstand richtig zu leiten, sondern nur
aufzuzeigen, wie ich versucht habe, den meinen zu
leiten. Jemand, der es auf sich nimmt, Vorschriften
zu geben, muss sich fur fahiger halten, als die, de-
nen er sie gibt” (Descartes 1990, S. 12).

“Nachdem ich den Frauen gezeigt habe, dass es
nichts Grosses gibt, dessen sie nicht genauso fahig
waren wie die Manner, habe ich gedacht, dass es
nicht gendgt, ihnen nur den mannlichen Weg zu
den héchsten Erkenntnissen aufzuzeigen” (Poullain
de la Barre 1993, S. 167).

Poullain de la Barre bezeichnet sich in der Einlei-
tung als Menschen, welcher sich “angewidert durch
die Schulwissenschaften” (ebd., S. 298) mit den
Schriften Descartes zu beschaftigen beginnt und
dessen Grundsatze rezipierend auf eine Methode
Ubertréagt, welche eine grundsatzliche Veranderung
der Erziehung und Bildung von Frauen zum Ziel hat.
Dass die referierten Grundsatze auch den Mannern
gut anstehen warden, darauf verweist Poullain in
seiner Einleitung: “Aus diesem Grund war es rat-
sam, ihnen [den Gespréchen, SL] den Titel ‘Uber die
Erziehung der Frauen’ zu geben, wenngleich sie
den Mannern nicht weniger nutzlich wéren, (...)
gibt es doch fur beide nur eine einzige Unterrichts-
methode, weil Mann und Frau ja auch von der glei-
chen Artsind” (ebd., Einleitung). Diese Aussage fasst
die Anliegen und Absichten Poullains als Kurzpro-
gramm zusammen: Frauen und Manner sind von
der gleichen Art, ihnen sind dieselben Methoden in
der Unterweisung nutzlich, damit verfugen beide
Geschlechter Uber die gleichen Voraussetzungen
fur die Partizipation am 6ffentlichen Leben, an der
Macht. Eulalie, eine Figur im Erziehungstraktat, halt
in diesem Sinne fest: “So meine ich doch hinrei-
chend zu erkennen, dass die Wissenschaften denen,
die sie beherrschen, dusserst hilfreich sind. Im End-
effekt befahigen sie ja die Manner, sich selbst und
die andern zu beherrschen, und wéren deshalb fur
uns Frauen nicht minder nutzlich, wenn man sie uns
nur lehrte” (ebd., S. 183). Die Sprecherin konstatiert
ein machtpolitisch intendiertes Defizit in der weibli-
chen Erziehung und Bildung, denn jene werden den
Frauen bewusst vorenthalten. Zugleich beschreibt
sie sich selbst und die Frauen im Allgemeinen als er-
ziehungs- und bildungsbedurftig, da sie durch die
richtige Unterweisung zu eigenstandig Handelnden
werden kénnten: “Dadurch waren wir nicht nur in
der Lage, unser unangenehmes und hartes Los zu

ertragen (...). Wir waren nicht verpflichtet, auf
ewig am Ohr eines tonangebenden Mannes zu hin-
gen und ihm Nebensachlichkeiten einzuflistern”
(ebd., S. 183f.). Ihr Dialogpartner, Stasimaque, ver-
weist auf seine Methode: “Auch méchte ich lhnen
damit zeigen, dass es moglich ist, von selbst auf die
Gedanken kluger Leute zu kommen, ohne ihre Wer-
ke studiert zu haben” (ebd., S. 184f.). So ermutigt er
Frauen, und implizit ebenfalls Manner, gegen die
gesellschaftliche Konvention der Zeit ihren esprit
fort zu bilden, zu prasentieren und ihn nicht zu ver-
bergen'. Die Prezidsen als faux savants oder als
poupées sind ebenso wenig ein Vorbild wie auch
die méannlichen Gelehrten: “So sollte man doch we-
niger Abscheu gegen sie [die Prezidsen, SL] hegen
als gegen unsere gewdhnlichen und berufsmaéssi-
gen Gelehrten: das sind Leute, denen das Studium
nur dazu gedient hat, um aus ihrem Kopf eine Fes-
tung gegen den gesunden Menschenverstand zu
machen, in die die Vernunft nur unter Gewaltan-
wendung eindringen kann” (ebd., S. 177). Poullains
Absicht besteht in der Heran- und Ausbildung von
femmes savantes, keinen femmes de monde und
keinen nach ménnlichem Vorbild geschulten weibli-
chen Gelehrten. Poullain ist Uberzeugt, dass seine
vorgeschlagene Methode dies ermoglichen wird:
“Aber wenn sie [die Frauen, SL] nach der Methode
lernen, von der im zweiten Teil des zitierten Buches
die Rede ist, dann werden sie auf ihre Kosten kom-
men. Die Wissenschaften stellten dann eine leicht
zu begreifende Ubung dar” (ebd., S. 179).

Poullain entwirft einen Weg des Erkennens und
der Selbstkenntnis, der es Frauen durch Selbstbil-
dung erméglichen soll, sich normativen Zuschrei-
bungen entgegensetzen zu kénnen: Am Beginn
steht der Zweifel an den tradierten Methoden und
Inhalten sowie der Wunsch beziehungsweise der
Wille, die Wahrheit selbst zu entdecken. Das sind
die Voraussetzungen fur die Aufdeckung von Vor-
urteilen und far die eigenstandige Wahrheitsfin-
dung. Zudem gilt es zu erkennen, dass die Wahrheit
auf deutlichen und klaren Erkenntnissen beruht,
dass aber Menschen zahlreiche Vorurteile haben,
die die Wahrheit verdecken. Die methodische
Grundlage seiner Uberlegungen beinhaltet die Un-
terscheidung und die Klarheit, damit Regeln der
Ordnung und des Ordnens. Wissenschaft muss diese
Ordnung leisten kénnen, indem sie eine Methode
entwickelt, um von den leichteren zu den schwieri-
geren Gedanken fuhren zu kénnen. Poullain halt
fest: “Ferner wissen Sie, dass bei der Wahrheitssu-
che Ordnung notwendig ist, wie bei den Ubrigen
Dingen der Welt auch. Sie werden leicht schliessen,
dass diese Ordnung, die auf der logischen Abfolge
unserer Gedanken beruht, vor allem darin besteht,
mit den einfachsten, klarsten und abgesichertsten
zu beginnen; ihrer bedient man sich wie eines Stu-
fensystems, um zu jenen aufzusteigen, die weniger
einfach, klar und sicher sind” (ebd., S. 218)2.

Diese Suche nach Wahrheit betrifft zwei Dimen-
sionen, denn Poullain unterscheidet die Wahrheit

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1



an sich und eine von Menschen erkannte Wahrheit.
Letztere ist abhéngig vom Erkenntnisvermégen und
von der Erkenntnisreife des Einzelnen. Sie ist in die-
sem Sinne dynamisch und ergibt sich aus der perma-
nenten Suche: “Man kann zwei Arten von Wahrheit
unterscheiden: die eine ist physisch und innerlich
oder naturbestimmt, und die andere ist ausserlich
und moralisch oder gesellschaftsbestimmt” (ebd., S.
233). Die innere Wahrheit betrifft das eigenstandi-
ge Erkennen und die Erkenntnis der Dinge mit Hilfe
der Philosophie. Die aussere Wahrheit umfasst die
Vermittlung naturbestimmter Wahrheit. Die Kom-
munikation der Wahrheit muss dem Wohl der Men-
schen dienen und ist damit ethisch motiviert.

Der methodische Zweifel |6st die Wahrheitssuche
aus. Poullain verfolgt damit aber nicht erkenntnis-
theoretische Ziele, ihm geht es um die Entwicklung
einer Lehrmethode, die es allen moglich macht,
schnell, sicher und angenehm zu lehren und zu
lernen. Laut Poullain betreffen die ersten Zweifel,
die Menschen formulieren kénnen, die Existenz der
Dinge (ebd., S. 218). Der Zweifel an der eigenen
Existenz bezeichnet Poullain als echte Tat: “Und so
schliessen wir, dass wir existieren, aus der Tatsache,
dass jemand, der zweifelt, handelt; und wer han-
delt, der existiert auch” (ebd.). Im Gegensatz zu
Descartes gelten Zweifeln und Denken bei Poullain
als Handeln. Poullain geht in diesem Punkt Gber die
Position von Descartes hinaus, indem er das “cogito
ergo sum” durch ein “ago ergo sum” ersetzt'. Da-
mit schafft er fur Frauen eine Ausgangsposition, die
das autonome Denken in ein Instrument der akti-
ven Uberwindung ontologischer Festschreibungen
Uberfuhrt.

Handeln, das heisst Zweifeln und Denken, er-
moglicht das Erkennen des eigenen Kérpers und
das Erkennen der Existenz anderer: “Es ist umso
noétiger, auf solche Weise an der Existenz unseres
Koérpers zu zweifeln, als wir die anderen nur durch
seine Vermittlung erkennen” (ebd.). Das Erkennen
von materiellen Dingen ist durch die Interaktion
von Geist und Kérper méglich. Der Geist vereint sei-
ne Gedanken mit den Eindriicken des Kérpers und
schafft dadurch eine zweite Welt (ebd., S. 269): die
eine ist geistig, die andere korperlich. Poullain be-
tont, im Gegensatz zum frihen Descartes, die Ver-
bindung von Kérper und Geist mit der Vorstellung,
dass Sinneseindriicke via Hirn zu Gedanken werden.
Dabei bezeichnet er den Kérper als Dolmetscher
(ebd., S. 255), der Mittel und Werkzeug aller
menschlichen Kenntnisse und Taten ist.

Im Traktat wird die Befirchtung gedussert, dass
gerade Meditation und Studium weit reichende
korperliche Folgen nach sich ziehen und fir Frauen
besonders schadlich seien. Das sei tatsachlich zu be-
furchten, so Poullain, wenn die falsche Methode an-
gewendet werde. Die von ihm vorgestellte Metho-
de soll den Geist bilden, ohne den Kérper zu
beeintrachtigen, dann werden die Wissenschaften
zu einer leichten Ubung (ebd., S. 179). Leicht sind
diese, weil der Autor die Uberzeugung vertritt, dass

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1

die Wissenschaften eine Einheit bilden. Deren Mit-
telpunkt ist die Selbsterkenntnis, die Connaissance
de soi-méme. Will man nun die Frage nach der
Gleichheit der Geschlechter erértern, dann ist
Selbsterkenntnis laut Poullain absolut notwendig
(ebd., S. 122) und damit das Wissen um den Korper,
der wiederum Gegenstand der Wissenschaften ist
(ebd.). Die Behandlung der fur Poullain zentralen
und entscheidenden Frage der Wissenschaft, der
Belle Question, 16st die eigentlichen und wichtigen
Erkenntnisse aus, “da es wahrscheinlich keine wich-
tigere, umfassendere und spannendere Frage in der
ganzen menschlichen Weisheit gibt. Sie betrifft alle
Ansichten und das ganze Verhalten der Manner ge-
genlUber den Frauen und der Frauen gegentber
den Méannern sowie der Frauen untereinander. Die-
se Frage kann nicht gut genug behandelt werden,
ohne das Sicherste der Wissenschaften einzubezie-
hen. Denn sie dient der Behandlung einer Fulle wei-
terer interessanter Fragen, besonders bezuglich der
Moral, der Jurisprudenz, der Theologie und der Po-
litik” (Poullain de la Barre 1993, S. 89). Diese Belle
Question ist eine Frage des Ordnens und der Ord-
nung sozialer Beziehungen, welche in ihrer Erdrte-
rung eine veranderte, anthropologische Systematik
und eine neue Methode des Erkennens, Denkens
und Handelns beinhaltet.

Erziehung und Bildung auf der Grundlage der
richtigen Methode haben bei Poullain de la Barre
sowohl emanzipatorischen wie auch transitorischen
Charakter: Zum einen fihren sie dazu, soziale Miss-
stdnde zu beheben und stehen damit in Zusammen-
hang mit der Frage nach Gerechtigkeit in sozialen
Beziehungen; zum andern geben sie dem Men-
schen die Méglichkeit, das individuelle Gluck, sei es
“eingebildet oder wirklich” (ebd., S. 134f.), anzu-
streben und zu erreichen. Wenn Bildung zur Selbst-
bildung wird, dann kénnen Menschen, Frauen wie
Méanner, als handelnde Subjekte ihre Welt veran-
dern (Grunenberg 2001, S. 23) und damit ein “au-
trement advenir” moglich machen. So halt denn
Poullain de la Barre auch fest: “In diesem Leben, das
so kurz ist, sollte sich die Wissenschaft folglich ein-
zig und allein als Weg zu Tugend [und zur Gllckse-
ligkeit, SL] verstehen” (Poullain de la Barre 1993, S.
111). Dieser Weg soll allen Menschen offen sein,
denn “wir alle, M@nner und Frauen, haben das glei-
che Recht auf Wahrheit, da unser Verstand gleicher-
massen zu ihrer Erkenntnis fahig ist” (ebd., S. 134).

Poullains Schriften kénnen in diesem Kontext als
typische Beispiele des cartesianischen Rationalismus
gelten. Sie bewegten sich im gesellschaftlichen
Kontext von Vorlauferdiskursen der Aufklarung, die
die pddagogische Konstruktion eines neuen Men-
schen intendierten (Tenorth 1988, S. 77) und eine
Verschiebung von theologischen zu anthropologi-
schen Orientierungen beziehungsweise Bindungen
bereits andeuten. Den egalitiren Uberlegungen
Poullains war in der Zeit jedoch kein grosser Erfolg
vergdénnt, obwohl der Verfasser mit dem provokan-
ten Bruch auch Kontinuitédt in der Erfahrungswelt

37




38

(le Jars) von Frauen und Mannern anbot. Das Ziel ei-
ner neuen Ordnung und einer besseren, weil ge-
rechteren Gesellschaft wurde durch die Kontinuitat
eines Methodenverstandnisses — vom Einfachen
zum Schwierigen, innen/aussen, “cito, tuto et ju-
cunde” - padagogisch vermittelt, begleitet und ver-
standlich gemacht. Mit der Bindung der Selbstbil-
dung an die richtige Methode schaffte er jedoch
erneut eine Abhéangigkeit von Ubergeordneten
Konzepten, hier eine padagogische Konstruktion
der Welt (ebd.), die er zu uberwinden glaubte.

1 1673 veroffentlicht etwa Bathsua Reginald Makin ein di-
daktisches Traktat mit dem Titel ‘An Essay to Revive the
Antient Education of Gentlewomen’, im gleichen Jahr
publiziert John Milton seine Schrift ‘Of Education’.

2 Die Schriften Poullains, ‘Egalité’ wie auch ‘Education’,
werden nach der Fassung und Ubersetzung von Hierdeis
zitiert. Die Seitenangaben beziehen sich auf die Ausgabe
von 1993.

3 Poullain wértlich in der ‘Egalité’ von 1673: “Ich habe
mich mit Vergniigen mit Frauen ganz unterschiedlicher
Herkunft unterhalten (...). Und ich habe bei jenen, die
durch ihre Lebensumstande und Arbeit noch nicht ver-
blédet waren, mehr an gesundem Menschenverstand ge-
funden als in den meisten Buchern” (Poullain de la Barre
1993, S. 104f.).

4 Die Zirkelschlussmethode, das heisst die zirkulare Natura-
lisierung kulturellen Verhaltens, das wiederum die biolo-
gische Determination menschlichen Verhaltens erklart,
wird ebenfalls auf die kognitiven Fahigkeiten von Frauen
angewendet.

5 Poullain fragt in seiner Schrift ‘Egalité’ von 1673 nach der
Gleichheit der Geschlechter. Genauer: Er fragt im Gegen-
satz zu le Jars, ob die Frauen den Ménnern gleich seien.
Mit dieser Grundfrage wird explizit eine Perspektive
eroffnet, deren Kategorien und Referenzpunkte eine
Gleichheit oder Gleichwertigkeit definieren, die sich an
einer mannlichen Norm orientieren. In der Tat zieht die
Behandlung dieser so genannten Belle Question weitere
Fragen nach sich, die eine breit gefasste Perspektive
nétig machen: So ricken die rechtliche und 6konomische
Stellung der Frauen und ihre Méglichkeiten der politi-
schen Partizipation, die Bildungsméglichkeiten und die
Tatigkeitsfelder von Frauen in Relation zu denen der
Manner ins Blickfeld.

6 Die Unterscheidung von antiqui und moderni ist seit dem
Mittelalter gangig und hat im zweiten Drittel des 17.
Jahrhunderts erneut an Bedeutung gewonnen. Dabei
vertreten die Modernes die Suche nach neuen Wegen,
anstatt sich auf Autoritaten zu berufen, die Betonung
der Vernunft und die intellektuelle Eigenstandigkeit (vgl.
Gossmann 1974).

7 U.a. ‘Les femmes savantes’ 1672, ‘L'école des femmes’
1662, ‘Les Précieuses ridicules’ 1659.

8 Beide Ebenen beleuchten deutlich Poullains Involviert-
heit in die Debatten der Querelle des Femmes und die
Querelle des Anciens et des Modernes, die seinen argu-
mentativen Referenzrahmen bilden.

9 Ferrari Schiefer (1998, S. 240) vermutet, dass die Dialog-
form auch dem Wissenschaftsverstandnis Poullains ent-
sprochen habe. Konstitutive Momente seiner Vorstellung
von Lehren und Lernen sind Zweifel und Widerspruch.

10 Poullain wértlich: “Dieu vous a aussi donné de la raison
et de I'ésprit, et qu'il veut que vous en usiez, que c'est un
de ces talents qu’il faudra principalement luy tenir comp-
te” (vgl. dazu Welch Maister 1997, S. 141).

11 Tatsachlich weisen die Schriften der so genannten fem-
mes d’esprit, wie etwa Madame de Lafayette oder Mada-
me de Sévigné, aber darauf hin, dass diese kaum wagten,
gegen “honnéteté” und “bienséance” zu verstossen. lhre
Kunst bestand gerade darin, ihren esprit nicht allzu deut-
lich hervorzuheben (Kroll 1997, S. 351f.).

12 Dies entspricht der dritten Regel im zweiten Teil des Dis-

cours, S. 31.

13 Im Sinne der All-Unterweisung “cito, tuto et jucunde” bei
Comenius (1592-1670). Ob Poullain Comenius gelesen
hat, ist nicht bekannt.

14 Die Forschung ist sich nicht einig darin, warum Poullain
de la Barre die Frage der Existenz nicht ausschliesslich auf
das Denken zurlckfuhrt. Zum einen wird ein Einfluss Gas-
sendis (Alcover 1981, S. 56) gesehen, der Descartes in die-
sem Punkt kritisiert hat, zum andern wird eine Differenz
in der unterschiedlichen Interessenlage zwischen Descar-
tes und Poullain festgestellt. Ferrari Schiefer (1998, S.
325) neigt ebenfalls dazu, Poullains Motivation in einem
handlungsorientierten Ansatz zur Verdnderung der Welt
zu sehen.

Quellen

Descartes, René: Discours de la méthode. Von der Methode
des richtigen Vernunftgebrauchs und der wissenschaftli-
chen Forschung (1637). Luder Géabe (Hrsg.). Hamburg
1990

Gournay de le Jars, Marie: Zur Gleichheit von Frauen und
Maéannern. Florence Hervé/Ingeborg Noédinger (Hrsg.),
Uberarbeitet von Ulrike Strebel. Philosophinnen Band 6.
Aachen 1997

Montaigne, Michel: Essais (1580). In: Euvres complétes, tex-
tes établis par Albert Thibaudet et Maurice Rat (nach der
Ausgabe von 1595). Paris 1962

Poullain de la Barre, Francois: ‘Die Gleichheit der Geschlech-
ter’ und die ‘Erziehung der Frauen’. In: Irmgard Hierdeis:
‘Die Gleichheit der Geschlechter’ und die ‘Erziehung der
Frauen’ bei Poullain de la Barre (1647-1723). Zur Moder-
nitat eines Vergessenen. Frankfurt 1993

Literatur

Alcover, Madeleine: Poullain de la Barre: une aventure philo-
sophique. Paris 1981

Ferrari Schiefer, Valeria: La Belle Question. Die Frage nach
der Gleichheit der Geschlechter bei Francois Poullain de
la Barre (1647-1723) vor dem Hintergrund der (frih-)neu-
zeitlichen Querelle des Femmes. Luzern 1998

Grunenberg, Antonia: “Dieser Anfang ist immer und Uberall
da und bereit.” Politisches Denken im Zivilisationsbruch
bei Hannah Arendt. In: Bernd Neumann/Helgard
Mahrdt/Martin Frank (Hrsg.): “The Angel of History is
looking back”. Hannah Arendts Werk unter politischem,
asthetischem und historischem Aspekt. Texte des Trond-
heimer Arendt-Symposium vom Herbst 2000. Wrzburg
2001, S. 15-30

Gossmann, Elisabeth: Antiqui und Moderni im Mittelalter. Ei-
ne geschichtliche Standortbestimmung. Minchen 1974

Helm, James L.: Bathsua Makin’s An Essay to Revive the Edu-
cation of Gentlewomen in the Canon of Seventeenth-
Century Educational Reform Tracts. Cahiers élisabéthains,
No. 44 (October, 1993), pp. 45-51

Kroll, Renate: Feminismus im Grand Siécle. In: Gisela Bock/
Margarete Zimmermann: Die europdische Querelles des
Femmes. Geschlechterdebatten seit dem 15. Jahrhundert.
Stuttgart/Weimar 1997

Oelkers, Jurgen: Reformpadagogik. Eine kritische Dogmen-
geschichte. Weinheim/Munchen 1989

Rauschenbach, Brigitte: Der Traum und sein Schatten. Frih-
feministin und geistige Verbindete Montaignes: Marie
de Gournay und ihre Zeit. Kénigstein 2000

Tenorth, Heinz-Elmar: Geschichte der Erziehung. Einfihrung
in die Grundzuge ihrer neuzeitlichen Entwicklung. Wein-
heim/Munchen 1988

Welch Maister, Marcelle: De I’éducation des Dames pour la
conduite de l'esprit dans les siences et dans les mceurs
(1674) ou le réve cartésien de Poullain de la Barre. In:
Guyonne Leduc (Hrsg.): L'éducation des femmes en Euro-
pe et en Amérique du nord de la Renaissance a 1848: Réa-
lités et représentations. Montréal/Paris 1997, S. 135-143

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1



	"L'ésprit n'a point de sexe" : ein Erziehungs- und Bildungskonzept für Frauen auf der Grundlage der Philosophie Descartes

