Zeitschrift: Zeitschrift fur padagogische Historiographie
Herausgeber: Padagogische Hochschule Zlrich

Band: 8 (2002)

Heft: 1

Artikel: Die Natur des Kindes vor und neben Rousseau
Autor: Oelkers, Jurgen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-901818

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-901818
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

tor, and of Mr. De Crousaz’, London 1741). 1755 nahmen
Lessing und Mendelssohn im Anhang ihrer Schrift ‘Pope
ein Metaphysiker’ Bezug auf die Debatte zwischen War-
burton, Pope und De Crousaz (Danzig 1755).

Quellen

Clajot], D[om] J[oseph] B[énédictin]: Les plagiats de M. J.J. R.
de Geneve, sur |'éducation. Paris 1766

De Crousaz, Jean-Pierre: Systeme de Réflexions qui peuvent
contribuer a la netteté et a la étendue de nos conois-
sances, ou nouvel essai de logique. Amsterdam 1712 (und
weitere Auflagen)

De Crousaz, Jean-Pierre: Examen du ‘Traité de la liberté de
penser’ d’Antoine Collins. Amsterdam 1718

De Crousaz, Jean-Pierre: Nouvelles Maximes sur I'Education
des enfants. Amsterdam 1718

De Crousaz, Jean-Pierre: Traité de I'Education des enfants. La
Haye 1722

De Crousaz, Jean-Pierre: Réflexions sur |'ouvrage intitulé ‘La
belle wolfienne’. Lausanne/Genéve 1743

Stolzle, Remigius: Universitat und Lehrerbildung. Eine Stu-
die. In: Padagogisches Magazin, Heft 776. Langensalza
1920

Sulzer, Johann Georg: Versuch einiger vernlnftiger Ge-
dancken Von der Auferziehung u. Unterweisung der Kin-
der. Zurich 1745

Sulzer, Johann Georg: Versuch von der Erziehung und Unter-
weisung der Kinder. Zurich 1748

Literatur

Benner, Dietrich/Kemper, Herwart: Quellentexte zur Theorie
und Geschichte der Reformpadagogik. Teil 1: Die pada-
gogische Bewegung von der Aufklarung bis zum Neuhu-
manismus. Weinheim 2000

De La Harpe, Jacqueline: Jean-Pierre De Crousaz et le Conflit
des idées au siécle des lumieres. Geneve 1955

Horlacher, Rebekka: Wie aus “einigen Gedanken” ein
“Handbuch” wurde. Die Locke-Rezeption der Philanthro-
pen. In: Jurgen Oelkers/Daniel Trohler: Die Leidenschaft
der Aufklarung. Studien Uber Zusammenhéange von bur-
gerlicher Gesellschaft und Bildung. Weinheim 1999, S. 85-
101

Klippel, Diethelm: Politische Freiheit und Freiheitsrechte im
deutschen Naturrecht des 18. Jahrhunderts. Paderborn
1976

Mollenhauer, Klaus: Die Urspringe der Sozialpadagogik in
der industriellen Gesellschaft: eine Untersuchung zur
Struktur sozialpddagogischen Denkens und Handelns.
Weinheim 1959

Oelkers, Jurgen: Reformp&dagogik. Eine kritische Dogmen-
geschichte. Weinheim 31996

Trohler, Daniel: Christian Wolff und Johann Georg Sulzer —
Eigenart und Problem rationaler Ethik und Padagogik. In:
Dieter Jedan/Christoph Luth (Hrsg.): Moral Philosophy
and Education in the Enlightenment. Bochum 2001, S.
118-142

Die Natur des
Kindes vor und
neben Rousseau

M Jurgen Oelkers

as Besondere der “Reformpadagogik” wird
fast immer aus der “Natur des Kindes” abge-
leitet. Diese Formel wird zumeist Rousseau
zugeschrieben, aber es ist nicht ein bestimmter Au-
tor, der sie gleichsam in die Welt gesetzt hat, viel-
mehr muss eine diskursive Konstellation vorausge-
setzt werden, die mich im Folgenden interessiert.
Sie entstand, bevor eine Disziplin “Padagogik”
nachzuweisen ist, und sie findet sich nicht im Kanon
der als “padagogisch” geltenden Autoren der Phi-
losophie oder Theologie seit der Antike. In der Kon-
sequenz kann die “moderne Padagogik”, die von
der Natur des Kindes ausgeht, nicht von Rousseau
oder irgendwelchen “Vorlaufern” konstituiert wor-
den sein. Wenn sich die Reformp&adagogik auf Rous-
seau beruft, dann nicht im Sinne ihres Begrinders
(Oelkers 2002a).
Die “Natur des Kindes” wird thematisiert von der
Tugendliteratur in der ersten Halfte des 18. Jahr-

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1

hunderts, von der Kindermedizin und in den zahl-
reichen Schriften Gber die Wunderkinder (enfants
prodiges). Die Tugendliteratur ermdglicht eine The-
matisierung von “Kindheit” und “Kindern” unab-
hangig vom christlichen Ritus, die Kindermedizin
geht auf die spezifischen Bedingungen von Wachs-
tum und Pflege der Natur von Kindern naher ein,
und die Literatur Uber Wunderkinder entwickelt
Respekt vor einer padagogisch nicht greifbaren Be-
gabung, die nur als natirliche Ressource verstanden
werden kann. In dieser Konstellation entwickelte
sich allmahlich ein nicht konfessionell gebundenes
Verstandnis fur Kinder und ihre Natur, mit dem sich
in sehr verschiedenen Hinsichten “Reformpadago-
gik” verband, etwa eine Erziehung mit und zu lai-
zistischer Moral, die ganzheitliche Auffassung von
Koérper und Seele oder die Férderung von herausge-
hobenen Begabungen, die allesamt mit dem Topos
der “Natur des Kindes” zusammengebracht wur-
den.

19



20

1. Die “Natur des Kindes” im franzosischen
Tugenddiskurs

ie Natur des Kindes muss von der Natur des
Menschen unterschieden werden, damit
Uberhaupt ein autonomes padagogisches
Problem entstehen kann. Die christliche Padagogik
des 18. Jahrhunderts unterschied zwischen der “na-
ture humaine” und der “nature divine”, ohne von
der eigenen Natur des Kindes auszugehen (Oelkers
2002b). Die Praferenz fur diese Kategorie kann
nicht einfach, wie oft behauptet wird, auf den
Bruch mit dem Dogma der Erbsinde zurlickgefihrt
werden. Die im 17. Jahrhundert entwickelten Re-
geln der christlichen Erziehung (Coustel 1687) wer-
den nicht einfach dadurch ausser Kraft gesetzt, dass
die Damonie des Stndenfalls verschwindet. Und
wer zu Beginn des 18. Jahrhunderts Eltern- oder
Mutterpflichten auf die vie civile bezog (Marsollier
1714, S. 123ff.) und so Erziehung nicht auf die Er-
wartungen der Kirche reduzierte, argumentierte
keineswegs ausserhalb des christlichen Kanons. Re-
geln far den Ehestand und die Familienfihrung
(wie Paccori 1726) sind unabhangig vom christli-
chen Tugendkatalog praktisch nicht vorhanden.
Diese Regeln setzten sich nahezu unverandert fort
und bildeten eine eigene Gattung.

Andererseits |0ste sich die Erziehungsliteratur
allméhlich von den christlichen Doktrinen. Ein Bei-
spiel ist Francois-Vincent Toussaints ‘Les Mceurs’ von
17481. Das Frontispiz, erlautert am Schluss?, ver-
weist nur scheinbar auf einen sakralen Zusammen-
hang. Die Tugend (la vertu) bittet um Gottes Bei-
stand, um das am Boden liegende Laster (le vice)
auf Dauer zu besiegen, ohne dafur den Ritus zu
bemuhen. Erziehung ist hier Thema der “vertus so-
ciales”® und genauer: der “amour paternel” und
der “amour filial” (Toussaint 1748, S. 296ff.). Die
Funktionen der Vater und MuUtter werden unter-
schieden, gemass der Natur sind Matter far die Un-
terhaltung der “substance animale” der Kinder, Va-
ter fur die Unterhaltung der “substance pensente”
zustandig, wahrend die “culture de I'ame” beide El-
ternteile etwas angeht (ebd., S. 306f.). Vater sind
die Koénige der Familie ebenso wie Kénige die Vater
des Staates sind (ebd., S. 312ff.), die Idee der puis-
sance paternel* taucht, unberthrt von allen staats-
politischen Diskussionen des 17. und 18. Jahrhun-
derts, in der Erziehungsliteratur auf, vor allem um
die Strafautoritat zu begrtinden (ebd., S. 315).

Das padagogische Verhaltnis wird aus der Natur
der Familie heraus bestimmt, zu unterscheiden vom
Gebot der Kirche: “Les peres & les Meres, dont les
sentimens répondent au veeu de la nature, sont des
maitres tendres & bienfaisans; a qui par conséquent
leurs enfans doivent une obéissance fondée sur un
amour respectueux. Leur solmission n’est point cel-
le d’un esclave pour un maitre impérieux. Elle est
aussi indispensable: mais elle doit étre volontaire, &
partir du cceur” (ebd., S. 316; Hervorhebungen JO).

Schlechte Vater sind Tyrannen, gute sind verstan-

dige Gesetzgeber (ebd., S. 317f.). Der “Code” des
Gesetzgebers vom Sinai, “honorez votre pere”, dur-
fe nicht so verstanden werden, dass sich die Kinder
bedingungslos unterwerfen mussen (ebd., S. 320).
Kinder brauchten Nachsicht, wenn sie nicht am Her-
zen Schaden nehmen sollen (ebd., S. 321f.). Wirkli-
che Tugend entstehe im Bande der Familie®, und sie
Ubertrage sich von den Véatern auf die Kinder (ebd.,
S. 323).

Dabei spielt die Entwicklung und das Alter des
Kindes eine zentrale Rolle. Toussaint unterscheidet
Kindheit, Jugend und Grossjahrigkeit (majorité):
Die Kindheit verlange “une solUmission sans bor-
nes”, den Kindern fehle das Vermogen einer ver-
standigen Prufung der Dinge, also gabe es fur sie
auch nichts zu prafen. Im Alter nach der Kindheit®
beginnen sie damit, Einsicht in die Dinge zu neh-
men (entrevoir les objets), ihr Verstand (raison) ent-
wickelt sich, und sie bilden eigene Vorstellungen
aus. Zum Mann geworden, bleiben sie wohl Séhne,
aber entwickeln ihre eigene Urteilskraft (ebd., S.
326). Grossjahrig schliesslich werden sie mit einem
neuen Imperium konfrontiert, dem des Vaterlan-
des. “Sa Patrie prend connoissance par elle-méme,
de ses meeurs & et de la conduite; il commence a fai-
re nombre parmi ses concitoyens; &, dans un état
monarchique, c’est le Roi qui devient son pere”
(ebd., S. 327).

Die padagogische Szene des ‘Emile’ vertauscht
den “pere” gegen den “gouverneur” (&EC IV, S.
263), aus dem Schoss der Familie wird der Land-
schaftsgarten, die Natur Ubernimmt die Rolle des
Gesetzgebers (ebd., S. 259), aber auch Rousseau be-
streitet die Vernunft des Kindes, konstruiert ein Mo-
ratorium der Unterwerfung und lasst erst nach der
Kindheit die Autonomie des Urteils zu. Zudem:
Wenn Kinder wachsen, werden sie nicht schon erzo-
gen. Rousseaus Moratorium soll die Kinder vor al-
lem vor der Erziehung schitzen, die Erziehung der
Natur kann daher nur negativ sein (ebd., S. 323).
Aber das war schon fur die zeitgenossische Kritik al-
les andere als Gberzeugend.

Vor Rousseau waren erheblich plausiblere Kon-
zepte in der Diskussion. Samuel Formey etwa hatte
1751 in ‘Le Philosophe Chrétien’ “Erziehung” wie
folgt bestimmt: Kinder sind Teil des Hauses, die Er-
ziehung ist Sache von Vatern und Muttern, und sie
setzt die christlichen Tugenden voraus (Formey
1751, S. 386ff.). In diesem Rahmen werden Kinder
auf Dauer gepragt (imprimer), “une cire molle”
(ebd., S. 393) vorausgesetzt, und sie werden durch
die Natur einerseits, die Vernunft andererseits ge-
leitet (ebd., S. 394). Das lasst sich als Mitte der zeit-
gendssischen Reflexion verstehen. Das Gute wird
nicht einfach in der Natur behauptet, “Natur” wird
nicht gegen “Vernunft” ausgespielt, und es gibt
keine zwei Welten fur die Erziehung, die also auch
nicht vor die Wahl gestellt wird, entweder den
Menschen oder den Burger hervorbringen zu mas-
sen.

Rousseaus éléve de la nature (Beaurieu 1764, S.

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1



30ff., S. 55ff.) wurde demgegenUber von der Kritik
rasch als “Leben im K&fig” und als Spiel mit dem ei-
genen Schatten durchschaut. Zudem waren die Pla-
giatvorwirfe untberhorbar (Cajot 1766), nachdem
schon in Marivaux’ Einakter ‘La Dispute’ (1744) die
Idee der gesellschaftlichen Isolierung von Kindern
zugunsten der Entwicklung ihrer Natur durchge-
spielt worden war. Unmittelbar vor Rousseau hatte
Jean-Charles Désessartz (1760) die korperliche Er-
ziehung als Grundlage fur das burgerliche Leben
beschrieben. Die Foérderung der Leichtigkeit des
Lernens von Kindern geht unter anderem auf die
Logik von Crousaz (1737) zurlck. Und die “naturli-
chen Prinzipien” der Erziehung hatte Morelly schon
1743 beschrieben. Freundlich gesagt, Rousseau
nutzt den Diskurs Gber Erziehung, aber er erfindet
ihn nicht. Und sein Bild des Kindes ist keineswegs
so, dass es der Reformpadagogik des ausgehenden
19. Jahrhunderts besonders nahe stehen wirde.
Dafur gibt es andere Beispiele.

1738 konnte in einem Traktat Uber das Verhaltnis
von Krankheiten und Leidenschaften nachgelesen
werden, dass und wie die Natur des Kindes von der
richtigen Erndhrung und damit einhergehend von
der richtigen Zuwendung bestimmt wird (Moreau
de Saint-Elier 1738). Entscheidend dafur sei die je-
weilige “facon de vivre” des Hauses (ebd., S. 32), al-
so nicht eine spezifische Erziehungsstrategie; Erzie-
hung wird gleichgesetzt mit der taglichen
Erfahrung (ebd., S. 40), die wohl mit “ersten Prinzi-
pien” der Moral und der Physik zusammengebracht
wird (ebd., S. 50), ohne zu behaupten, tberall kén-
ne oder musse das Gleiche geschehen. Das gelte
nicht nur fur die Bewaltigung von Krankheiten,
sondern auch fur die Entwicklung der Leidenschaf-
ten (ebd., S. 57), fur Kérper und Seele gleichermas-
sen sei aus der Kindheit heraus eine histoire natu-
relle des Menschen anzunehmen.

Kérper und Seele sind gleichwertig, beide
gehoren zur “humanité”, daher mussen auch bei-
der Bedurfnisse (besoins) gepflegt und versorgt
werden (ebd., S. 85f.). Naturliche Leidenschaften
(passions) mussen von erworbenen unterschieden
werden, zu den naturlichen Leidenschaften zahlen
Hunger und Durst, aber auch Freude, Liebe, Hass,
Zorn oder die Begierde (le désir). Sie alle gehdren
auf gleiche Weise zur Humanitat (ebd., S. 86), so-
fern sie naturlich entwickelt und gelebt werden.
“Naturlich” setzt die “union” von Kérper und Seele
voraus: “Nous les appellons passions naturelles tant
quelles ne sont qu’au point [égitimes, ou degré pro-
pre a faire le bien de I'ame & du corps, & a entre-
tenir I'union de ces deux étres, qui est I'objet des
passions dans I'ordre de la nature. Quand les passi-
ons passent cette juste mesure, propre au bien de
notre étre, nous les appellons passions acquises”
(ebd., S. 86f.).

Nicht alle erworbenen Leidenschaften wider-
sprechen der Natur, entfremdete oder verdorbene
Leidenschaften (passions dépravées) sind aber in je-
dem Falle auf kérperliche Indisponiertheit zurtick-

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1

zufthren (ebd., S. 87). Die Union von Koérper und
Geist muss in ihrer Entwicklung beobachtet, die Er-
fahrungen mussen von verschiedenen Seiten her
verstanden und in der Praxis muss die Variation in
den Wiederholungen der Natur beachtet werden
(ebd., S. 93). Das Gluck des Menschen liegt im Befol-
gen der Ordnung der Natur, ohne dabei die Disposi-
tion zur Stinde zu Ubersehen (ebd., S. 97f.). Und es
wird auch damit gerechnet, dass es gerade die Er-
ziehung ist, die die Entwicklung der Leidenschaften
behindern kann (ebd., S. 112), dann namlich, wenn
sie gegen die Natur erfolgt.

Die richtige Erziehung setzt Freude am Lernen
und interessante Objekte voraus. Das Kind darf
nicht im Larm der grossen Menge erzogen werden,
vielmehr bendétigt es Anregungen, die zu ihm pas-
sen und die seine Entwicklung beférdern (ebd., S.
118f.). Sein Geist ist ebenso sehr beweglich wie
selbst aktiv: “Parce que le dégout suit déja la jouis-
sance, I’'enfant doit se déplaire aux objets, lorsqu’ils
ne présentent plus rien de neuf, rien qui occupe, qui
surprenne, qui excite le mouvement des esprits; la
ou il n'y a plus d’émotion, il n'y a plus de plaisir,
puisque cet état de n'avoir plus d’émotion est op-
posé a la constitution de I'enfant, a la disposition
marquée qu’'on a donnée a ses fibres de faire de
puissans ressorts, d’avoir une pente a tremousser vi-
vement, secondées par une nature d’esprits trop
mobiles & trop actifs” (ebd., S. 118).

Ihrer Natur nach sind Kinder “ennemis du sérieux
& de l"application” (ebd., S. 125). Wer sie erziehen
will, muss damit rechnen, dass sie den Eindricken
des Augenblicks folgen (ebd., S. 119). Es gibt keine
starkere Kraft als das Ungestium ihres Geistes
(I'impétuosité de ses esprits), was also die Erziehung
erreichen muss, ist “la juste mesure des passions na-
turelles” (ebd., S. 127). Beides, zu viel Vernunft und
zu viele verletzte Leidenschaften, schwachen das
Kind und machen es unglucklich. Wer so erzogen
wird, ist gezwungen, immer gegen sich selbst zu
kampfen (ebd.). Wenn die Humanitat nicht zerfal-
len soll, gibt es nur einen Weg, “on n’auroit qu'a cé-
der a la nature” (ebd., S. 128).

2. Die Natur des Kindes in der Kindermedizin
des 18. Jahrhunderts

dass fur Rousseaus ldee der naturlichen Erzie-

hung auch die Lekture der zeitgendssischen
Kindermedizin massgebend gewesen sei (genauere
Nachweise in: Jimack 1960, Mercier 1961; siehe
schon Variot 1926)7. Das ist insofern nahe liegend,
als seit Paolo Bagellardos ‘Opusculum de aegritudi-
nibus et remediis infantium’ (1472) medizinische
Kompendien lber das Aufwachsen und die Gesund-
heit von Kindern immer durchsetzt waren mit
padagogischen Ratschlagen, wie dies auf méglichst
naturliche Weise zu geschehen habe. “Naturlich”
bezieht sich in aller Regel auf dreierlei, die richtige
Erndhrung und Hygiene, die Kur der Krankheiten

J ean-Joseph Cajot (1766) hat darauf verwiesen,

21




22

sowie eine massvolle Didtetik des Aufwachsens, wo-
zu auch Regeln des Umgangs mit Kindern gerech-
net werden®. In Bartholomdus Mettlingers ‘Regi-
ment der jungen Kinder’ (Ausgabe 1497) wird
deutlich gesagt, “wie man die kind halten vnd zie-
hen sol”, namlich nattrlich im Sinne der Gesundheit
von Leib und Seele. Die Mdéglichkeit der Erziehung
wird sensualistisch vorausgesetzt. Zitiert wird Ari-
stoteles’ ‘De Anima’: “die sel eins kint ist wie ein ab-
geschaben tafel”, die darauf wartet, beschrieben zu
werden.

Diese vermutlich wirkungsmachtigste Metapher
der Padagogik Uberhaupt spielt dort die zentrale
Rolle, wo Erziehung mit Habitualisierung gleichge-
setzt wird. Die diversen Traktate zur Kindermedizin
im 18. Jahrhundert beziehen sich auf die Starkung
der Krafte des Kindes (Raulin 1768/1769), darin ein-
geschlossen die Gewdhnung an gesunde Lebens-
weisen und sittliches Verhalten, ohne allein auf die
Psychologie der Verinnerlichung zu setzen (Le Caze
1764). Grundlegend ist die Natur des Kindes, die
nicht wie eine tabula rasa betrachtet werden kann.
Das Ideal ist das, wie es in einem englischen ‘Essay
upon Nursing’ von 1753 heisst, “healthy child”, das
seine eigenen Krafte selbsttatig Uben und gebrau-
chen lernt (Cadogan 1753, S. 40ff.). Schon Neugebo-
rene mussen nicht nur gut erndhrt, sondern zu-
gleich sorgfaltig behutet (soigner) werden (Ber-
mingham 1750), wofur beide Elternteile gleicher-
massen zu sorgen haben. Mutter wie Vater mussen
lernen, dass ihre Kinder von Leidenschaften und
Neigungen bestimmt werden, die sich sehr von den
ihrigen unterscheiden (ebd., S. 9). Wer sein Kind er-
ziehen will, muss dies jeden Tag tun, und zwar in
Einsicht der besonderen Natur (ebd., S. 12).

Offenkundig ist es kein Zufall, dass Rousseaus
Hauptsatz “observez la nature, et suivez la route
qu’elle vous trace” (EC 1V, S. 259) sich nahezu wort-
lich in Noel Falconets® ‘Systéme des fievres et des
crises’ von 1723 findet', das als medizinisches
Handbuch dienen sollte und dabei auch Fragen der
Erziehung der Kinder behandelte. Kinder, heisst es
hier, verlangen besondere Aufmerksamkeit und ei-
ne besonders befdhigte medizinische Zuwendung
(Falconet 1723, S. 78f.). Was “regime de vivre” ge-
nannt wird (ebd., S. 81), bezieht sich auf einen Zu-
sammenhang von richtiger Erndhrung, sittlicher
Lebensfiihrung und seelischer Gesundheit. Grund-
satzlich wird von den Selbstheilungskréften des
Koérpers ausgegangen, wie am Beispiel des Fiebers
(ebd., S. 123ff., S. 224ff.) und der Bewaltigung von
Krisen (ebd., S. 341ff.) gezeigt wird. Das Prinzip der
Aussagen ist die “autorisierte Beobachtung” der
Natur (ebd., S. 127)"1 und so die medizinische Erfah-
rung (ebd., S. 135), nicht die religi¢se Doktrin oder
das moralische Prinzip. Was zahlt, ist der Fall (ebd.,
S. 146); die Erklarung und die Wahl der Mittel mUs-
sen darauf bezogen werden. Bei Rousseau zahlt das
Prinzip und gerade nicht der je individuell gelager-
te Fall.

1754 erschien in Paris ein zweibandiger “Essai sur

I'éducation médicinale des enfans’ (Brouzet

1754)12, Die drei Blcher des ‘Essai’ behandeln die

normale Entwicklung des Kindes vom vorgeburtli-

chen Zustand bis zum Zahnen und vom Entwdhnen
bis zur Pubertat sowie drittens die Kinderkrankhei-
ten, unterschieden nach haufigen und seltenen Ar-
ten. Im ausfuhrlichen Vorwort, das einen eigenen
Essai darstellt, wird der Ausdruck éducation medici-
nale gegen einen engen Begriff von “Erziehung”
ins Feld gefuhrt, der sich allein auf Wissen und Mo-
ral beziehen soll. “Cependant élever un enfant dans
le sens général qui se trouve compris dans le mot
d’éducation, signifie non-seulement éclairer son
esprit & former son cceur pour Dieu, pour la société

& pour lui-méme (ce qui fait le véritable & I'unique

objet de I'éducation morale) mais encore pourvoir a

sa génération, veiller a sa naissance, a |'accroisse-

ment de son corps, prévenir les vices de ses organes

& de ses humeurs, établir I'ordre ou la succession

constante de ses fonctions; en un mot, faire d'un

enfant un adulte ou un homme; voila I'objet de

I'Education que nous appellerons Médicinale"”

(Brouzet 1754, t.1, S.if.).

Aus einem Kind einen Menschen zu machen ist
exakt das Programm in Rousseaus ‘Emile’. Grundle-
gend daflr, heisst es in der éducation médicinale,
sei das Wachstum der Kinder und so ihre Empféang-
lichkeit oder ihr Lernen (ebd., S. viii). Daher mussen
Korper wie Seele mit besonderer Pflege und Auf-
merksamkeit bedacht werden. Die Seele sei wohl in
ihrer Essenz “invariable”, aber sie musse die organi-
sche Individualitat oder die Vielfalt der Natur vo-
raussetzen, einschliesslich die Vielfalt des Geistes,
des Charakters und der Beziehungen (ebd., S. XI)3.
Moral ist also nicht die letzte Grésse der Erziehung,
vielmehr kénnen physikalische Ursachen Irrtimer
des Geistes und Fehler des Herzens korrigieren, weil
diese auf ein heilbares Leiden der Organe zurtckzu-
fuhren sind (ebd., S. XlI). Angesichts der “reciprocité
d’influence” (ebd., S. XV) kann es eine singuldre
Moralerziehung eigentlich gar nicht geben.

Daher ist der Entwurf der éducation médicinale
eine umfassende Erziehungstheorie'®, die die Re-
duktion auf blosse Doktrinen vermeidet. Notwen-
dig fur die medizinische — im Unterschied zur
padagogischen - Sicht auf das Kind sind:

— Anatomische Kenntnisse Uber das konkrete Ver-
halten von Kindern, ihre Geschicklichkeiten,
Ubungen und Spiele.

— Chemische Kenntnisse Gber die Ernahrungswei-
sen des Volkes, die Natur der Nahrungsmittel
und die Auswahl der fur die Kinder besten
Erndhrung.

— Erfahrungen mit den Leidenschaften, dem Ler-
nen und den Unterhaltungen (amusemens) der
Kinder.

— Klinische Erfahrungen, die notwendig sind, um
die Krankheiten der Kinder erkennen und heilen
zu kénnen.

— Eine allgemeine Einstellung, die Verhéltnisse von
Kindern ohne die Vorurteile zu betrachten, die in

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1



diesem Felde Ublich sind (ebd., t.I, S. XXIIIff.).

Die Zeit der Kindheit wird in Alter unterteilt und
je besonders behandelt. Die Regeln fur die Ausge-
staltung der Schwangerschaft sind anders als die
des Umgangs mit Neugeborenen. Kleine Kinder
mussen besonders darauf hin beobachtet werden,
was ihnen Angst und Schrecken macht, wie sie
schlafen und wie leicht sie lernen (ebd., S. XLIIl); das
Wachstum muss durch richtige Erndhrung und gute
Betreuung unterstitzt werden (ebd., S. XLVIIff.)15;
besondere Beachtung verdienen das Zahnen und
die Zeit der Entwéhnung vom Gesaugtwerden, die
Pubertat ist deutlich die “crise de I'enfance” (ebd.,
S. LXf.), und nicht nur hier zeigt sich, dass Kindheit
und Jugend von zwei unterschiedlichen Geschlech-
tern durchlebt wird (ebd., S. LXI)6.

Das von 1758 an in Paris erscheinende ‘Journal de
medecin, chirurgie, pharmacie’ (1753-1817) ist eine
der Quellen, die Entwicklung der Medizin zu be-
schreiben. Der sozusagen naturliche Sensualismus
wird gekoppelt an die sensualistische Philosophie,
die auch die Erziehungstheorie erreicht. In padago-
gischer Hinsicht impliziert die Ausgestaltung der
auf John Locke zurtickgehenden Theorie des Sen-
sualismus im 18. Jahrhundert (far Frankreich: Yolton
1991) dreierlei: den Vorrang des Lernens fiir die
Konstitution des Geistes, damit zusammenhangend
die Preisgabe der platonischen Seele sowie die
Uberwindung der Lehre der Gott-Ebenbildlichkeit.
Was damit —im Prinzip - in Frage gestellt war, ist ei-
ne der zentralen Erziehungsmaéachte des Christen-
tums gewesen, die Imitatio pietatis, die mit den Mo-
tiven der lIkonographie die Verdhnlichung des
Menschen bewirken sollte (Buttner 1983). Dass der
Geist sich selbst aufbaut, bei Locke nur Empfindung
und Reflexion vorausgesetzt, verletzt die Idee der
kanalisierten Nachahmung, die Erziehung an ein
unbedingtes Vorbild binden muss. Innere und &us-
sere Gewohnheiten sind demgegentber das Pro-
dukt individueller Lernerfahrungen, die in verschie-
dene Richtungen gesteuert werden kénnen.

Erziehung ist nichts als Habitualisierung, heisst es
in Morellys ‘Principes naturels de I"éducation’ (1743,
S. 31), sofern die Erziehung
- keine andere Regel hat und keiner anderen Me-

thode folgt als derjenigen der Natur,

- die Bewegung der Natur unterstitzt und be-
schleunigt, aber nicht erzwingt,

- alle ihre Mittel der Natur der Objekte entnimmt,

- den Geist sukzessiv aufbaut, bis die Maschine sich
selbst bewegen kann,

- mit der Kraft der Imagination und des Gefuhls
beginnt, dann das Gedachtnis starkt und so end-
lich die Urteilskraft sich formen I&sst,

- ihre Objekte proportional zur Entwicklung des
Kindes einsetzt und

- die Hindernisse der Erziehungspraxis tberwindet
(ebd., S. 31ff.).

Die naturliche Erziehung sei die Erziehung “a re-
bours” zur bestehenden, historisch zufalligen Praxis

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1

(ebd., S. 33), weil und soweit der Aufbau des Geistes
von den ersten Elementen an (ebd., S. 39) unter-
stitzt und recht eigentlich im padagogischen Sinne
kontrolliert werden kann. Wer die Neugier von Kin-
dern weckt, ihre Spiele didaktisch nutzt (ebd., S.
57ff.) und schliesslich neue Methoden des Unter-
richts? so verwenden kann, dass sich auf naturliche
Weise das Gedachtnis kultivieren lasst (ebd., S.
130ff.), der muss sich vorstellen, den Prozess der Er-
ziehung beherrschen zu kénnen. Aber damit ist die
Erziehung bestimmt, nicht das Kind. Wie entsteht
eine allgemeine Vorstellung vom Kind, die nicht auf
die Padagogik der Imitatio Dei eingestellt ist, ohne
Kinder einfach als Produkte von Habitualisierungen
anzusehen?

3. “Wunderkinder” und die Achtung vor der
Natur des Kindes

im 18. Jahrhundert zwei extreme Kategorien,
die enfants sauvages und die enfants prodiges.
Wilde Kinder werden, wie noch Itard (1807) gezeigt
hat, unmittelbar nach Aufgreifen der Erziehung un-
terworfen; diese Kinder mussen nachholen, was sie
versaumt haben. Geniale Kinder dagegen leben
und handeln aus ihrer natutrlichen Begabung he-
raus, was sie ausmacht, kann nicht einzig auf Erzie-
hung zurtickgefuhrt werden, sie sind daher der in-
teressantere Fall. Zu Recht sagt Samuel-André
Tissot, nachdem er in Lausanne den zehnjahrigen
Mozart hatte héren kénnen'®, der Fall Mozart ver-
weise auf generelle Zusammenhéange “entre I'hom-
me morale & I'homme physique” (Tissot 1766, S.
182), weil das Genie von Kindern die gewohnten Er-
klarungen des Menschwerdens unter Druck setze.
Wer vor der padagogisch zugebilligten Zeit Gber ex-
traordindre Kenntnisse und Fahigkeiten in be-
stimmten Zweigen der Wissenschaft oder der Kunst
verfuge, verletze die bestehenden Erwartungen an
Wachstum und Erziehung, ohne dass das offensicht-
liche Talent bestritten werden kénne. Das gewdhn-
liche Kind (I'’enfant ordinaire) sei ausser Stande, die
Differenzen wahrzunehmen, die das ungewoéhnli-
che Kind, begunstigt durch die Natur, sofort er-
kennt (ebd., S. 184f.). Ihm musse daher das Genie
der eigenen Natur zugestanden werden.
Wunderkinder sind nicht nur solche der Musik
oder der darstellenden Kunst. Fast noch starkere
Beachtung fand friihe und erstaunliche Gelehrsam-
keit von Kindern, die schon in der héfischen Gesell-
schaft des 17. Jahrhunderts 6ffentliche Bewunde-
rung erregte. Wenn 1684 in Paris ‘Euvres diverses’
eines siebenjahrigen Autors veroffentlicht wurden,
dann zunéachst, um die Klarung eines Illegitimitats-
problems voranzubringen. Der Autor war einer der
vielen S6hne Louis X1V, der tatsachlich 1692 legiti-
miert wurde'®. Zugleich wurde aber auch ein Kind
mit hoher naturlicher Begabung préasentiert, das
diese Begabung schulmassig nachzuweisen ver-
stand. Seit Beginn des 18. Jahrhunderts lassen sich

F Ur die Betrachtung der Natur des Kindes gibt es

23



24

viele Proben und &ffentliche Prufungen dieser Ge-
lehrsamkeit auch ausserhalb der héfischen Gesell-
schaft nachweisen (etwa: Elogia praecocium 1711;
oder fur Madchen: Rectore Academiae 1703). Alle
Quellen verweisen auf starke Schulung in Rucksicht
auf eine besonders begabte Natur, die sich nicht
frah genug entwickeln kénne.

Eines dieser Kinder hat Samuel Formey (1741) be-
schrieben, namlich Jean-Philippe Baratier, der in der
franzoésischen Kolonie im brandenburgischen Ans-
pach aufwuchs. Der Junge konnte vor dem dritten
Lebensjahr perfekt lesen, lernte mit vier und funf
Jahren Latein und Griechisch, gefolgt von He-
bréisch, was ihn instand setzte, die von 1726 an
erschienene vierbandige ‘Bible Rabbinique’?® zu
studieren. 1731, mit zehn Jahren, schrieb Jean-Phi-
lippe Baratier seine erste wissenschaftliche Arbeit
Uber die ‘Bible Rabbinique’; die Arbeit wurde im 26.
Band der ’‘Bibliothéque Germanique’ veroffent-
licht?'. Der Aufsatz zeigte profundes Wissen, For-
mey spricht vom “jeune Savant”, dem Wunder-
kind?2, das kabbalistische und talmudische Schriften
ebenso beherrschte wie die Kommentare und die
Geschichtsschreibung. Er las diese Werke, halt For-
mey fest, wie andere Leute gewohnliche Romane
lesen (ebd., S. 11).

Am 2. Marz 1735 legte Baratier der Universitat
Halle ‘Theses Philosophicae inaugurales variae’ vor,
die als Magisterarbeit anerkannt wurden. Er befass-
te sich intensiv mit Problemen der Kirchengeschich-
te, aber auch mit Fragen der Astronomie und Ma-
thematik, die so kompetent bearbeitet wurden,
dass Baratier im September 1735 auf Vorschlag von
Jacob Hodgson?? in die Berliner Akademie der Wis-
senschaften aufgenommen wurde. Er war zugleich
korrespondierendes Mitglied der Royal Society und
der Académie Royale des Sciences. Vor beiden Ge-
sellschaften durfte er im Dezember 1737 seine ma-
thematischen Entdeckungen vortragen, franzésisch
in Paris, lateinisch in London (ebd., S. 49)24. Die Ge-
lehrsamkeit des Jungen beschaftigte die europa-
ischen Journale, fast mehr aber noch das Ende des
Wunderkindes, bei dem im Frithsommer 1739 ein
Tumor entdeckt wurde, der ein knappes Jahr spater
zu seinem Tod fuhrte. Er starb, kommentierte For-
mey, wie ein wahrer Christ; angesichts der Erlésung
ist der Tod unbedeutend, und eine Begabung wie
Baratier sei ohnehin nicht dazu bestimmt gewesen,
lange zu leben (ebd., S. 88f.).

Aussergewdhnliche Begabungen zeigen sich
fruh in der Kindheit, ohne einfach die Erziehung als
Ursache ins Spiel bringen zu kénnen. Diese Uber-
zeugung ist 1688 von Adrien Baillet mit Beispielen
von Franciscus Accursius bis Thomas Zamoieski?®
dargestellt worden und hat einen europaéischen Dis-
kurs Gber Kinder bestimmt?é, der Begabungen vor
der padagogisch festgelegten Zeit registrierte und
offentlich bewertete. Baillet (1688, S. 4f.) spricht
von der Zensur im Kopf der Erzieher, die verhindere,
Kindern das zuzutrauen, wozu sie ihrer Natur nach
fahig sind. Einen ahnlichen Schluss zog Charles Per-

rault (1698) und mit ihm viele Autoren des 18. und
19. Jahrhunderts, abseits dessen, was “Jahrhundert
der Erziehung” genannt wurde. Es ist kein Zufall,
dass autonome Kinder hier kaum eine Rolle spiel-
ten.

Widerstand gegen Begabungen, die nicht
padagogisch erzeugt werden, findet sich schon Mit-
te des 18. Jahrhunderts. Samuel Formey (1741, S.
125) hatte fur die erstaunliche Gelehrsamkeit von
Jean-Philippe Baratier die plausible Erklarung, es
handle sich bei der Begabung um ein seltenes Got-
tesgeschenk?’. Man sehe gerade daran, wie sehr
sich Mensch und Tier unterscheiden, also wie Un-
recht alle jene hatten, die die Erziehung auf profa-
nes Lernen reduzieren wollten, das nichts als eine
tabula rasa voraussetzt. Um Baratiers Ausserordent-
lichkeit zu verstehen, musse schon auf die Lehre der
Emanation zurlickgegriffen werden, “& de la regar-
der comme une parcelle de la Divinité, qui est re-
tournée a son centre” (ebd., S. 126). So wird die
Ausnahme von der Regel formuliert; die besondere
Begabung ist selten, fur sie kénnen daher Bedin-
gungen in Rechnung gestellt werden, die fur die
weitaus grosste Zahl oder den Durchschnitt der Kin-
der nicht gelten.

Dafur findet Formey 1751 den Ausdruck éduca-
tion prématurée, die Warnung vor der Verfrihung
zugunsten der allméhlichen Entwicklung der Natur,
der ihre Zeit gelassen werden muss. Die sogenann-
ten Wunderkinder (prodiges) verdienten keine Be-
wunderung, heisst es: “Ce sont des plantes forcées
qu’on fait pousser par artifice, mais dont les fruits
n‘auront aucun gout dans la saison. Ne soyons pas
plus sage que la Nature. Elle a donné a chaque cho-
se son tems, & quand on la contrarie, elle s'en vange
t6t ou tard” (Formey 1751, S. 395)28,

Dem widersprach Rousseau in einem Zusatz 1764
zum ‘Emile’, nachdem Mozart in Paris aufgetreten
war (EC IV, S. 402f., 1398). Allerdings war der Wi-
derspruch mit dem Trick verbunden, die “culture
prématurée” bei der Ausbildung des Kérpers zuzu-
lassen, bei der des Geistes aber auszuschliessen
(ebd.). Mozart ware so nur ein gut trainierter Auto-
mat, eine Disqualifikation, die sich in vielen
padagogischen Texten findet. Er habe bewiesen,
sagt Rousseau, dass Kinder nicht den Verstand ha-
ben, den sie zu haben scheinen, wéhrend alles, was
sie tun, “réel” sei (ebd., S. 403). Die enfants prodi-
ges beweisen also nur, dass man Kérper abrichten
kann und dabei gegen die Natur handelt, wenn dies
nicht als Spiel, sondern als Belehrung geschieht
(ebd.).

Die gegen Locke und die Modepadagogik der
Zeit gerichtete Passage im zweiten Buch des ‘Emile’,
wonach Vernunft (raison) diejenige Fakultat des
Menschen sei, die zuletzt ausgebildet werde, weil
sie sich aus allen anderen zusammensetze (ebd., S.
317), ist ein SchlUssel zu Rousseaus Theorie der
Kindheit, nicht jedoch zum p&dagogischen Diskurs
im 18. Jahrhundert, der weitgehend Locke gefolgt
ist, dort, wo keine konfessionellen Doktrinen mehr

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1



vertreten wurden. Fur Formey (1751, S. 391) sind
Kinder “Etres raisonnables”, deren Seele bereits die
gleichen Dispositionen zur Verfiigung habe wie die
von Erwachsenen, nur dass Kinder Gber weniger Er-
fahrungen und so Uber einen geringeren Vorrat an
Ideen verfligten?®. Sie sind in diesem Sinne kleine
Erwachsene.

Rousseau legte demgegeniber schon im ‘Ma-
nuscrit Favre’ Erziehung auf die Abfolge von Erzie-
hungsaltern fest, die das historische Schema der Le-
bensalter ersetzen sollten (EC IV, S. 60). Diese
zeitliche Schematisierung ist die Bedingung dafur,
von der Erziehung der Natur reden zu kénnen, der
die Erziehung der Vernunft, der Kraft und der Klug-
heit folgen musse. “Nature” wird nirgendwo im
‘Emile’ naher bestimmt, der Begriff operiert wie
“raison”, “force” oder “sagesse” als Bezeichnung
einer Phase der Erziehung, was die eigenwillige
Doktrin der éducation négative verstandlich macht.
Bevor ein Kind Vernunft zeigen kann, muss die Na-
tur zu ihrem Recht gekommen sein, und erst nach-
dem die Vernunft ausgebildet ist, kann das Kind
Starke zeigen, an die sich Klugheit anschliesst. Le-
bensglick ist das Kompositum aus diesen padagogi-
schen Stufen.

Aber das widerspricht, wie zuerst wohl Formey in
seinem ‘Anti-Emile’ von 17633° gezeigt hat, dem
Augenschein und so der Erfahrung. Kein Kind lasst
bis zum zwélften Lebensjahr seinen Verstand ru-
hen, und fur kein Kind beginnt das Alter der Klug-
heit erst mit zwanzig. Rousseaus Konstruktion der
“nattrlichen Erziehung” ist polemisch zu verstehen
und hat auch weit reichende Polemiken ausgelost
(Py 1997), ohne freilich das “moderne Kind” zu er-
finden. Es ware ein seltsames Kind, und sei es nur ei-
nes im Roman, das ohne sozialen Austausch auf-
wachst, die kognitive Entwicklung zurtckhalten
muss und alle Anregungen in einem didaktischen
Setting serviert bekommt. So gesehen ist eigentlich
unverstandlich, warum ausgerechnet die Schulmeis-
ter zu den erklartesten Feinden Rousseaus gehort
haben (Oelkers 2000).

Es ist unklar, wieweit die Rousseau-Lektlre den
Sinn fur Kinder gestarkt hat. Lokalstudien, etwa aus
Zurich3', zeigen, dass nach 1762 Erziehungsproble-
me nur sehr marginal das Interesse der Leser be-
stimmt haben, und dies ausschliesslich in prakti-
scher Hinsicht. Rebellische Lektiren, wie im
Strassburger Sturm und Drang, sind selten, zudem
werden die padagogischen Themen und Topoi
Rousseaus den értlichen Milieus angepasst, ohne
sich zu verselbststandigen. Das gilt generell: Offen-
bar kénnen neue Theoreme oder Methoden der Er-
ziehung eingefiihrt werden, ohne das bestehende
Feld zu verdndern. Darauf verweisen wiederum Lo-
kalstudien3?, die zeigen, dass Bewahrung und Wan-
del durch die lange Dauer und die grossen Zahlen
vertraglich gehalten werden. Die Angleichung der
Sprache sagt nichts Uber die Verdnderung der Praxis
aus, die faktisch immer nur in Dosierungen erfolgen
kann und dabei die Punkte des Eingriffs auf riskan-

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1

te Weise selbst bestimmen muss. Insofern wird im
18. Jahrhundert nicht einfach “das Kind” neu erfun-
den. Rousseau spielt mit dieser Erfindung, aber er
liefert sie nicht.

Auf die Breite der Literatur bezogen veranderte
sich im 18. Jahrhundert wenig am christlichen Bild
des Kindes. Die sich herausbildende kirchenunab-
héngige Padagogik bleibt im Kern protestantisch
und vermeidet vor allem in Deutschland die Adapti-
on moderner Theorien der Seele oder Entwicklung
der Natur. Wo dies geschieht, etwa im Philanthropi-
nismus, sind hybride Konstruktionen die Folge, die
Kinder als Objekte padagogischer Einwirkungen
betrachten, zugleich die Natur sich entwickeln las-
sen und bei alledem Kontakt zur platonischen Seele
halten wollen. Die “Erziehung zur Religion” bleibt
ein vorrangiges Thema auch und gerade da, wo
“Religion” psychologisiert wird und sensualistische
Theorien des Aufbaus der Gefiihle greifen (Nosselt
1775 oder Salzmann 1780).

Was dann - in den westlichen Diskussionen des
18. und 19. Jahrhunderts — allmahlich und sehr lang-
sam zurtckgedrangt wird, ist die Gleichsetzung von
Kindern mit Kindern Gottes. Das Kind wird singula-
risiert und in eine individuelle Position gebracht,
ohne interessefrei betrachtet zu werden. Das fur
sich betrachtete psychologische “Kind” ist wiede-
rum eine Konstruktion von Erwachsenen, die noch
in der Reformpadagogik des frihen 20. Jahrhun-
derts sakral angelegt ist, obwohl oder weil standig
die “Natur des Kindes” ins Spiel gebracht wird. Der
Preis dafur, diese Formel mit Rousseau und nur mit
ihm in Verbindung zu bringen, ist durchaus sicht-
bar: Die anderen Stréange des 18. Jahrhunderts wer-
den nicht nur ignoriert, sondern stehen gar nicht
vor Augen, obwohl sie in vielem weit naher an der
Realitat sind und zugleich Rousseau wesentlich we-
niger originell erscheinen lassen, als gemeinhin an-
genommen wird. Und es ist vermutlich sehr iro-
nisch, dass auf Rousseau zurlckgreifen muss, wer
“Reformpadagogik” begrinden will.

1 Frangois-Vincent Toussaint (1715-1772) war Advokat und
homme de lettres in Paris. Er war Verfasser der Artikel
zum Stichwort ‘jurisprudence’ in den ersten beiden Ban-
den der ‘Encyclopédie’. 1754 bernahm er die Redaktion
des ‘Journal des etrangers’, 1756 setzte er das ‘Journal’
von Gauthier d’Agoty fort. 1772, kurz vor seinem Tod,
ging Toussaint nach Berlin und wurde Redakteur beim
neu gegrundeten ‘Journal littéraire’ (das in 27 Banden bis
1776 erschien). Neben ‘Les maceurs’ schrieb Toussaint 6ko-
nomische und politische Abhandlungen, darunter eine
Kritik an David Hume (1761).

2 "LA Vertu fixe tendrement ses regards sur Dieu; porté par
un nuage; & foule d’un pié le vice, qui, étendu par terre &
démasqué, se couvre les yeux d’une main, pour ne pas
voir la lumiére, & de I'autre tient un poignard, dont il
menace la Vertu. Les deux mots grecs tracés dans le livre
qui est en face de Dieu, signifient: ’Amour & la pratique
du Bien" (Toussaint 1748, S. 390).

3 Die drei Teile des Buches beziehen sich auf ‘De la Pieté’,
‘De la Sagesse’ und ‘Des Vertus sociales’.

4 Jean Bodin: ‘Les six livres de la République’ (1583), livre
premier/chapitre IV.

5 “L'union, I'amour, la concorde, sont des dons réservés aux
societés vertueuses” (Toussaint 1748, S. 323).

6 “L'age quisuit I'enfance” (Toussaint 1748, S. 326).

25




26

7 Meine Beispiele sind aufgrund der Vorgaben Rousseaus
der franzosischen Literatur entnommen, die These selbst
lasst sich an deutschen, englischen oder italienischen Bei-
spielen ahnlich verifizieren. Die deutsche Literatur etwa
(bis Struve 1798 und dariber hinaus) unterscheidet sich
kaum von der franzésischen.

8 ‘Nourrir et gouverner les enfants’ (Vallambert 1565).

9 Noel Falconet war Doyen am Colleége des Médecins in Ly-
on sowie medizinischer Berater des franzdsischen Kénigs.

10 “Nous nous fixons a observer & suivre la Nature, dans les

principaux phenomenes des vegetaux & des animaux”

(Falconet 1723, S. 7).

Nach Hippokrates: Natura stimulata artis peritis agendae

indicat (Falconet 1723, S. 144).

12 Nicolas Brouzet war kéniglicher Hofarzt an der Infirmerie
Royale und an den Hopitaux de Fontainebleau. Er war
zudem korrespondierendes Mitglied der Académie Roya-
le des Sciences.

13 “En effet I'essence de I’ame est invariable en soi, ce n'est
que de la différente constitution des organes auxquels
elle est liée dans les differens individus, que dépend la va-
riété infinie que nous observons dans la tournure d’es-
prit, dans le caractere & dans les inclinations des hom-
mes” (Brouzet 1754, t.I/S. XI).

14 So Venel (1776) und diverse andere.

15 Gestutzt auf die “loix de la Nature” (Brouzet 1754, t.l, S.
XLVIII), die nicht gentgend beachtet werden kénnen.

16 Rousseaus Ungleichbehandlung der Geschlechter in der
“naturlichen Erziehung” ist wohl zuerst von Cajot (1766,
S. 317-353) dargestellt worden. Cajot weist als zentrale
Bezugsautoren fur die Erziehung von Sophie Vives und
Fénelon nach.

17 Morelly (1754, S. 83ff.) entwickelte unter anderem eine
neue Methode des Sprachenlernens.

18 Mozart gastierte im Mai 1766 auf einer Konzertreise in
Lausanne.

19 Louis Auguste de Bourbon, Duc du Maine (1670-1736)
war der Sohn von Francoise-Athénais de Rocheouart de
Montmart. Jean de La Fontaine hat seine Erziehung in
dem Gedicht ‘Pour Monseigneur le Duc de Maine’ be-
schrieben.

20 Bible Rabbinique, imprimée en quatre volumes in Folio

(Amsterdam 1726-1728). Jean-Philippe Baratier wurde

am 29. Januar 1721 in Schwobach, in der Nahe von Nurn-

berg, geboren. Sein Vater, Francois Baratier, Ubernahm
kurz darauf die Stelle als Pasteur de I'Eglise Frangaise in

Anspach.

Elf wissenschaftliche Arbeiten Baratiers sind gedruckt

worden. 26 ungedruckte Manuskripte liegen vor (Formey

1741, S.116-125). Sie sind, soweit ich sehe, nie ausgewer-

tet worden.

22 "Ce merveilleux enfant” (Formey 1741, S. 11).

23 Text der Laudatio in: Formey 1741, S. 23-28.

24 Text der franzoésischen Rede in: Formey 1741, S. 49-60.
Fontenelle unterzeichnete das Protokoll der Diskussion in
der Académie Royale, die zum Schluss kam, der Vorschlag
Baratiers “étoit plus ingénieuse que pratiquable” (ebd.,
S. 671.).

25 Sohn des polnischen Humanisten Joan Sarius Samoscius
(Jean Zamoyeski) (Baillet 1688, S. 172ff.).

26 Ein frihes Beispiel ist Pierre Bayles Bericht Gber das junge
Genie des Duc du Mayne, der im Februar 1685 in den
‘Nouvelles de la République des Lettres’ verdffentlicht
wurde.

27 “Cet Etre supréme se plait a faire voir de tems en tems,
jusqu’ou peuvent aller les forces de I'esprit humain, & a
tirer sa louange de la bouche des Enfans méme" (Formey
1741,.5. 125).

28 Dass es das geniale Kind gibt, ist nicht von der Hand zu
weisen. Allerdings durfen gerade sie niemals gezwungen
werden. Vielmehr gehe es darum, sie zu moderieren,
zuriickzuhalten und die Uberreizung ihres Genies zu ver-
meiden (Formey 1751, S. 394f.).

29 “Les Enfans sont des Etres raisonnables, qui n‘ont pas la
méme provision d’idées, les mémes matériaux d'expéri-
ence que les personnes faites, mais leur Ame a les mémes
dispositions a raisonner” (Fomey 1751, S. 391).

1

—_

2

-

30 Dem 1764 noch ein ‘Emile chrétien’ folgte.

31 Nathalie Briffod/Monika Wicki: Die Rezeption von Jean-
Jacques Rousseau, Citoyen de Genéve, in Zurich 1750-1781.
Unveroffentlichte Liz.-Arbeit Universitat Zarich 2002

32 Ich bin einem Vortrag verpflichtet, den Martin Annen am
9. April 2001 im Kolloquium Allgemeine Padagogik des
Padagogischen Instituts der Universitat Zurich gehalten
hat. Seine Dissertation untersucht Modernisierungen des
Schulsystems im katholischen Kanton Schwyz seit Mitte
des 19. Jahrhunderts.

Quellen

Bagellardo, Paolo: Opusculum de aegritudinibus et remediis
infantium. Padua 1472

Baillet, A.: Des enfans devenus célébres par leurs études ou
par leurs écrits. Traité historique. Paris 1688

Bayle, Pierre: Article IX. GEuvres diverses d'un Auteur de sept
ans, ou Recueil des Ouvrages de MONSIEUR LE DUC DU
MAYNE, qu’il a fait pendant I'année 1677. & Dans le com-
mencement de 1678. In: Nouvelles de la République des
lettres (Février 1685), S. 193-199

Beaurieu, Gaspar Guillard de: L'éléve de la nature. Par J.J.
Rousseau, autrefois Citoyen de Genéve. T.l/Il. Amsterdam
1764

Bermingham, Michel: Maniére de bien nourrir et soigner les
enfans nouveaux-nés. Paris [1750]

Brouzet, Nicolas: Essai sur I'éducation médicinale des enfans,
et leurs maladies. T. I/Il. Paris 1754

Cadogan, William: Essay Upon Nursing and the Manage-
ment of Children, from their Birth to Three Years of Age.
In a Letter to one of the Governors of the Foundling Hos-
pital. Published by Order of the General Committe for
transacting the Affairs of the said Hospital. The Sixth Edi-
tion. London 1753

Cajot, Jean-Joseph: Les plagiats de M. J.J.R. de Genéve, sur
I"éducation. La Haye 1766

Coustel, Pierre: Les Régles de I'éducation des enfants. T. /Il
Paris 1687

Crousaz, Jean-Pierre de: Logique ou Systéme abrégé de re-
flexions qui peuvent contribuer a la nettetée a I'étendue
de nos connaissances. Amsterdam 1737

Desessartz, Jean-Charles: Traité de I'éducation corporelle des
enfans en bas-age, ou reflexions pratiques sur les moyens
de procurer une meilleure constitution aux citoyens. Paris
1760

Elogia praecocium gvorundam eruditorum, aliorumqve vi-
rorum doctorum, M. Henningi Wittenii novem decadibus
Philosophorum, Oratorum, Poetarum, Historicorum &
Philologorum, superaddenda, Quo suam nanciscatur in-
tegritatem Philosophorum praestantissimorum centuria,
Annexo Indice Virorum, qvorum vitas ista exhibet, collec-
tore Georgio Henrico Goetzio, D. Ecclesiae Lubec. Super-
intendente. Lubecae 1709

Falconet, Noel: Systéme des fievres et des crises, Selon la doc-
trine d'Hippocrate, Des Febrifuges, des Vapeurs, de la
Goute, de la Peste, etc. Singularitez importantes sur le
petite Verole. De I'Education des enfants. De I’abus de la
Bouielle. Paris 1723

Formey, Jean-Henri-Samuel: La vie de Mr. Jean Philippe Bara-
tier, Maitre des Art, & Membre de la Société Royale des
Sciences de Berlin. Utrecht 1741

Formey, Jean-Henri-Samuel: Le Philosophe Chrétien, ou dis-
cours moraux. Leyde 1751

Formey, Jean-Henri-Samuel: Anti-Emile. Berlin 1763

Formey, Jean-Henri-Samuel: Emile chrétien consacré a I'uti-
lité publique. Berlin 1764

Itard, Jean Marc Gaspard: Rapport fait a S.E. le Ministre de
I'Intérieur sur les nouveaux développements et |'état ac-
tuel du sauvage de I’Aveyron. Paris 1807

Le Caze, Louis de: Lettre sur le meilleur moyen d’assurer le
succes de I"éducation. Paris 1764

Marivaux, Pierre Carut de Chamblain de: L'épreuve. La dispu-
te. Les Acteurs de Bonne foi. Jean Goldzink (Hrsg.). Paris
1991

Marsollier, Jacques: Entretiens sur les devoirs de la vie civile.
Paris 1714

Mettlinger, Bartholomaus: Ein regiment der jungen kinder.

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1



Wie man sy halten vnd erziechen sol von irer gepurt biss
sy zu iren tagen kémen (1473). Augsburg 1497

Moreau de Saint-Elier, Louis-Malo: Traité de la communicati-
on des maladies et des passions, avec un essai pour servir
a I'histoire naturelle de I'hnomme. La Haye 1738

Morelly: Essai sur I'esprit humain, ou principes naturels de
I"'Education. Paris 1743

Nosselt, Johann August: Uber die Erziehung zur Religion.
Halle 1775

CEuvres diverses d’un Auteur de Sept ans. Recueil des Ouvra-
ges de Monsieur Le Duc du Mayne. Qu'il a fait pendant
I'année 1677. & dans le commencement de 1678. Paris
1684

Paccori, Ambroise: Régles pour vivre chrétiennement dans
I'engagement du mariage, et dans la conduite d'une fa-
mille. Paris 1726

Perrault, Charles: Les hommes illustres qui ont paru en Fran-
ce pendant ce siecle. Augmentée des Eloges de Messieurs
Arnauld & Pascal. Paris 1698

Raulin, Joseph: De la conservation des enfans, ou les moyens
de les fortifier, de les préserver et guérir des maladies de-
puis I'instant de leur existence, jusqu’a I'dge de puberté.
Paris 1768-1769

Rectore academiae magnificentissimo serenissimo, principe
regio Friderico Avgvsto: De Feminis prima aetate ervdi-
tione ac scriptis illvstr. et. nobil. Priorem dispvtationem
exhibent praeses M. David Schvultetvs Hambvrg et re-
pondens Ivstvs Henricvs Langschmidivs Hannover. Viten-
bergiae 1703

Rousseau, Jean-Jacques: CEuvres Complétes. Bernhard Gag-
nebin/Marcel Raymond (Hrsg.). T. IV: Emile. Education —
Morale — Botanique. Paris 1969

Salzmann, Christian Gotthilf: Uber die wirksamsten Mittel,
den Kindern Religion beyzubringen. Leipzig 1780

Struve, Christian August: Uber die Erziehung und Behand-
lung der Kinder in den ersten Lebensjahren. Ein Hand-
buch fur alle Mutter, denen die Gesundheit ihrer Kinder
am Herzen liegt. Zur Erlauterung der Noth- und Hulfsta-
fel, von den Mitteln, Kinder gesund zu halten. Hannover
1798

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1

27



	Die Natur des Kindes vor und neben Rousseau

