
Zeitschrift: Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pädagogische Hochschule Zürich

Band: 8 (2002)

Heft: 1

Artikel: Die Natur des Kindes vor und neben Rousseau

Autor: Oelkers, Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901818

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901818
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


tor, and of Mr. De Crousaz', London 1741). 1755 nahmen
Lessing und Mendelssohn im Anhang ihrer Schrift 'Pope
ein Metaphysiker' Bezug auf die Debatte zwischen
Warburton, Pope und De Crousaz (Danzig 1755).

Quellen
C[ajot], D[om] J[oseph] B[énédictin]: Les plagiats de M. J.J. R.

de Genève, sur l'éducation. Paris 1756
De Crousaz, Jean-Pierre: Système de Réflexions qui peuvent

contribuer à la netteté et à la étendue de nos conois-
sances, ou nouvel essai de logique. Amsterdam 1712 (und
weitere Auflagen)

De Crousaz, Jean-Pierre: Examen du 'Traité de la liberté de
penser' d'Antoine Collins. Amsterdam 1718

De Crousaz, Jean-Pierre: Nouvelles Maximes sur l'Education
des enfants. Amsterdam 1718

De Crousaz, Jean-Pierre: Traité de l'Éducation des enfants. La

Haye 1722
De Crousaz, Jean-Pierre: Réflexions sur l'ouvrage intitulé 'La

belle wolfienne'. Lausanne/Genève 1743

Stölzle, Remigius: Universität und Lehrerbildung. Eine Stu¬

die. In: Pädagogisches Magazin, Heft 776. Langensalza
1920

Sulzer, Johann Georg: Versuch einiger vernünftiger Ge-
dancken Von der Auferziehung u. Unterweisung der Kinder.

Zürich 1745
Sulzer, Johann Georg: Versuch von der Erziehung und Unter¬

weisung der Kinder. Zürich 1748

Literatur
Benner, Dietrich/Kemper, Herwart: Quellentexte zur Theorie

und Geschichte der Reformpädagogik. Teil 1: Die
pädagogische Bewegung von der Aufklärung bis zum
Neuhumanismus. Weinheim 2000

De La Harpe, Jacqueline: Jean-Pierre De Crousaz et le Conflit
des idées au siècle des lumières. Genève 1955

Horlacher, Rebekka: Wie aus "einigen Gedanken" ein
"Handbuch" wurde. Die Locke-Rezeption der Philanthropen.

In: Jürgen Oelkers/Daniel Tröhler: Die Leidenschaft
der Aufklärung. Studien über Zusammenhänge von
bürgerlicher Gesellschaft und Bildung. Weinheim 1999, S. 85-
101

Klippel, Diethelm: Politische Freiheit und Freiheitsrechte im
deutschen Naturrecht des 18. Jahrhunderts. Paderborn
1976

Mollenhauer, Klaus: Die Ursprünge der Sozialpädagogik in
der industriellen Gesellschaft: eine Untersuchung zur
Struktur sozialpädagogischen Denkens und Handelns.
Weinheim 1959

Oelkers, Jürgen: Reformpädagogik. Eine kritische
Dogmengeschichte. Weinheim 31996

Tröhler, Daniel: Christian Wolff und Johann Georg Sulzer -
Eigenart und Problem rationaler Ethik und Pädagogik. In:
Dieter Jedan/Christoph Lüth (Hrsg.): Moral Philosophy
and Education in the Enlightenment. Bochum 2001, S.

118-142

Die Natur des
Kindes vor und

neben Rousseau
Jürgen Oelkers

Das
Besondere der "Reformpädagogik" wird

fast immer aus der "Natur des Kindes" abgeleitet.

Diese Formel wird zumeist Rousseau

zugeschrieben, aber es ist nicht ein bestimmter Autor,

der sie gleichsam in die Welt gesetzt hat,
vielmehr muss eine diskursive Konstellation vorausgesetzt

werden, die mich im Folgenden interessiert.
Sie entstand, bevor eine Disziplin "Pädagogik"
nachzuweisen ist, und sie findet sich nicht im Kanon
der als "pädagogisch" geltenden Autoren der
Philosophie oder Theologie seit der Antike. In der

Konsequenz kann die "moderne Pädagogik", die von
der Natur des Kindes ausgeht, nicht von Rousseau

oder irgendwelchen "Vorläufern" konstituiert worden

sein. Wenn sich die Reformpädagogik auf Rousseau

beruft, dann nicht im Sinne ihres Begründers
(Oelkers 2002a).

Die "Natur des Kindes" wird thematisiert von der

Tugendliteratur in der ersten Hälfte des 18. Jahr¬

hunderts, von der Kindermedizin und in den
zahlreichen Schriften über die Wunderkinder (enfants
prodiges). Die Tugendliteratur ermöglicht eine
Thematisierung von "Kindheit" und "Kindern"
unabhängig vom christlichen Ritus, die Kindermedizin
geht auf die spezifischen Bedingungen von Wachstum

und Pflege der Natur von Kindern näher ein,
und die Literatur über Wunderkinder entwickelt
Respekt vor einer pädagogisch nicht greifbaren
Begabung, die nur als natürliche Ressource verstanden
werden kann. In dieser Konstellation entwickelte
sich allmählich ein nicht konfessionell gebundenes
Verständnis für Kinder und ihre Natur, mit dem sich

in sehr verschiedenen Hinsichten "Reformpädagogik"

verband, etwa eine Erziehung mit und zu
laizistischer Moral, die ganzheitliche Auffassung von

Körper und Seele oder die Förderung von herausgehobenen

Begabungen, die allesamt mit dem Topos
der "Natur des Kindes" zusammengebracht wurden.

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1



1. Die "Natur des Kindes" im französischen
Tugenddiskurs

Die
Natur des Kindes muss von der Natur des

Menschen unterschieden werden, damit
überhaupt ein autonomes pädagogisches

Problem entstehen kann. Die christliche Pädagogik
des 18. Jahrhunderts unterschied zwischen der
"nature humaine" und der "nature divine", ohne von
der eigenen Natur des Kindes auszugehen (Oelkers
2002b). Die Präferenz für diese Kategorie kann
nicht einfach, wie oft behauptet wird, auf den
Bruch mit dem Dogma der Erbsünde zurückgeführt
werden. Die im 17. Jahrhundert entwickelten
Regeln der christlichen Erziehung (Coustel 1687) werden

nicht einfach dadurch ausser Kraft gesetzt, dass

die Dämonie des Sündenfalls verschwindet. Und

wer zu Beginn des 18. Jahrhunderts Eltern- oder
Mutterpflichten auf die vie civile bezog (Marsollier
1714, S. 123ff.) und so Erziehung nicht auf die

Erwartungen der Kirche reduzierte, argumentierte
keineswegs ausserhalb des christlichen Kanons.
Regeln für den Ehestand und die Familienführung
(wie Paccori 1726) sind unabhängig vom christlichen

Tugendkatalog praktisch nicht vorhanden.
Diese Regeln setzten sich nahezu unverändert fort
und bildeten eine eigene Gattung.

Andererseits löste sich die Erziehungsliteratur
allmählich von den christlichen Doktrinen. Ein

Beispiel ist François-Vincent Toussaints 'Les Moeurs' von
17481. Das Frontispiz, erläutert am Schluss2,

verweist nur scheinbar auf einen sakralen Zusammenhang.

Die Tugend (la vertu) bittet um Gottes
Beistand, um das am Boden liegende Laster (le vice)
auf Dauer zu besiegen, ohne dafür den Ritus zu
bemühen. Erziehung ist hier Thema der "vertus
sociales"3 und genauer: der "amour paternel" und
der "amour filial" (Toussaint 1748, S. 296ff.). Die

Funktionen der Väter und Mütter werden
unterschieden, gemäss der Natur sind Mütter für die
Unterhaltung der "substance animale" der Kinder, Väter

für die Unterhaltung der "substance pensente"
zuständig, während die "culture de l'ame" beide
Elternteile etwas angeht (ebd., S. 306f.). Väter sind
die Könige der Familie ebenso wie Könige die Väter
des Staates sind (ebd., S. 312ff.), die Idee der
puissance paternel4 taucht, unberührt von allen
staatspolitischen Diskussionen des 17. und 18. Jahrhunderts,

in der Erziehungsliteratur auf, vor allem um
die Strafautorität zu begründen (ebd., S. 315).

Das pädagogische Verhältnis wird aus der Natur
der Familie heraus bestimmt, zu unterscheiden vom
Gebot der Kirche: "Les peres & les Meres, dont les

sentimens répondent au vœu de la nature, sont des

maîtres tendres & bienfaisans; à qui par conséquent
leurs enfans doivent une obéissance fondée sur un

amour respectueux. Leur soûmission n'est point celle

d'un esclave pour un maître impérieux. Elle est

aussi indispensable: mais elle doit être volontaire, &

partir du cœur" (ebd., S. 316; Piervorhebungen JO).

Schlechte Väter sind Tyrannen, gute sind verstän¬

dige Gesetzgeber (ebd., S. 317f.). Der "Code" des

Gesetzgebers vom Sinai, "honorez votre pere", dürfe

nicht so verstanden werden, dass sich die Kinder
bedingungslos unterwerfen müssen (ebd., S. 320).
Kinder bräuchten Nachsicht, wenn sie nicht am Pler-

zen Schaden nehmen sollen (ebd., S. 321 f.). Wirkliche

Tugend entstehe im Bande der Familie5, und sie

übertrage sich von den Vätern auf die Kinder (ebd.,
S. 323).

Dabei spielt die Entwicklung und das Alter des

Kindes eine zentrale Rolle. Toussaint unterscheidet
Kindheit, Jugend und Grossjährigkeit (majorité):
Die Kindheit verlange "une soûmission sans
bornes", den Kindern fehle das Vermögen einer
verständigen Prüfung der Dinge, also gäbe es für sie

auch nichts zu prüfen. Im Alter nach der Kindheit6
beginnen sie damit, Einsicht in die Dinge zu nehmen

(entrevoir les objets), ihr Verstand (raison)
entwickelt sich, und sie bilden eigene Vorstellungen
aus. Zum Mann geworden, bleiben sie wohl Söhne,
aber entwickeln ihre eigene Urteilskraft (ebd., S.

326). Grossjährig schliesslich werden sie mit einem
neuen Imperium konfrontiert, dem des Vaterlandes.

"Sa Patrie prend connoissance par elle-même,
de ses mœurs & et de la conduite; il commence à faire

nombre parmi ses concitoyens; &, dans un état
monarchique, c'est le Roi qui devient son pere"
(ebd., S. 327).

Die pädagogische Szene des 'Emile' vertauscht
den "père" gegen den "gouverneur" (ŒC IV, S.

263), aus dem Schoss der Familie wird der
Landschaftsgarten, die Natur übernimmt die Rolle des

Gesetzgebers (ebd., S. 259), aber auch Rousseau
bestreitet die Vernunft des Kindes, konstruiert ein
Moratorium der Unterwerfung und lässt erst nach der
Kindheit die Autonomie des Urteils zu. Zudem:
Wenn Kinder wachsen, werden sie nicht schon erzogen.

Rousseaus Moratorium soll die Kinder vor
allem vor der Erziehung schützen, die Erziehung der
Natur kann daher nur negativ sein (ebd., S. 323).

Aber das war schon für die zeitgenössische Kritik
alles andere als überzeugend.

Vor Rousseau waren erheblich plausiblere
Konzepte in der Diskussion. Samuel Formey etwa hatte
1751 in 'Le Philosophe Chrétien' "Erziehung" wie
folgt bestimmt: Kinder sind Teil des Plauses, die
Erziehung ist Sache von Vätern und Müttern, und sie

setzt die christlichen Tugenden voraus (Formey
1751, S. 386ff.). In diesem Rahmen werden Kinder
auf Dauer geprägt (imprimer), "une cire molle"
(ebd., S. 393) vorausgesetzt, und sie werden durch
die Natur einerseits, die Vernunft andererseits
geleitet (ebd., S. 394). Das lässt sich als Mitte der
zeitgenössischen Reflexion verstehen. Das Gute wird
nicht einfach in der Natur behauptet, "Natur" wird
nicht gegen "Vernunft" ausgespielt, und es gibt
keine zwei Welten für die Erziehung, die also auch

nicht vor die Wahl gestellt wird, entweder den
Menschen oder den Bürger hervorbringen zu müssen.

Rousseaus élève de la nature (Beaurieu 1764, S.

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1



30ff., S. 55ff.) wurde demgegenüber von der Kritik
rasch als "Leben im Käfig" und als Spiel mit dem

eigenen Schatten durchschaut. Zudem waren die
Plagiatvorwürfe unüberhörbar (Cajot 1766), nachdem
schon in Marivaux' Einakter 'La Dispute' (1744) die
Idee der gesellschaftlichen Isolierung von Kindern

zugunsten der Entwicklung ihrer Natur durchgespielt

worden war. Unmittelbar vor Rousseau hatte
Jean-Charles Désessartz (1760) die körperliche
Erziehung als Grundlage für das bürgerliche Leben
beschrieben. Die Förderung der Leichtigkeit des

Lernens von Kindern geht unter anderem auf die

Logik von Crousaz (1737) zurück. Und die "natürlichen

Prinzipien" der Erziehung hatte Morelly schon
1743 beschrieben. Freundlich gesagt, Rousseau

nutzt den Diskurs über Erziehung, aber er erfindet
ihn nicht. Und sein Bild des Kindes ist keineswegs
so, dass es der Reformpädagogik des ausgehenden
19. Jahrhunderts besonders nahe stehen würde.
Dafür gibt es andere Beispiele.

1738 konnte in einem Traktat über das Verhältnis
von Krankheiten und Leidenschaften nachgelesen
werden, dass und wie die Natur des Kindes von der
richtigen Ernährung und damit einhergehend von
der richtigen Zuwendung bestimmt wird (Moreau
de Saint-Elier 1738). Entscheidend dafür sei die

jeweilige "façon de vivre" des Hauses (ebd., S. 32), also

nicht eine spezifische Erziehungsstrategie; Erziehung

wird gleichgesetzt mit der täglichen
Erfahrung (ebd., S. 40), die wohl mit "ersten Prinzipien"

der Moral und der Physik zusammengebracht
wird (ebd., S. 50), ohne zu behaupten, überall könne

oder müsse das Gleiche geschehen. Das gelte
nicht nur für die Bewältigung von Krankheiten,
sondern auch für die Entwicklung der Leidenschaften

(ebd., S. 57), für Körper und Seele gleichermas-
sen sei aus der Kindheit heraus eine histoire naturelle

des Menschen anzunehmen.
Körper und Seele sind gleichwertig, beide

gehören zur "humanité", daher müssen auch beider

Bedürfnisse (besoins) gepflegt und versorgt
werden (ebd., S. 85f.). Natürliche Leidenschaften
(passions) müssen von erworbenen unterschieden
werden, zu den natürlichen Leidenschaften zählen

Hunger und Durst, aber auch Freude, Liebe, Hass,

Zorn oder die Begierde (le désir). Sie alle gehören
auf gleiche Weise zur Humanität (ebd., S. 86),
sofern sie natürlich entwickelt und gelebt werden.
"Natürlich" setzt die "union" von Körper und Seele

voraus: "Nous les appelions passions naturelles tant
quelles ne sont qu'au point légitimes, ou degré propre

à faire le bien de l'ame & du corps, & à entretenir

l'union de ces deux êtres, qui est l'objet des

passions dans l'ordre de la nature. Quand les passions

passent cette juste mesure, propre au bien de

notre être, nous les appelions passions acquises"
(ebd., S. 86f.).

Nicht alle erworbenen Leidenschaften
widersprechen der Natur, entfremdete oder verdorbene
Leidenschaften (passions dépravées) sind aber in

jedem Falle auf körperliche Indisponiertheit zurück¬

zuführen (ebd., S. 87). Die Union von Körper und
Geist muss in ihrer Entwicklung beobachtet, die
Erfahrungen müssen von verschiedenen Seiten her
verstanden und in der Praxis muss die Variation in
den Wiederholungen der Natur beachtet werden
(ebd., S. 93). Das Glück des Menschen liegt im Befolgen

der Ordnung der Natur, ohne dabei die Disposition

zur Sünde zu übersehen (ebd., S. 97f.). Und es

wird auch damit gerechnet, dass es gerade die
Erziehung ist, die die Entwicklung der Leidenschaften
behindern kann (ebd., S. 112), dann nämlich, wenn
sie gegen die Natur erfolgt.

Die richtige Erziehung setzt Freude am Lernen
und interessante Objekte voraus. Das Kind darf
nicht im Lärm der grossen Menge erzogen werden,
vielmehr benötigt es Anregungen, die zu ihm passen

und die seine Entwicklung befördern (ebd., S.

118f.). Sein Geist ist ebenso sehr beweglich wie
selbst aktiv: "Parce que le dégoût suit déjà la

jouissance, l'enfant doit se déplaire aux objets, lorsqu'ils
ne présentent plus rien de neuf, rien qui occupe, qui

surprenne, qui excite le mouvement des esprits; là

ou il n'y a plus d'émotion, il n'y a plus de plaisir,
puisque cet état de n'avoir plus d'émotion est

opposé à la constitution de l'enfant, à la disposition
marquée qu'on a donnée à ses fibres de faire de

puissans ressorts, d'avoir une pente à trémousser
vivement, secondées par une nature d'esprits trop
mobiles & trop actifs" (ebd., S. 118).

Ihrer Natur nach sind Kinder "ennemis du sérieux
& de l'application" (ebd., S. 125). Wer sie erziehen
will, muss damit rechnen, dass sie den Eindrücken
des Augenblicks folgen (ebd., S. 119). Es gibt keine
stärkere Kraft als das Ungestüm ihres Geistes

(l'impétuosité de ses esprits), was also die Erziehung
erreichen muss, ist "la juste mesure des passions
naturelles" (ebd., S. 127). Beides, zu viel Vernunft und

zu viele verletzte Leidenschaften, schwächen das

Kind und machen es unglücklich. Wer so erzogen
wird, ist gezwungen, immer gegen sich selbst zu

kämpfen (ebd.). Wenn die Humanität nicht zerfallen

soll, gibt es nur einen Weg, "on n'auroit qu'à
céder à la nature" (ebd., S. 128).

2. Die Natur des Kindes in der Kindermedizin
des 18. Jahrhunderts

Jean-Joseph
Cajot (1766) hat darauf verwiesen,

dass für Rousseaus Idee der natürlichen Erziehung

auch die Lektüre der zeitgenössischen
Kindermedizin massgebend gewesen sei (genauere
Nachweise in: Jimack 1960, Mercier 1961; siehe

schon Variot 1926)7. Das ist insofern nahe liegend,
als seit Paolo Bagellardos 'Opusculum de aegritudi-
nibus et remediis infantium' (1472) medizinische

Kompendien über das Aufwachsen und die Gesundheit

von Kindern immer durchsetzt waren mit
pädagogischen Ratschlägen, wie dies auf möglichst
natürliche Weise zu geschehen habe. "Natürlich"
bezieht sich in aller Regel auf dreierlei, die richtige
Ernährung und Hygiene, die Kur der Krankheiten

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1 21



sowie eine massvolle Diätetik des Aufwachsens, wozu

auch Regeln des Umgangs mit Kindern gerechnet

werden8. In Bartholomäus Mettlingers 'Regiment

der jungen Kinder' (Ausgabe 1497) wird
deutlich gesagt, "wie man die kind halten vnd
ziehen sol", nämlich natürlich im Sinne der Gesundheit
von Leib und Seele. Die Möglichkeit der Erziehung
wird sensualistisch vorausgesetzt. Zitiert wird
Aristoteles' 'De Anima': "die sei eins kint ist wie ein ab-

geschaben tafel", die daraufwartet, beschrieben zu
werden.

Diese vermutlich wirkungsmächtigste Metapher
der Pädagogik überhaupt spielt dort die zentrale
Rolle, wo Erziehung mit Habitualisierung gleichgesetzt

wird. Die diversen Traktate zur Kindermedizin
im 18. Jahrhundert beziehen sich auf die Stärkung
der Kräfte des Kindes (Raulin 1768/1769), darin
eingeschlossen die Gewöhnung an gesunde Lebensweisen

und sittliches Verhalten, ohne allein auf die

Psychologie der Verinnerlichung zu setzen (Le Caze

1764). Grundlegend ist die Natur des Kindes, die
nicht wie eine tabula rasa betrachtet werden kann.
Das Ideal ist das, wie es in einem englischen 'Essay

upon Nursing' von 1753 heisst, "healthy child", das

seine eigenen Kräfte selbsttätig üben und gebrauchen

lernt (Cadogan 1753, S. 40ff.). Schon Neugeborene

müssen nicht nur gut ernährt, sondern
zugleich sorgfältig behütet (soigner) werden (Ber-

mingham 1750), wofür beide Elternteile gleicher-
massen zu sorgen haben. Mütter wie Väter müssen

lernen, dass ihre Kinder von Leidenschaften und

Neigungen bestimmt werden, die sich sehr von den

ihrigen unterscheiden (ebd., S. 9). Wer sein Kind
erziehen will, muss dies jeden Tag tun, und zwar in

Einsicht der besonderen Natur (ebd., S. 12).

Offenkundig ist es kein Zufall, dass Rousseaus

Hauptsatz "observez la nature, et suivez la route
qu'elle vous trace" (CEC IV, S. 259) sich nahezu wörtlich

in Noel Falconets9 'Système des fievres et des

crises' von 1723 findet10, das als medizinisches
Handbuch dienen sollte und dabei auch Fragen der
Erziehung der Kinder behandelte. Kinder, heisst es

hier, verlangen besondere Aufmerksamkeit und eine

besonders befähigte medizinische Zuwendung
(Falconet 1723, S. 78f.). Was "regime de vivre"
genannt wird (ebd., S. 81), bezieht sich auf einen
Zusammenhang von richtiger Ernährung, sittlicher
Lebensführung und seelischer Gesundheit.
Grundsätzlich wird von den Selbstheilungskräften des

Körpers ausgegangen, wie am Beispiel des Fiebers

(ebd., S. 123ff., S. 224ff.) und der Bewältigung von
Krisen (ebd., S. 341 ff.) gezeigt wird. Das Prinzip der

Aussagen ist die "autorisierte Beobachtung" der
Natur (ebd., S. 127)11 und so die medizinische Erfahrung

(ebd., S. 135), nicht die religiöse Doktrin oder
das moralische Prinzip. Was zählt, ist der Fall (ebd.,
S. 146); die Erklärung und die Wahl der Mittel müssen

darauf bezogen werden. Bei Rousseau zählt das

Prinzip und gerade nicht der je individuell gelagerte
Fall.

1754 erschien in Paris ein zweibändiger 'Essai sur

l'éducation médicinale des enfans' (Brouzet
1754)12. Die drei Bücher des 'Essai' behandeln die
normale Entwicklung des Kindes vom vorgeburtlichen

Zustand bis zum Zahnen und vom Entwöhnen
bis zur Pubertät sowie drittens die Kinderkrankheiten,

unterschieden nach häufigen und seltenen
Arten. Im ausführlichen Vorwort, das einen eigenen
Essai darstellt, wird der Ausdruck éducation médicinale

gegen einen engen Begriff von "Erziehung"
ins Feld geführt, der sich allein auf Wissen und Moral

beziehen soll. "Cependant élever un enfant dans
le sens général qui se trouve compris dans le mot
d'éducation, signifie non-seulement éclairer son

esprit & former son cœur pour Dieu, pour la société
& pour lui-même (ce qui fait le véritable & l'unique
objet de \'éducation morale) mais encore pourvoir à

sa génération, veiller à sa naissance, à l'accroissement

de son corps, prévenir les vices de ses organes
& de ses humeurs, établir l'ordre ou la succession

constante de ses fonctions; en un mot, faire d'un
enfant un adulte ou un homme; voilà l'objet de

l'Education que nous appellerons Médicinale"
(Brouzet 1754, t.l, S.if.).

Aus einem Kind einen Menschen zu machen ist
exakt das Programm in Rousseaus 'Emile'. Grundlegend

dafür, heisst es in der éducation médicinale,
sei das Wachstum der Kinder und so ihre Empfänglichkeit

oder ihr Lernen (ebd., S. viii). Daher müssen

Körper wie Seele mit besonderer Pflege und
Aufmerksamkeit bedacht werden. Die Seele sei wohl in

ihrer Essenz "invariable", aber sie müsse die organische

Individualität oder die Vielfalt der Natur
voraussetzen, einschliesslich die Vielfalt des Geistes,
des Charakters und der Beziehungen (ebd., S. XI)13.

Moral ist also nicht die letzte Grösse der Erziehung,
vielmehr können physikalische Ursachen Irrtümer
des Geistes und Fehler des Herzens korrigieren, weil
diese auf ein heilbares Leiden der Organe zurückzuführen

sind (ebd., S. XII). Angesichts der "réciprocité
d'influence" (ebd., S. XV) kann es eine singuläre
Moralerziehung eigentlich gar nicht geben.

Daher ist der Entwurf der éducation médicinale
eine umfassende Erziehungstheorie14, die die
Reduktion auf blosse Doktrinen vermeidet. Notwendig

für die medizinische - im Unterschied zur
pädagogischen - Sicht auf das Kind sind:

- Anatomische Kenntnisse über das konkrete
Verhalten von Kindern, ihre Geschicklichkeiten,
Übungen und Spiele.

- Chemische Kenntnisse über die Ernährungsweisen

des Volkes, die Natur der Nahrungsmittel
und die Auswahl der für die Kinder besten

Ernährung.

- Erfahrungen mit den Leidenschaften, dem Ler¬

nen und den Unterhaltungen (amusemens) der
Kinder.

- Klinische Erfahrungen, die notwendig sind, um
die Krankheiten der Kinder erkennen und heilen
zu können.

- Eine allgemeine Einstellung, die Verhältnisse von
Kindern ohne die Vorurteile zu betrachten, die in

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1



diesem Felde üblich sind (ebd., t.l, S. XXIIIff.).
Die Zeit der Kindheit wird in Alter unterteilt und

je besonders behandelt. Die Regeln für die
Ausgestaltung der Schwangerschaft sind anders als die
des Umgangs mit Neugeborenen. Kleine Kinder
müssen besonders darauf hin beobachtet werden,
was ihnen Angst und Schrecken macht, wie sie

schlafen und wie leicht sie lernen (ebd., S. XLIII); das

Wachstum muss durch richtige Ernährung und gute
Betreuung unterstützt werden (ebd., S. XLVIlff.)15;
besondere Beachtung verdienen das Zahnen und
die Zeit der Entwöhnung vom Gesäugtwerden, die
Pubertät ist deutlich die "crise de l'enfance" (ebd.,
S. LXf.), und nicht nur hier zeigt sich, dass Kindheit
und Jugend von zwei unterschiedlichen Geschlechtern

durchlebt wird (ebd., S. LXI)16.

Das von 1758 an in Paris erscheinende 'Journal de

médecin, chirurgie, pharmacie' (1753-1817) ist eine
der Quellen, die Entwicklung der Medizin zu
beschreiben. Der sozusagen natürliche Sensualismus

wird gekoppelt an die sensualistische Philosophie,
die auch die Erziehungstheorie erreicht. In pädagogischer

Hinsicht impliziert die Ausgestaltung der
auf John Locke zurückgehenden Theorie des
Sensualismus im 18. Jahrhundert (für Frankreich: Yolton
1991) dreierlei: den Vorrang des Lernens für die

Konstitution des Geistes, damit zusammenhängend
die Preisgabe der platonischen Seele sowie die
Überwindung der Lehre der Gott-Ebenbildlichkeit.
Was damit - im Prinzip - in Frage gestellt war, ist eine

der zentralen Erziehungsmächte des Christentums

gewesen, die Imitatio pietatis, die mit den
Motiven der Ikonographie die Verähnlichung des

Menschen bewirken sollte (Büttner 1983). Dass der
Geist sich selbst aufbaut, bei Locke nur Empfindung
und Reflexion vorausgesetzt, verletzt die Idee der
kanalisierten Nachahmung, die Erziehung an ein

unbedingtes Vorbild binden muss. Innere und
äussere Gewohnheiten sind demgegenüber das
Produkt individueller Lernerfahrungen, die in verschiedene

Richtungen gesteuert werden können.

Erziehung ist nichts als Habitualisierung, heisst es

in Morellys 'Principes naturels de l'éducation' (1743,
S. 31), sofern die Erziehung

- keine andere Regel hat und keiner anderen
Methode folgt als derjenigen der Natur,

- die Bewegung der Natur unterstützt und

beschleunigt, aber nicht erzwingt,
- alle ihre Mittel der Natur der Objekte entnimmt,

- den Geist sukzessiv aufbaut, bis die Maschine sich

selbst bewegen kann,

- mit der Kraft der Imagination und des Gefühls

beginnt, dann das Gedächtnis stärkt und so endlich

die Urteilskraft sich formen lässt,

- ihre Objekte proportional zur Entwicklung des

Kindes einsetzt und

- die Hindernisse der Erziehungspraxis überwindet
(ebd., S. 31 ff.).

Die natürliche Erziehung sei die Erziehung "à
rebours" zur bestehenden, historisch zufälligen Praxis

(ebd., S. 33), weil und soweit der Aufbau des Geistes

von den ersten Elementen an (ebd., S. 39) unterstützt

und recht eigentlich im pädagogischen Sinne
kontrolliert werden kann. Wer die Neugier von
Kindern weckt, ihre Spiele didaktisch nutzt (ebd., S.

57ff.) und schliesslich neue Methoden des
Unterrichts17 so verwenden kann, dass sich auf natürliche
Weise das Gedächtnis kultivieren lässt (ebd., S.

130ff.), der muss sich vorstellen, den Prozess der
Erziehung beherrschen zu können. Aber damit ist die
Erziehung bestimmt, nicht das Kind. Wie entsteht
eine allgemeine Vorstellung vom Kind, die nicht auf
die Pädagogik der Imitatio Dei eingestellt ist, ohne
Kinder einfach als Produkte von Habitualisierungen
anzusehen?

3. "Wunderkinder" und die Achtung vor der
Natur des Kindes

Für
die Betrachtung der Natur des Kindes gibt es

im 18. Jahrhundert zwei extreme Kategorien,
die enfants sauvages und die enfants prodiges.

Wilde Kinder werden, wie noch Itard (1807) gezeigt
hat, unmittelbar nach Aufgreifen der Erziehung
unterworfen; diese Kinder müssen nachholen, was sie

versäumt haben. Geniale Kinder dagegen leben
und handeln aus ihrer natürlichen Begabung
heraus, was sie ausmacht, kann nicht einzig auf Erziehung

zurückgeführt werden, sie sind daher der
interessantere Fall. Zu Recht sagt Samuel-André
Tissot, nachdem er in Lausanne den zehnjährigen
Mozart hatte hören können18, der Fall Mozart
verweise auf generelle Zusammenhänge "entre l'homme

morale & l'homme physique" (Tissot 1766, S.

182), weil das Genie von Kindern die gewohnten
Erklärungen des Menschwerdens unter Druck setze.

Wer vor der pädagogisch zugebilligten Zeit über
extraordinäre Kenntnisse und Fähigkeiten in
bestimmten Zweigen der Wissenschaft oder der Kunst

verfüge, verletze die bestehenden Erwartungen an
Wachstum und Erziehung, ohne dass das offensichtliche

Talent bestritten werden könne. Das gewöhnliche

Kind (l'enfant ordinaire) sei ausser Stande, die
Differenzen wahrzunehmen, die das ungewöhnliche

Kind, begünstigt durch die Natur, sofort
erkennt (ebd., S. 184f.). Ihm müsse daher das Genie
der eigenen Natur zugestanden werden.

Wunderkinder sind nicht nur solche der Musik
oder der darstellenden Kunst. Fast noch stärkere
Beachtung fand frühe und erstaunliche Gelehrsamkeit

von Kindern, die schon in der höfischen Gesellschaft

des 17. Jahrhunderts öffentliche Bewunderung

erregte. Wenn 1684 in Paris 'Œuvres diverses'
eines siebenjährigen Autors veröffentlicht wurden,
dann zunächst, um die Klärung eines Illegitimitätsproblems

voranzubringen. Der Autor war einer der
vielen Söhne Louis XIV, der tatsächlich 1692 legitimiert

wurde19. Zugleich wurde aber auch ein Kind
mit hoher natürlicher Begabung präsentiert, das

diese Begabung schulmässig nachzuweisen
verstand. Seit Beginn des 18. Jahrhunderts lassen sich

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1 23



viele Proben und öffentliche Prüfungen dieser
Gelehrsamkeit auch ausserhalb der höfischen Gesellschaft

nachweisen (etwa: Elogia praecocium 1711;
oder für Mädchen: Rectore Academiae 1703). Alle
Quellen verweisen auf starke Schulung in Rücksicht
auf eine besonders begabte Natur, die sich nicht
früh genug entwickeln könne.

Eines dieser Kinder hat Samuel Formey (1741)
beschrieben, nämlich Jean-Philippe Baratier, der in der
französischen Kolonie im brandenburgischen
Anspach aufwuchs. Der Junge konnte vor dem dritten
Lebensjahr perfekt lesen, lernte mit vier und fünf
Jahren Latein und Griechisch, gefolgt von
Hebräisch, was ihn instand setzte, die von 1726 an
erschienene vierbändige 'Bible Rabbinique'20 zu

studieren. 1731, mit zehn Jahren, schrieb Jean-Phi-

lippe Baratier seine erste wissenschaftliche Arbeit
über die 'Bible Rabbinique'; die Arbeit wurde im 26.

Band der 'Bibliothèque Germanique' veröffentlicht21.

Der Aufsatz zeigte profundes Wissen,
Formey spricht vom "jeune Savant", dem Wunderkind22,

das kabbalistische und talmudische Schriften
ebenso beherrschte wie die Kommentare und die

Geschichtsschreibung. Er las diese Werke, hält
Formey fest, wie andere Leute gewöhnliche Romane
lesen (ebd., S. 11).

Am 2. März 1735 legte Baratier der Universität
Halle 'Theses Philosophicae inaugurales variae' vor,
die als Magisterarbeit anerkannt wurden. Er befass-

te sich intensiv mit Problemen der Kirchengeschichte,
aber auch mit Fragen der Astronomie und

Mathematik, die so kompetent bearbeitet wurden,
dass Baratier im September 1735 auf Vorschlag von
Jacob Hodgson23 in die Berliner Akademie der
Wissenschaften aufgenommen wurde. Er war zugleich
korrespondierendes Mitglied der Royal Society und
der Académie Royale des Sciences. Vor beiden
Gesellschaften durfte er im Dezember 1737 seine
mathematischen Entdeckungen vortragen, französisch
in Paris, lateinisch in London (ebd., S. 49)24. Die
Gelehrsamkeit des Jungen beschäftigte die europäischen

Journale, fast mehr aber noch das Ende des

Wunderkindes, bei dem im Frühsommer 1739 ein
Tumor entdeckt wurde, der ein knappes Jahr später
zu seinem Tod führte. Er starb, kommentierte
Formey, wie ein wahrer Christ; angesichts der Erlösung
ist der Tod unbedeutend, und eine Begabung wie
Baratier sei ohnehin nicht dazu bestimmt gewesen,
lange zu leben (ebd., S. 88f.).

Aussergewöhnliche Begabungen zeigen sich

früh in der Kindheit, ohne einfach die Erziehung als

Ursache ins Spiel bringen zu können. Diese

Überzeugung ist 1688 von Adrien Bai I let mit Beispielen
von Franciscus Accursius bis Thomas Zamoieski25

dargestellt worden und hat einen europäischen
Diskurs über Kinder bestimmt26, der Begabungen vor
der pädagogisch festgelegten Zeit registrierte und
öffentlich bewertete. Baillet (1688, S. 4f.) spricht
von der Zensur im Kopf der Erzieher, die verhindere,
Kindern das zuzutrauen, wozu sie ihrer Natur nach

fähig sind. Einen ähnlichen Schluss zog Charles Per¬

rault (1698) und mit ihm viele Autoren des 18. und
19. Jahrhunderts, abseits dessen, was "Jahrhundert
der Erziehung" genannt wurde. Es ist kein Zufall,
dass autonome Kinder hier kaum eine Rolle spielten.

Widerstand gegen Begabungen, die nicht
pädagogisch erzeugt werden, findet sich schon Mitte

des 18. Jahrhunderts. Samuel Formey (1741, S.

125) hatte für die erstaunliche Gelehrsamkeit von
Jean-Philippe Baratier die plausible Erklärung, es

handle sich bei der Begabung um ein seltenes
Gottesgeschenk27. Man sehe gerade daran, wie sehr
sich Mensch und Tier unterscheiden, also wie
Unrecht alle jene hätten, die die Erziehung auf profanes

Lernen reduzieren wollten, das nichts als eine
tabula rasa voraussetzt. Um Baratiers Ausserordentlichkeit

zu verstehen, müsse schon auf die Lehre der
Emanation zurückgegriffen werden, "& de la regarder

comme une parcelle de la Divinité, qui est
retournée à son centre" (ebd., S. 126). So wird die
Ausnahme von der Regel formuliert; die besondere

Begabung ist selten, für sie können daher
Bedingungen in Rechnung gestellt werden, die für die
weitaus grösste Zahl oder den Durchschnitt der Kinder

nicht gelten.
Dafür findet Formey 1751 den Ausdruck éducation

prématurée, die Warnung vor der Verfrühung
zugunsten der allmählichen Entwicklung der Natur,
der ihre Zeit gelassen werden muss. Die sogenannten

Wunderkinder (prodiges) verdienten keine
Bewunderung, heisst es: "Ce sont des plantes forcées

qu'on fait pousser par artifice, mais dont les fruits
n'auront aucun gout dans la saison. Ne soyons pas
plus sage que la Nature. Elle a donné à chaque chose

son tems, & quand on la contrarie, elle s'en vange
tôt ou tard" (Formey 1751, S. 395)28.

Dem widersprach Rousseau in einem Zusatz 1764

zum 'Emile', nachdem Mozart in Paris aufgetreten
war (ŒC IV, S. 402f., 1398). Allerdings war der
Widerspruch mit dem Trick verbunden, die "culture
prématurée" bei der Ausbildung des Körpers
zuzulassen, bei der des Geistes aber auszuschliessen

(ebd.). Mozart wäre so nur ein gut trainierter Automat,

eine Disqualifikation, die sich in vielen
pädagogischen Texten findet. Er habe bewiesen,
sagt Rousseau, dass Kinder nicht den Verstand
haben, den sie zu haben scheinen, während alles, was
sie tun, "réel" sei (ebd., S. 403). Die enfants prodiges

beweisen also nur, dass man Körper abrichten
kann und dabei gegen die Natur handelt, wenn dies

nicht als Spiel, sondern als Belehrung geschieht
(ebd.).

Die gegen Locke und die Modepädagogik der
Zeit gerichtete Passage im zweiten Buch des 'Emile',
wonach Vernunft (raison) diejenige Fakultät des

Menschen sei, die zuletzt ausgebildet werde, weil
sie sich aus allen anderen zusammensetze (ebd., S.

317), ist ein Schlüssel zu Rousseaus Theorie der

Kindheit, nicht jedoch zum pädagogischen Diskurs
im 18. Jahrhundert, der weitgehend Locke gefolgt
ist, dort, wo keine konfessionellen Doktrinen mehr

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1



vertreten wurden. Für Formey (1751, S. 391) sind
Kinder "Etres raisonnables", deren Seele bereits die
gleichen Dispositionen zur Verfügung habe wie die
von Erwachsenen, nur dass Kinder über weniger
Erfahrungen und so über einen geringeren Vorrat an
Ideen verfügten29. Sie sind in diesem Sinne kleine
Erwachsene.

Rousseau legte demgegenüber schon im
'Manuscrit Favre' Erziehung auf die Abfolge von
Erziehungsaitern fest, die das historische Schema der
Lebensalter ersetzen sollten (CEC IV, S. 60). Diese

zeitliche Schematisierung ist die Bedingung dafür,
von der Erziehung der Natur reden zu können, der
die Erziehung der Vernunft, der Kraft und der Klugheit

folgen müsse. "Nature" wird nirgendwo im

'Emile' näher bestimmt, der Begriff operiert wie
"raison", "force" oder "sagesse" als Bezeichnung
einer Phase der Erziehung, was die eigenwillige
Doktrin der éducation négative verständlich macht.
Bevor ein Kind Vernunft zeigen kann, muss die Natur

zu ihrem Recht gekommen sein, und erst nachdem

die Vernunft ausgebildet ist, kann das Kind
Stärke zeigen, an die sich Klugheit anschliesst.

Lebensglück ist das Kompositum aus diesen pädagogischen

Stufen.
Aber das widerspricht, wie zuerst wohl Formey in

seinem 'Anti-Emile' von 176330 gezeigt hat, dem

Augenschein und so der Erfahrung. Kein Kind lässt

bis zum zwölften Lebensjahr seinen Verstand
ruhen, und für kein Kind beginnt das Alter der Klugheit

erst mit zwanzig. Rousseaus Konstruktion der
"natürlichen Erziehung" ist polemisch zu verstehen
und hat auch weit reichende Polemiken ausgelöst
(Py 1997), ohne freilich das "moderne Kind" zu
erfinden. Es wäre ein seltsames Kind, und sei es nur
eines im Roman, das ohne sozialen Austausch
aufwächst, die kognitive Entwicklung zurückhalten
muss und alle Anregungen in einem didaktischen
Setting serviert bekommt. So gesehen ist eigentlich
unverständlich, warum ausgerechnet die Schulmeister

zu den erklärtesten Feinden Rousseaus gehört
haben (Oelkers 2000).

Es ist unklar, wieweit die Rousseau-Lektüre den
Sinn für Kinder gestärkt hat. Lokalstudien, etwa aus
Zürich31, zeigen, dass nach 1762 Erziehungsprobleme

nur sehr marginal das Interesse der Leser

bestimmt haben, und dies ausschliesslich in praktischer

Hinsicht. Rebellische Lektüren, wie im

Strassburger Sturm und Drang, sind selten, zudem
werden die pädagogischen Themen und Topoi
Rousseaus den örtlichen Milieus angepasst, ohne
sich zu verselbstständigen. Das gilt generell: Offenbar

können neue Theoreme oder Methoden der
Erziehung eingeführt werden, ohne das bestehende
Feld zu verändern. Darauf verweisen wiederum
Lokalstudien32, die zeigen, dass Bewahrung und Wandel

durch die lange Dauer und die grossen Zahlen

verträglich gehalten werden. Die Angleichung der
Sprache sagt nichts über die Veränderung der Praxis

aus, die faktisch immer nur in Dosierungen erfolgen
kann und dabei die Punkte des Eingriffs auf riskan¬

te Weise selbst bestimmen muss. Insofern wird im

18. Jahrhundert nicht einfach "das Kind" neu erfunden.

Rousseau spielt mit dieser Erfindung, aber er
liefert sie nicht.

Auf die Breite der Literatur bezogen veränderte
sich im 18. Jahrhundert wenig am christlichen Bild
des Kindes. Die sich herausbildende kirchenunabhängige

Pädagogik bleibt im Kern protestantisch
und vermeidet vor allem in Deutschland die Adaption

moderner Theorien der Seele oder Entwicklung
der Natur. Wo dies geschieht, etwa im Philanthropinismus,

sind hybride Konstruktionen die Folge, die
Kinder als Objekte pädagogischer Einwirkungen
betrachten, zugleich die Natur sich entwickeln
lassen und bei alledem Kontakt zur platonischen Seele

halten wollen. Die "Erziehung zur Religion" bleibt
ein vorrangiges Thema auch und gerade da, wo
"Religion" psychologisiert wird und sensualistische
Theorien des Aufbaus der Gefühle greifen (Nösselt
1775 oder Salzmann 1780).

Was dann - in den westlichen Diskussionen des

18. und 19. Jahrhunderts - allmählich und sehr langsam

zurückgedrängt wird, ist die Gleichsetzung von
Kindern mit Kindern Cottes. Das Kind wird singula-
risiert und in eine individuelle Position gebracht,
ohne interessefrei betrachtet zu werden. Das für
sich betrachtete psychologische "Kind" ist wiederum

eine Konstruktion von Erwachsenen, die noch
in der Reformpädagogik des frühen 20. Jahrhunderts

sakral angelegt ist, obwohl oder weil ständig
die "Natur des Kindes" ins Spiel gebracht wird. Der
Preis dafür, diese Formel mit Rousseau und nur mit
ihm in Verbindung zu bringen, ist durchaus sichtbar:

Die anderen Stränge des 18. Jahrhunderts werden

nicht nur ignoriert, sondern stehen gar nicht
vor Augen, obwohl sie in vielem weit näher an der
Realität sind und zugleich Rousseau wesentlich
weniger originell erscheinen lassen, als gemeinhin
angenommen wird. Und es ist vermutlich sehr
ironisch, dass auf Rousseau zurückgreifen muss, wer
"Reformpädagogik" begründen will.

1 François-Vincent Toussaint (1715-1772) war Advokat und
homme de lettres in Paris. Er war Verfasser der Artikel
zum Stichwort 'jurisprudence' in den ersten beiden Bänden

der 'Encyclopédie'. 1754 übernahm er die Redaktion
des 'Journal des étrangers', 1756 setzte er das 'Journal'
von Gauthier d'Agoty fort. 1772, kurz vor seinem Tod,

ging Toussaint nach Berlin und wurde Redakteur beim
neu gegründeten 'Journal littéraire' (das in 27 Bänden bis

1776 erschien). Neben 'Les mœurs' schrieb Toussaint
ökonomische und politische Abhandlungen, darunter eine
Kritik an David Hume (1761).

2 "LA Vertu fixe tendrement ses regards sur Dieu; porté par
un nuage; & foule d'un pié le vice, qui, étendu par terre &

démasqué, se couvre les yeux d'une main, pour ne pas
voir la lumière, & de l'autre tient un poignard, dont il

menace la Vertu. Les deux mots grecs tracés dans le livre
qui est en face de Dieu, signifient: l'Amour & la pratique
du Bien" (Toussaint 1748, S. 390).

3 Die drei Teile des Buches beziehen sich auf 'De la Pieté',
'De la Sagesse' und 'Des Vertus sociales'.

4 Jean Bodin: 'Les six livres de la République' (1583), livre
premier/chapitre IV.

5 "L'union, l'amour, la concorde, sont des dons réservés aux
sociétés vertueuses" (Toussaint 1748, S. 323).

6 "L'âge qui suit l'enfance" (Toussaint 1748, S. 326).

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1 25



7 Meine Beispiele sind aufgrund der Vorgaben Rousseaus
der französischen Literatur entnommen, die These selbst
lässt sich an deutschen, englischen oder italienischen
Beispielen ähnlich verifizieren. Die deutsche Literatur etwa
(bis Struve 1798 und darüber hinaus) unterscheidet sich
kaum von der französischen.

8 'Nourrir et gouverner les enfants' (Vallambert 1565).
9 Noel Falconet war Doyen am Collège des Médecins in Ly¬

on sowie medizinischer Berater des französischen Königs.
10 "Nous nous fixons à observer & suivre la Nature, dans les

principaux phenomenes des végétaux & des animaux"
(Falconet 1723, S. 7).

11 Nach Hippokrates: Natura stimulata artis peritis agendae
indicat (Falconet 1723, S. 144).

12 Nicolas Brouzet war königlicher Hofarzt an der Infirmerie
Royale und an den Hôpitaux de Fontainebleau. Er war
zudem korrespondierendes Mitglied der Académie Royale

des Sciences.
13 "En effet l'essence de l'ame est invariable en soi, ce n'est

que de la différente constitution des organes auxquels
elle est liée dans les differens individus, que dépend la

variété infinie que nous observons dans la tournure d'esprit,

dans le caractère & dans les inclinations des hommes"

(Brouzet 1754, t.l/S. XI).
14 So Venel (1776) und diverse andere.
15 Gestützt auf die "loix de la Nature" (Brouzet 1754, t.l, S.

XLVIII), die nicht genügend beachtet werden können.
16 Rousseaus Ungleichbehandlung der Geschlechter in der

"natürlichen Erziehung" ist wohl zuerst von Cajot (1766,
S. 317-353) dargestellt worden. Cajot weist als zentrale
Bezugsautoren für die Erziehung von Sophie Vives und
Fénelon nach.

17 Morelly (1754, S. 83ff.) entwickelte unter anderem eine
neue Methode des Sprachenlernens.

18 Mozart gastierte im Mai 1766 auf einer Konzertreise in
Lausanne.

19 Louis Auguste de Bourbon, Duc du Maine (1670-1736)
war der Sohn von Françoise-Athénais de Rocheouart de
Montmart. Jean de La Fontaine hat seine Erziehung in

dem Gedicht 'Pour Monseigneur le Duc de Maine'
beschrieben.

20 Bible Rabbinique, imprimée en quatre volumes in Folio
(Amsterdam 1726-1728). Jean-Philippe Baratier wurde
am 29. Januar 1721 in Schwobach, in der Nähe von Nürnberg,

geboren. Sein Vater, François Baratier, übernahm
kurz darauf die Stelle als Pasteur de l'Eglise Française in

Anspach.
21 Elf wissenschaftliche Arbeiten Baratiers sind gedruckt

worden. 26 ungedruckte Manuskripte liegen vor (Formey
1741, S.116-125). Sie sind, soweit ich sehe, nie ausgewertet

worden.
22 "Ce merveilleux enfant" (Formey 1741, S. 11).

23 Text der Laudatio in: Formey 1741, S. 23-28.
24 Text der französischen Rede in: Formey 1741, S. 49-60.

Fontenelle unterzeichnete das Protokoll der Diskussion in

der Académie Royale, die zum Schluss kam, der Vorschlag
Baratiers "étoit plus ingénieuse que pratiquable" (ebd.,
S. 67f.).

25 Sohn des polnischen Humanisten Joan Sarius Samoscius
(Jean Zamoyeski) (Baillet 1688, S. 172ff.).

26 Ein frühes Beispiel ist Pierre Bayles Bericht über das junge
Genie des Duc du Mayne, der im Februar 1685 in den
'Nouvelles de la République des Lettres' veröffentlicht
wurde.

27 "Cet Etre suprême se plaît à faire voir de tems en tems,
jusqu'ou peuvent aller les forces de l'esprit humain, & à

tirer sa louange de la bouche des Enfans même" (Formey
1741, S. 125).

28 Dass es das geniale Kind gibt, ist nicht von der Hand zu
weisen. Allerdings dürfen gerade sie niemals gezwungen
werden. Vielmehr gehe es darum, sie zu moderieren,
zurückzuhalten und die Überreizung ihres Genies zu
vermeiden (Formey 1751, S. 394f.).

29 "Les Enfans sont des Etres raisonnables, qui n'ont pas la

même provision d'idées, les mêmes matériaux d'expérience

que les personnes faites, mais leur Ame a les mêmes

dispositions à raisonner" (Fomey 1751, S. 391).

30 Dem 1764 noch ein 'Emile chrétien' folgte.
31 Nathalie Briffod/Monika Wicki: Die Rezeption von Jean-

Jacques Rousseau, Citoyen de Genève, in Zürich 1750-1781.
Unveröffentlichte Liz.-Arbeit Universität Zürich 2002

32 Ich bin einem Vortrag verpflichtet, den Martin Annen am
9. April 2001 im Kolloquium Allgemeine Pädagogik des

Pädagogischen Instituts der Universität Zürich gehalten
hat. Seine Dissertation untersucht Modernisierungen des

Schulsystems im katholischen Kanton Schwyz seit Mitte
des 19. Jahrhunderts.

Quellen
Bagellardo, Paolo: Opusculum de aegritudinibus et remediis

infantium. Padua 1472

Baillet, A.: Des enfans devenus célèbres par leurs études ou
par leurs écrits. Traité historique. Paris 1688

Bayle, Pierre: Article IX. Œuvres diverses d'un Auteur de sept
ans, ou Recueil des Ouvrages de MONSIEUR LE DUC DU

MAYNE, qu'il a fait pendant l'année 1677. & Dans le
commencement de 1678. In: Nouvelles de la République des
lettres (Février 1685), S. 193-199

Beaurieu, Gaspar Guillard de: L'éléve de la nature. Par J.J.

Rousseau, autrefois Citoyen de Genève. T.l/ll. Amsterdam
1764

Bermingham, Michel: Manière de bien nourrir et soigner les

enfans nouveaux-nés. Paris [1750]
Brouzet, Nicolas: Essai sur l'éducation médicinale des enfans,

et leurs maladies. T. I/II. Paris 1754

Cadogan, William: Essay Upon Nursing and the Management

of Children, from their Birth to Three Years of Age.
In a Letter to one of the Governors of the Foundling
Hospital. Published by Order of the General Committe for
transacting the Affairs of the said Hospital. The Sixth
Edition. London 1753

Cajot, Jean-Joseph: Les plagiats de M. J.J.R. de Genève, sur
l'éducation. La Haye 1766

Coustel, Pierre: Les Règles de l'éducation des enfants. T. I/II.

Paris 1687
Crousaz, Jean-Pierre de: Logique ou Système abrégé de re¬

flexions qui peuvent contribuer à la nettetée à l'étendue
de nos connaissances. Amsterdam 1737

Desessartz, Jean-Charles: Traité de l'éducation corporelle des
enfans en bas-âge, ou reflexions pratiques sur les moyens
de procurer une meilleure constitution aux citoyens. Paris
1760

Elogia praecocium qvorundam eruditorum, aliorumqve vi-
rorum doctorum, M. Henningi Wittenii novem decadibus
Philosophorum, Oratorum, Poetarum, Historicorum &

Philologorum, superaddenda. Quo suam nanciscatur in-

tegritatem Philosophorum praestantissimorum centuria,
Annexo Indice Virorum, qvorum vitas ista exhibet, collec-
tore Georgio Henrico Goetzio, D. Ecclesiae Lubec. Super-
intendente. Lubecae 1709

Falconet, Noel: Système des fievres et des crises, Selon la doc¬

trine d'Hippocrate, Des Febrifuges, des Vapeurs, de la

Goûte, de la Peste, etc. Singularitez importantes sur le

petite Verole. De l'Education des enfants. De l'abus de la

Bouielle. Paris 1723

Formey, Jean-Henri-Samuel: La vie de Mr. Jean Philippe Bara¬

tier, Maître dès Art, & Membre de la Société Royale des
Sciences de Berlin. Utrecht 1741

Formey, Jean-Henri-Samuel: Le Philosophe Chrétien, ou dis¬

cours moraux. Leyde 1751

Formey, Jean-Henri-Samuel: Anti-Emile. Berlin 1763

Formey, Jean-Henri-Samuel: Emile chrétien consacré à l'uti¬
lité publique. Berlin 1764

Itard, Jean Marc Gaspard: Rapport fait à S.E. le Ministre de
l'Intérieur sur les nouveaux développements et l'état
actuel du sauvage de l'Aveyron. Paris 1807

Le Caze, Louis de: Lettre sur le meilleur moyen d'assurer le

succès de l'éducation. Paris 1764
Marivaux, Pierre Carut de Chamblain de: L'épreuve. La dispu¬

te. Les Acteurs de Bonne foi. Jean Goldzink (Hrsg.). Paris
1991

Marsollier, Jacques: Entretiens sur les devoirs de la vie civile.
Paris 1714

Mettlinger, Bartholomäus: Ein regiment der jungen kinder.

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1



Wie man sy halten vnd erziechen sol von irer gepurt biss

sy zu iren tagen körnen (1473). Augsburg 1497
Moreau de Saint-Élier, Louis-Malo: Traité de la communication

des maladies et des passions, avec un essai pour servir
à l'histoire naturelle de l'homme. La Haye 1738

Morelly: Essai sur l'esprit humain, ou principes naturels de
l'Education. Paris 1743

Nösselt, Johann August: Über die Erziehung zur Religion.
Halle 1775

Œuvres diverses d'un Auteur de Sept ans. Recueil des Ouvrages

de Monsieur Le Duc du Mayne. Qu'il a fait pendant
l'année 1677. & dans le commencement de 1678. Paris
1684

Paccori, Ambroise: Règles pour vivre chrétiennement dans
l'engagement du mariage, et dans la conduite d'une
famille. Paris 1726

Perrault, Charles: Les hommes illustres qui ont paru en Fran¬

ce pendant ce siècle. Augmentée des Eloges de Messieurs
Arnauld & Pascal. Paris 1698

Raulin, Joseph: De la conservation des enfans, ou les moyens
de les fortifier, de les préserver et guérir des maladies
depuis l'instant de leur existence, jusqu'à l'âge de puberté.
Paris 1768-1769

Rectore academiae magnificentissimo serenissimo, principe
regio Friderico Avgvsto: De Feminis prima aetate ervdi-
tione ac scriptis illvstr. et. nobil. Priorem dispvtationem
exhibent praeses M. David Schvultetvs Hambvrg et re-
pondens Ivstvs Henricvs Langschmidivs Hannover. Viten-
bergiae 1703

Rousseau, Jean-Jacques: Œuvres Complètes. Bernhard Gag-
nebin/Marcel Raymond (Hrsg.). T. IV: Emile. Education -
Morale - Botanique. Paris 1969

Salzmann, Christian Gotthilf: Über die wirksamsten Mittel,
den Kindern Religion beyzubringen. Leipzig 1780

Struve, Christian August: Über die Erziehung und Behandlung

der Kinder in den ersten Lebensjahren. Ein Handbuch

für alle Mütter, denen die Gesundheit ihrer Kinder
am Herzen liegt. Zur Erläuterung der Noth- und Hülfsta-
fel, von den Mitteln, Kinder gesund zu halten. Hannover
1798

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1


	Die Natur des Kindes vor und neben Rousseau

