Zeitschrift: Zeitschrift fur padagogische Historiographie
Herausgeber: Padagogische Hochschule Zlrich

Band: 8 (2002)

Heft: 1

Artikel: "Reformpadagogik” vor Rousseau?
Autor: Trohler, Daniel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-901817

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-901817
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

16

vor Rousseau?

(Red.) Die traditionelle Geschichtsschreibung

der Pddagogik ist unter anderem von der
Idee gepriégt, es hitte einen identifizierba-
ren Anfangspunkt gegeben. So behauptet
etwa die sozialpddagogische Historiographie
seit Mollenhauer (1959), ihr Gebiet beginne
mit den padagogischen Reaktionen auf die
industrielle Gesellschaft, wahrend die Allge-
meine Padagogik davon ausgeht, Rousseaus
‘Emile’ (1762) markiere den Beginn moder-
ner Padagogik. Diese Konstruktionen dienen
zwar der Festigung der eigenen inhaltlichen
und metatheoretischen Préamissen, ohne je-
doch historische Fakten ernsthaft zur Kennt-
nis zu nehmen. Die vorliegende Diskussion
verweist auf das Desiderat, sich von derarti-
gen Konstruktionen zu verabschieden und
marginalisierte Konzepte jenseits des Main-

streams zu rezipieren.

B Daniel Trohler

ie traditionelle Geschichtsschreibung der
DPédagogik ist sich weitgehend darin einig,

dass mit Rousseaus ‘Emile’ 1762 die moderne
Padagogik “beginnt”. Nach dieser Lesart wird vom
Genfer “die Kindheit” erfunden, das Eigenrecht des
Kindes gegentber der Gesellschaft betont, der Er-
zieher zum Anwalt des Kindes gemacht und der
naturlichen Entwicklung des Kindes im Erziehungs-
prozess Prioritat eingerdumt. Ungeachtet der rela-
tiv geringen Wirkung Rousseaus wurden die Slo-
gans der naturlichen und der negativen Erziehung
zum Menschen als Inbegriffe moderner Padagogik
verstanden, ohne kritische Fragen etwa seitens der
Geschlechterforschung oder der politischen For-
schung an die Menschenerziehungsideologie des
‘Emile’ ernst zu nehmen.

Dank der sich langsam durchsetzenden Erkennt-
nis, dass “Reformpéadagogik” nicht 1890 beginnt
und dass es so etwas wie eine “Reformpadagogik
vor der Reformpéadagogik” (Oelkers 1996) gibt und
aufgrund des Umstandes, dass jede “Padagogik” in
dem Sinne “Reformpadagogik” ist, als dass sie meis-
tens Bestehendes scharf kritisiert, um eigene (Re-
form-)Vorschlage zu propagieren, kann die auf

Rousseau rekurrierende Historiographie behaup-
ten, Reformpéadagogik beginne eigentlich schon
1762. Dietrich Benner beispielsweise konzipierte zu-
sammen mit Herwart Kemper (2000) eine dreiteilige
Edition reformpadagogischer Quellentexte, die mit
Rousseau ansetzt und dann — zumindest flr den
Band ‘Die padagogische Bewegung von der Auf-
klarung bis zum Neuhumanismus’ — deutschspra-
chig bleibt. Was ein Schweizer Republikaner in und
gegen Frankreichs Monarchie schreibt, wird damit
als Initialzindung reformpéadagogischer, oft natio-
naler bzw. gar nationalistischer Doktrin der
Pddagogik gedeutet.

Zwei Probleme

iese historiographische Konstruktion stellt
D zwei Probleme in den Vordergrund, von de-

nen eines in dieser Nummer ausfuhrlicher
diskutiert werden soll. Das erste Problem betrifft
die Frage, ob man das, was traditionell “Reform-
padagogik” genannt wurde und was man inzwi-
schen auch vor 1890 identifizieren konnte, klar ge-
gen frihere reformerische Pddagogiken abgrenzen
kann oder ob der Terminus “Reformpadagogik” fur
ein Konzept padagogischen Denkens verwendet
werden sollte, das bestimmte Faktoren enthalt, die
zwar vor 1890 nachweisbar sind, nicht aber schon
im 17. oder 18. Jahrhundert, wie zum Beispiel be-
stimmte Vorstellungen von Kindheit und Psycholo-
gie oder auch gewisse asthetische Pramissen. Das
zweite Problem hangt mit der traditionellen Ge-
schichtsschreibung zusammen - und diese soll hier
im Zentrum der Diskussion stehen. Wenn man schon
Rousseaus ‘Emile’ als Reformpadagogik bezeichnet,
stellt sich die Frage, ob es denn nicht schon vor 1762
eine “Reformpadagogik” gegeben hat — die mitun-
ter wesentlich mehr Wirkung gehabt hat als der Ro-
man des Genfers, und zwar auch nach 1762. Die
These lautet, abgesehen vom Umstande, dass Rous-
seau einen Grossteil des ‘Emile’ schlicht von ande-
ren abschreibt — 1766 behauptet der Benediktiner-
monch Cajot, dass Rousseaus Werk ein Plagiat sei:
dass es historiographisch wenig Sinn macht, einen
Startpunkt moderner Padagogik festzulegen und
dass es demnach vor 1762 wichtige, entscheidende
und wirkungsvolle padagogische Diskussionen ge-
geben hat, die auch nachher Wirkungen zeigten
und die eben nicht auf Rousseau zurtckzufiuhren
sind. Anders gesagt: Reformdiskussionen, die der

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1



“padagogischen  Aufklarung”  (Benner/Kemper
2000, S. 9) zugeordnet werden kdnnten, existierten
in einer bemerkenswerten Vielfalt vor Rousseau
und hatten im Gegensatz zum ‘Emile’ zum Teil
tatsachlich Wirkung auf Institutionen. Bemerkens-
werterweise sind diese Fakten zwar im Einzelnen
bekannt, modifizierten jedoch den Mainstream der
padagogischen Geschichtsschreibung kaum, weil
dies Folgen fur die Theoriebildung gehabt hatte:
Anfangsszenarien von Disziplinen sind Konstruktio-
nen zum Legitimationszweck des eigenen diszi-
plindren Paradigmas im Sinne Thomas Kuhns.

Die Vielfalt der padagogischen Diskussionen
vor 1762

er Sinn der vorliegenden Diskussion liegt ins-
D gesamt weniger darin, eine Auswahl unbe-

kannter Diskurse vor 1762 besonders stark zu
machen als vor allem darin, relevante, zum Teil
schon langer bekannte Konzeptionen zu sammeln
und damit deutlich zu machen, wie vielfdltig der
“reformpadagogische” Diskurs vor Rousseau ist und
wie wirkungsreich diese Konzeptionen teilweise
waren: vor, neben und nach Rousseau. Die hier ge-
sammelten Beitrdge reprasentieren allerdings kei-
neswegs den gesamten Umfang der wichtigen
padagogischen Diskussionen vor 1762 — eine Voll-
standigkeit wurde schon aus Platzgrinden nicht an-
gestrebt. Namentlich fehlen die padagogischen
Konzepte zweier entgegengesetzter, aber gleich-
sam wirkungmachtiger philosophischer Strémun-
gen um 1720, die beide in der Geschichtsschreibung
der Padagogik noch (zu) wenig aufgearbeitet sind
und sich mit den Namen Christian Wolff auf der ei-
nen und Jean-Pierre De Crousaz auf der anderen
Seite verbinden iassen. De Crousaz, der Philosophie-
und Mathematikprofessor an der Akademie in Lau-
sanne, hatte sich in zahlreichen Polemiken gegen
die Erkenntnistheorie und den Rationalismus eines
Collin (De Crousaz 1718), Pope (De Crousaz 1737
und 1738) und Wolff (De Crousaz 1743) gewandt
und stattdessen — auch unter dem Einfluss der janse-
nistischen Logik von Port-Royal (De Crousaz 1712;
vgl. Osterwalders Beitrag in dieser Nummer) -
Lockes Erziehungslehre rezipiert (De Crousaz 1718
und 1722). Damit leistete er einen ausserst wir-
kungsreichen, allerdings kaum untersuchten Bei-
trag zur Verbreitung von Lockes Padagogik im fran-
z6sischsprachigen Bereich in der ersten Hélfte des
18. Jahrhunderts, der tbrigens auch Rousseau wohl
bekannt war. Allerdings wurde sein padagogisches
Werk in neuerer Zeit kaum beachtet’; die neueste
umfangreichere Untersuchung ist schon fast 50 Jah-
re alt (De La Harpe 1955). Insbesondere der Zusam-
menhang von Cartesianismus, Lockeschem Empiris-
mus und calvinistisch gepragter Religiositat ist nicht
genugend rezipiert und stellt ein historiographi-
sches Desiderat dar. In deutscher Sprache erschien
De Crousaz’ erste padagogische Schrift unter dem
Titel ‘Unterricht von der Auferziehung der Jugend’

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1

in Leipzig 1719. Rezipiert wurde De Crousaz auch
im deutschsprachigen Bereich allerdings wenig;
Locke wurde von den Philanthropen lediglich als
Vorlaufer ihrer eigenen Ideen verwendet (Horla-
cher 1999). Einzig im Zuge der Reorganisation des
Bildungswesens und der Lehrerbildung zu Beginn
der Weimarer Republik erschienen 1921 gleich drei
Dissertationen zum Werk des Lausanners beim Ge-
heimen Hofrat und Professor fur Philosophie und
Padagogik an der Universitat Wurzburg, Remigius
Stolzle, einem Befurworter der universitaren
Lehrerbildung als deutsch-nationaler Notwendig-
keit — unter der Bedingung der Anerkennung der
religiésen Grundlage aller Padagogik (Stélzle 1920,
S. 100ff.): Joseph Englert schrieb Uber ‘Jean-Pierre
de Crousaz als Kritiker und Reformer der zeitgends-
sischen Erziehung’, Wilhelm Schulte tber 'Jean-Pier-
re de Crousaz Unterrichtslehre’ und Georg Krause
Uber ‘Crousaz Erziehungslehre’ (zusammenfassende
Auszlige davon im Jahrbuch der Philosophischen
Fakultat der Julius-Maximilians-Universitat zu
Wirzburg, 1920/21).

Historiographisch mindestens so interessant wie
die Marginalisierung De Crousaz’ ist die Vernachlas-
sigung Christian Wolffs, dem einflussreichsten deut-
schen Philosophen des 18. Jahrhunderts. Zwar hat
Wolff selber keine eigenstandige Schrift zur
Padagogik verfasst, aber insbesondere das Denken
der meisten deutschsprachigen Padagogen um die
Mitte des 18. Jahrhunderts nachhaltig beeinflusst.
Die Wirkung Wolfs ist in dieser Hinsicht in zwei
Strdngen nachweisbar. Zum einen begriindet er in
den Passagen seiner aristotelisch gepragten politi-
schen Okonomie innerhalb seiner ‘Deutschen Poli-
tik’ (1721) die Erziehung auf der Grundlage seiner
rationalen Metaphysik (1720); und zwar nicht zufal-
ligerweise im 3. Kapitel des ersten Teils ‘Von den Va-
terlichen Pflichten’ (§§ 80-161). In Ubereinstim-
mung mit dem Naturrecht des fruhen 18. Jahr-
hunderts (Klippel 1976) deutet Wolff das “padago-
gische Verhaltnis” als Pflichtverhaltnis einer patriar-
chalischen Struktur, die so lange gilt, bis sich die
Kinder “selbst versorgen und regieren kénnen” (8§
80). Am Anfang besteht die Erziehung aus Ubung
der Sinne, des Gedachtnisses und der Phantasie (§
86), deren behutsame Férderung in Ubereinstim-
mung mit der Entwicklung des Willens und des Lei-
bes gebracht werden soll (§ 87). Wie De Crousaz for-
dert Wolff die friihe Erziehung, explizit die des
Willens und des Verstandes: Im Sinne seiner an Leib-
niz angelehnten rationalen Teleologie erkennt
Wolff verschiedene Stufen der richtigen Erkenntnis,
die mit den “klaren” Begriffen ansetzt, um tber die
“deutlichen” Begriffe und Vergleiche bzw. Kombi-
nationen sichere Urteile zu gewinnen. Die Willens-
bildung dagegen beruht — insbesondere in der vor-
verninftigen Phase — auf dem Vorbild der Eltern (§
102). Sparsamkeit, “Ruhm-Begierde”, Ehre, Wahr-
haftigkeit, “Gottseeligkeit” und Gehorsam sind die
zentralen Tugenden, die innerhalb der “Véaterlichen
Gesellschaft” zu entfalten sind. Fanden diese Uber-

17



18

legungen breite Aufnahme in einer “allgemeinen”
Erziehungslehre bis hin zu Pestalozzis ‘Methode’
um 1801, so wurde in intellektuelleren Milieus ins-
besondere das Konzept der Willens- und Verstan-
desschulung rezipiert. Hier wurde weniger die ‘Poli-
tik’ als Wolffs ‘Deutsche Ethik’ (1720) zu Grunde
gelegt, so etwa in der Padagogik Johann Georg Sul-
zers (1745 und 1748). Die rationale Pramisse lautet
dabei: “Die Erkanntniss des Guten ist ein Bewe-
gungsgrund des Willens” (Wolff 1720, § 6), wobei
das “Gute” stets der teleologischen Vervollkomm-
nung der Gesellschaft und des Einzelnen und damit
dem “Gesetz der Natur” entspricht. Der Imperativ
lautet daher: “Thue was dich und deinen oder an-
derer Zustand vollkommener macht” (§ 12). Indem
der Wille zum Handeln vom Erkennen des Guten in
kausale Abhangigkeit gebracht ist, konzentriert
sich die Padagogik auf die richtige Erkenntnis, die
sich nach Wolff in aristotelischer Manier durch syllo-
gistische Schlusse ergibt.

Die Wirkung Wolffs auf Sulzers Padagogik ist
eindrtcklich (Tréhler 2001). Dieser unterscheidet
die Verstandes- von der Willensschulung und gibt
der Ersteren den Vorzug. Deutliche Begriffe sind die
Grundlage des richtigen Denkens, die Verstandes-
schulung die “hauptsachliche” Aufgabe der Erzie-
hung (Sulzer 1748, S. 5). Ein Urteil ist die korrekt er-
kannte Relation zwischen zwei deutlichen
Begriffen, ein richtiges Urteil die Basis des Glucks (S.
22). Die Willensschulung ist dabei sekundar, weil die
anthropologische Pramisse eine “gute” menschli-
che Natur vorsieht — Rousseaus Verbindung von
“bonté naturelle”, “éducation negative” und “édu-
cation naturelle” ist auch in dieser Hinsicht nicht
originar. Sulzer betont namlich, “dass die Menschen
Uberhaupt mit weit bessern Neigungen zur Welt ge-
bohren werden, als die sind, die sie in dem Fortgang
zeigen; weil gar viele durch die Erziehung erst ge-
pflanzet und andere verbésert werden. Daher ein
Kind schon ziemlich gut seyn wiirde, das durch die
Natur allein gezogen, und durch die Menschen
nicht verdorben wirde” (S. 128): Der Wille, unver-
dorben, bemuht sich um richtige Erkenntnis, die ih-
rerseits den Willen zum guten Handeln auslost.

Die Diskussion in dieser Nummer

ulzer ist nur ein besonders prominentes Bei-

spiel des padagogischen Wolffianismus. Sein

Beispiel zeigt, dass die in der Literatur so be-
zeichnete Aufklarungspadagogik nicht auf die Phi-
lanthropen und schon gar nicht auf ihre eigene
Grundungsrhetorik reduziert werden darf; wie
auch Locke im franzésischen Sprachgebiet nicht erst
von Rousseau eingefuhrt und gleichzeitig korrigiert
worden ist: Locke ist, dieser Lesart zufolge, der mo-
derne Begrunder einer Gentlemanerziehung, und
Rousseau hat diesen Ansatz anthropologisiert. Vor
diesem Hintergrund verfolgt die nachfolgende Dis-
kussion zwei Ziele. Sie bestreitet erstens die Kon-
struktion eines Anfangs moderner Erziehung mit

Rousseaus ‘Emile’ nicht, um ein anderes Anfangs-
szenarium zu favorisieren, sondern - das zweite Ziel
— um gerade grundsatzlich gegen die Idee einer li-
nearen Konstruktion zu argumentieren. Die
padagogische Diskussion war vor, wahrend und
nach Rousseau vielfaltig, innovativ und zum Teil wi-
dersprichlich. Diesem doppelten Ziel versuchen die
folgenden Beitréage zu entsprechen. In einem ersten
Beitrag rekonstruiert Jirgen Oelkers den Kontext
Rousseaus insbesondere vor dem Hintergrund des
Naturbegriffs und weist nach, wie stark Rousseau
selber auf die zeitgendssischen Diskussionen
zurlickgreift. Gerade die starke Anlehnung an die
(Kinder-)Medizin er6ffnet dabei eine eigene Argu-
mentationslinie, die unabhangig von Rousseau ins
19. Jahrhundert verweist, wie Annette M. Stross am
Beispiel der “Uberbirdungsdebatte” nachweisen
kann. Die folgenden sechs Beitrdge verweisen auf
zentrale padagogische Stréomungen vor 1762, die
auch Uber dieses Datum hinaus ihre Wirkungen hat-
ten. Das wird zunéachst an den franzdsischen Diskus-
sionen ausgehend von Descartes deutlich, die Sabi-
na Larcher Klee anhand Poullains cartesianisch
begriindeter Denk- und Lernschulung fur Frauen
und Manner nachweist, sowie an der Frage der
(padagogisch-)methodischen Ordnung des empiri-
schen Wissens, der sich die ‘Encyclopédie’ verpflich-
tet hatte (Felix Burchler). Parallel zu diesen rationa-
len bzw. empirischen Grundlegungen des Wissens
und deren padagogischer Bedeutung entwickelt
sich eine padagogische Diskussion, die ihre Wurzeln
im reformerischen Protestantismus hat, wobei eine
franzosisch-jansenistische Linie (Fritz Osterwalder)
von der deutsch-pietistischen Tradition (Juliane Ja-
cobi) unterschieden werden kann, die allerdings
nicht unabhangig voneinander waren. Und wiede-
rum parallel dazu entwickelt sich Gber die von der
Antike inspirierte moralisch-asthetische Philosophie
Shaftesburys im weiteren Umfeld der Cambridge
Platonists eine neue “Bildungs”philosophie, die un-
ter anderem auch Pate fur die weit reichenden phi-
lologischen Reformen eines Gesner stand (Esther
Berner) und insgesamt die Idee der deutschen Bil-
dung in verschiedenen Strangen schon vor 1750
massgeblich beeinflusste (Rebekka Horlacher).

1 Anders verhédlt es sich mit den theologisch-philosophi-
schen Streitschriften, die De Crousaz im Zusammenhang
mit seinem Kommentar iber Popes ‘Essay on Man’ aus-
|6ste ('Examen de |I'Essai de M. Pope sur 'Homme’, Lau-
sanne 1737 und ‘Commentaire sur la traduction en vers
de M. I'abbé de Resnel de I'Essai de M. Pope sur I'Hom-
me’, Genf 1738). Die erste Schrift wurde 1742 ins Engli-
sche Ubersetzt und erschien in London, vermutlich als Re-
aktion auf die Gegenschrift von William Warburton, der
sich 1740 gegen De Crousaz’ Pope-Kritik gedussert hatte
(A vindication of Mr. Pope’s Essay on man, from the mis-
representations of Mr. de Crousaz / by the Author of The
divine legation of Moses demonstrated; in six letters’,
London 1740). Zwei Jahre spater, als Reaktion auf die
englische Ubersetzung de Crousaz’, veréffentlichte War-
burton eine neuerlich Apologie Popes (‘A critical and phi-
losophical commentary on Mr. Pope’s Essay on man: in
which is contain’d a vindication of the said essay from the
misrepresentations of Mr. De Resnel, the French transla-

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1



tor, and of Mr. De Crousaz’, London 1741). 1755 nahmen
Lessing und Mendelssohn im Anhang ihrer Schrift ‘Pope
ein Metaphysiker’ Bezug auf die Debatte zwischen War-
burton, Pope und De Crousaz (Danzig 1755).

Quellen

Clajot], D[om] J[oseph] B[énédictin]: Les plagiats de M. J.J. R.
de Geneve, sur |'éducation. Paris 1766

De Crousaz, Jean-Pierre: Systeme de Réflexions qui peuvent
contribuer a la netteté et a la étendue de nos conois-
sances, ou nouvel essai de logique. Amsterdam 1712 (und
weitere Auflagen)

De Crousaz, Jean-Pierre: Examen du ‘Traité de la liberté de
penser’ d’Antoine Collins. Amsterdam 1718

De Crousaz, Jean-Pierre: Nouvelles Maximes sur I'Education
des enfants. Amsterdam 1718

De Crousaz, Jean-Pierre: Traité de I'Education des enfants. La
Haye 1722

De Crousaz, Jean-Pierre: Réflexions sur |'ouvrage intitulé ‘La
belle wolfienne’. Lausanne/Genéve 1743

Stolzle, Remigius: Universitat und Lehrerbildung. Eine Stu-
die. In: Padagogisches Magazin, Heft 776. Langensalza
1920

Sulzer, Johann Georg: Versuch einiger vernlnftiger Ge-
dancken Von der Auferziehung u. Unterweisung der Kin-
der. Zurich 1745

Sulzer, Johann Georg: Versuch von der Erziehung und Unter-
weisung der Kinder. Zurich 1748

Literatur

Benner, Dietrich/Kemper, Herwart: Quellentexte zur Theorie
und Geschichte der Reformpadagogik. Teil 1: Die pada-
gogische Bewegung von der Aufklarung bis zum Neuhu-
manismus. Weinheim 2000

De La Harpe, Jacqueline: Jean-Pierre De Crousaz et le Conflit
des idées au siécle des lumieres. Geneve 1955

Horlacher, Rebekka: Wie aus “einigen Gedanken” ein
“Handbuch” wurde. Die Locke-Rezeption der Philanthro-
pen. In: Jurgen Oelkers/Daniel Trohler: Die Leidenschaft
der Aufklarung. Studien Uber Zusammenhéange von bur-
gerlicher Gesellschaft und Bildung. Weinheim 1999, S. 85-
101

Klippel, Diethelm: Politische Freiheit und Freiheitsrechte im
deutschen Naturrecht des 18. Jahrhunderts. Paderborn
1976

Mollenhauer, Klaus: Die Urspringe der Sozialpadagogik in
der industriellen Gesellschaft: eine Untersuchung zur
Struktur sozialpddagogischen Denkens und Handelns.
Weinheim 1959

Oelkers, Jurgen: Reformp&dagogik. Eine kritische Dogmen-
geschichte. Weinheim 31996

Trohler, Daniel: Christian Wolff und Johann Georg Sulzer —
Eigenart und Problem rationaler Ethik und Padagogik. In:
Dieter Jedan/Christoph Luth (Hrsg.): Moral Philosophy
and Education in the Enlightenment. Bochum 2001, S.
118-142

Die Natur des
Kindes vor und
neben Rousseau

M Jurgen Oelkers

as Besondere der “Reformpadagogik” wird
fast immer aus der “Natur des Kindes” abge-
leitet. Diese Formel wird zumeist Rousseau
zugeschrieben, aber es ist nicht ein bestimmter Au-
tor, der sie gleichsam in die Welt gesetzt hat, viel-
mehr muss eine diskursive Konstellation vorausge-
setzt werden, die mich im Folgenden interessiert.
Sie entstand, bevor eine Disziplin “Padagogik”
nachzuweisen ist, und sie findet sich nicht im Kanon
der als “padagogisch” geltenden Autoren der Phi-
losophie oder Theologie seit der Antike. In der Kon-
sequenz kann die “moderne Padagogik”, die von
der Natur des Kindes ausgeht, nicht von Rousseau
oder irgendwelchen “Vorlaufern” konstituiert wor-
den sein. Wenn sich die Reformp&adagogik auf Rous-
seau beruft, dann nicht im Sinne ihres Begrinders
(Oelkers 2002a).
Die “Natur des Kindes” wird thematisiert von der
Tugendliteratur in der ersten Halfte des 18. Jahr-

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1

hunderts, von der Kindermedizin und in den zahl-
reichen Schriften Gber die Wunderkinder (enfants
prodiges). Die Tugendliteratur ermdglicht eine The-
matisierung von “Kindheit” und “Kindern” unab-
hangig vom christlichen Ritus, die Kindermedizin
geht auf die spezifischen Bedingungen von Wachs-
tum und Pflege der Natur von Kindern naher ein,
und die Literatur Uber Wunderkinder entwickelt
Respekt vor einer padagogisch nicht greifbaren Be-
gabung, die nur als natirliche Ressource verstanden
werden kann. In dieser Konstellation entwickelte
sich allmahlich ein nicht konfessionell gebundenes
Verstandnis fur Kinder und ihre Natur, mit dem sich
in sehr verschiedenen Hinsichten “Reformpadago-
gik” verband, etwa eine Erziehung mit und zu lai-
zistischer Moral, die ganzheitliche Auffassung von
Koérper und Seele oder die Férderung von herausge-
hobenen Begabungen, die allesamt mit dem Topos
der “Natur des Kindes” zusammengebracht wur-
den.

19



	"Reformpädagogik" vor Rousseau?

