
Zeitschrift: Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pädagogische Hochschule Zürich

Band: 8 (2002)

Heft: 1

Artikel: "Reformpädagogik" vor Rousseau?

Autor: Tröhler, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901817

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901817
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


"Refor [ äciagogik"
vor Rousseau?

(Red.) Die traditionelle Geschichtsschreibung
der Pädagogik ist unter anderem von der
Idee geprägt, es hätte einen identifizierbaren

Anfangspunkt gegeben. So behauptet
etwa die sozialpädagogische Historiographie
seit Mollenhauer (1959), ihr Gebiet beginne
mit den pädagogischen Reaktionen auf die

industrielle Gesellschaft, während die
Allgemeine Pädagogik davon ausgeht, Rousseaus

'Emile' (1762) markiere den Beginn moderner

Pädagogik. Diese Konstruktionen dienen

zwar der Festigung der eigenen inhaltlichen
und metatheoretischen Prämissen, ohne
jedoch historische Fakten ernsthaft zur Kenntnis

zu nehmen. Die vorliegende Diskussion

verweist auf das Desiderat, sich von derartigen

Konstruktionen zu verabschieden und

marginalisierte Konzepte jenseits des

Mainstreams zu rezipieren.

Daniel Tröhler

Die
traditionelle Geschichtsschreibung der

Pädagogik ist sich weitgehend darin einig,
dass mit Rousseaus 'Emile' 1762 die moderne

Pädagogik "beginnt". Nach dieser Lesart wird vom
Genfer "die Kindheit" erfunden, das Eigenrecht des

Kindes gegenüber der Gesellschaft betont, der
Erzieher zum Anwalt des Kindes gemacht und der
natürlichen Entwicklung des Kindes im Erziehungs-

prozess Priorität eingeräumt. Ungeachtet der relativ

geringen Wirkung Rousseaus wurden die

Slogans der natürlichen und der negativen Erziehung

zum Menschen als Inbegriffe moderner Pädagogik
verstanden, ohne kritische Fragen etwa seitens der

Geschlechterforschung oder der politischen
Forschung an die Menschenerziehungsideologie des

'Emile' ernst zu nehmen.
Dank der sich langsam durchsetzenden Erkenntnis,

dass "Reformpädagogik" nicht 1890 beginnt
und dass es so etwas wie eine "Reformpädagogik
vor der Reformpädagogik" (Oelkers 1996) gibt und

aufgrund des Umstandes, dass jede "Pädagogik" in

dem Sinne "Reformpädagogik" ist, als dass sie meistens

Bestehendes scharf kritisiert, um eigene (Re-

form-)Vorschläge zu propagieren, kann die auf

Rousseau rekurrierende Historiographie behaupten,

Reformpädagogik beginne eigentlich schon

1762. Dietrich Benner beispielsweise konzipierte
zusammen mit Herwart Kemper (2000) eine dreiteilige
Edition reformpädagogischer Quellentexte, die mit
Rousseau ansetzt und dann - zumindest für den
Band 'Die pädagogische Bewegung von der
Aufklärung bis zum Neuhumanismus' - deutschsprachig

bleibt. Was ein Schweizer Republikaner in und

gegen Frankreichs Monarchie schreibt, wird damit
als Initialzündung reformpädagogischer, oft nationaler

bzw. gar nationalistischer Doktrin der

Pädagogik gedeutet.

Zwei Probleme

Diese
historiographische Konstruktion stellt

zwei Probleme in den Vordergrund, von
denen eines in dieser Nummer ausführlicher

diskutiert werden soll. Das erste Problem betrifft
die Frage, ob man das, was traditionell
"Reformpädagogik" genannt wurde und was man inzwischen

auch vor 1890 identifizieren konnte, klar
gegen frühere reformerische Pädagogiken abgrenzen
kann oder ob der Terminus "Reformpädagogik" für
ein Konzept pädagogischen Denkens verwendet
werden sollte, das bestimmte Faktoren enthält, die

zwar vor 1890 nachweisbar sind, nicht aber schon

im 17. oder 18. Jahrhundert, wie zum Beispiel
bestimmte Vorstellungen von Kindheit und Psychologie

oder auch gewisse ästhetische Prämissen. Das

zweite Problem hängt mit der traditionellen
Geschichtsschreibung zusammen - und diese soll hier
im Zentrum der Diskussion stehen. Wenn man schon
Rousseaus 'Emile' als Reformpädagogik bezeichnet,
stellt sich die Frage, ob es denn nicht schon vor 1762

eine "Reformpädagogik" gegeben hat-die mitunter

wesentlich mehr Wirkung gehabt hat als der
Roman des Genfers, und zwar auch nach 1762. Die

These lautet, abgesehen vom Umstände, dass Rousseau

einen Grossteil des 'Emile' schlicht von anderen

abschreibt - 1766 behauptet der Benediktinermönch

Cajot, dass Rousseaus Werk ein Plagiat sei:

dass es historiographisch wenig Sinn macht, einen

Startpunkt moderner Pädagogik festzulegen und
dass es demnach vor 1762 wichtige, entscheidende
und wirkungsvolle pädagogische Diskussionen

gegeben hat, die auch nachher Wirkungen zeigten
und die eben nicht auf Rousseau zurückzuführen
sind. Anders gesagt: Reformdiskussionen, die der

16 ZpH Jg. 8 (2002), H. 1



"pädagogischen Aufklärung" (Benner/Kemper
2000, S. 9) zugeordnet werden könnten, existierten
in einer bemerkenswerten Vielfalt vor Rousseau
und hatten im Gegensatz zum 'Emile' zum Teil

tatsächlich Wirkung auf Institutionen.
Bemerkenswerterweise sind diese Fakten zwar im Einzelnen
bekannt, modifizierten jedoch den Mainstream der
pädagogischen Geschichtsschreibung kaum, weil
dies Folgen für die Theoriebildung gehabt hätte:
Anfangsszenarien von Disziplinen sind Konstruktionen

zum Legitimationszweck des eigenen
disziplinaren Paradigmas im Sinne Thomas Kuhns.

Die Vielfalt der pädagogischen Diskussionen
vor 1762

Der
Sinn der vorliegenden Diskussion liegt ins¬

gesamt weniger darin, eine Auswahl
unbekannter Diskurse vor 1762 besonders stark zu

machen als vor allem darin, relevante, zum Teil

schon länger bekannte Konzeptionen zu sammeln
und damit deutlich zu machen, wie vielfältig der

"reformpädagogische" Diskurs vor Rousseau ist und
wie wirkungsreich diese Konzeptionen teilweise
waren: vor, neben und nach Rousseau. Die hier
gesammelten Beiträge repräsentieren allerdings
keineswegs den gesamten Umfang der wichtigen
pädagogischen Diskussionen vor 1762 - eine
Vollständigkeit wurde schon aus Platzgründen nicht
angestrebt. Namentlich fehlen die pädagogischen
Konzepte zweier entgegengesetzter, aber gleichsam

wirkungmächtiger philosophischer Strömungen

um 1720, die beide in der Geschichtsschreibung
der Pädagogik noch (zu) wenig aufgearbeitet sind
und sich mit den Namen Christian Wolff auf der
einen und Jean-Pierre De Crousaz auf der anderen
Seite verbinden iassen. De Crousaz, der Philosophie-
und Mathematikprofessor an der Akademie in

Lausanne, hatte sich in zahlreichen Polemiken gegen
die Erkenntnistheorie und den Rationalismus eines
Collin (De Crousaz 1718), Pope (De Crousaz 1737

und 1738) und Wolff (De Crousaz 1743) gewandt
und stattdessen - auch unter dem Einfluss der janse-
nistischen Logik von Port-Royal (De Crousaz 1712;

vgl. Osterwalders Beitrag in dieser Nummer) -
Lockes Erziehungslehre rezipiert (De Crousaz 1718

und 1722). Damit leistete er einen äusserst

wirkungsreichen, allerdings kaum untersuchten
Beitrag zur Verbreitung von Lockes Pädagogik im

französischsprachigen Bereich in der ersten Hälfte des

18. Jahrhunderts, der übrigens auch Rousseau wohl
bekannt war. Allerdings wurde sein pädagogisches
Werk in neuerer Zeit kaum beachtet1; die neueste

umfangreichere Untersuchung ist schon fast 50 Jahre

alt (De La Harpe 1955). Insbesondere der
Zusammenhang von Cartesianismus, Lockeschem Empirismus

und calvinistisch geprägter Religiosität ist nicht
genügend rezipiert und stellt ein historiographi-
sches Desiderat dar. In deutscher Sprache erschien
De Crousaz' erste pädagogische Schrift unter dem
Titel 'Unterricht von der Auferziehung der Jugend'

in Leipzig 1719. Rezipiert wurde De Crousaz auch

im deutschsprachigen Bereich allerdings wenig;
Locke wurde von den Philanthropen lediglich als

Vorläufer ihrer eigenen Ideen verwendet (Horla-
cher 1999). Einzig im Zuge der Reorganisation des

Bildungswesens und der Lehrerbildung zu Beginn
der Weimarer Republik erschienen 1921 gleich drei
Dissertationen zum Werk des Lausanners beim
Geheimen Hofrat und Professor für Philosophie und

Pädagogik an der Universität Würzburg, Remigius
Stölzle, einem Befürworter der universitären
Lehrerbildung als deutsch-nationaler Notwendigkeit

- unter der Bedingung der Anerkennung der

religiösen Grundlage aller Pädagogik (Stölzle 1920,
S. 10Off.): Joseph Englert schrieb über 'Jean-Pierre
de Crousaz als Kritiker und Reformer der zeitgenössischen

Erziehung', Wilhelm Schulte über 'Jean-Pier-

re de Crousaz Unterrichtslehre' und Georg Krause
über 'Crousaz Erziehungslehre' (zusammenfassende

Auszüge davon im Jahrbuch der Philosophischen
Fakultät der Julius-Maximilians-Universität zu

Würzburg, 1920/21).

Historiographisch mindestens so interessant wie
die Marginalisierung De Crousaz' ist die Vernachlässigung

Christian Wolffs, dem einflussreichsten
deutschen Philosophen des 18. Jahrhunderts. Zwar hat
Wolff selber keine eigenständige Schrift zur
Pädagogik verfasst, aber insbesondere das Denken
der meisten deutschsprachigen Pädagogen um die
Mitte des 18. Jahrhunderts nachhaltig beeinflusst.
Die Wirkung Wolfs ist in dieser Hinsicht in zwei

Strängen nachweisbar. Zum einen begründet er in
den Passagen seiner aristotelisch geprägten politischen

Ökonomie innerhalb seiner 'Deutschen Politik'

(1721) die Erziehung auf der Grundlage seiner
rationalen Metaphysik (1720); und zwar nicht
zufälligerweise im 3. Kapitel des ersten Teils 'Von den
Väterlichen Pflichten' (§§ 80-161). In Übereinstimmung

mit dem Naturrecht des frühen 18.

Jahrhunderts (Klippel 1976) deutet Wolff das "pädagogische

Verhältnis" als Pflichtverhältnis einer
patriarchalischen Struktur, die so lange gilt, bis sich die
Kinder "selbst versorgen und regieren können" (§

80). Am Anfang besteht die Erziehung aus Übung
der Sinne, des Gedächtnisses und der Phantasie (§

86), deren behutsame Förderung in Übereinstimmung

mit der Entwicklung des Willens und des Leibes

gebracht werden soll (§ 87). Wie De Crousaz
fordert Wolff die frühe Erziehung, explizit die des

Willens und des Verstandes: Im Sinne seiner an Leibniz

angelehnten rationalen Teleologie erkennt
Wolff verschiedene Stufen der richtigen Erkenntnis,
die mit den "klaren" Begriffen ansetzt, um über die
"deutlichen" Begriffe und Vergleiche bzw.
Kombinationen sichere Urteile zu gewinnen. Die Willensbildung

dagegen beruht - insbesondere in der
vorvernünftigen Phase - auf dem Vorbild der Eltern (§

102). Sparsamkeit, "Ruhm-Begierde", Ehre,

Wahrhaftigkeit, "Gottseeligkeit" und Gehorsam sind die
zentralen Tugenden, die innerhalb der "Väterlichen
Gesellschaft" zu entfalten sind. Fanden diese Über-

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1



legungen breite Aufnahme in einer "allgemeinen"
Erziehungslehre bis hin zu Pestalozzis 'Methode'
um 1801, so wurde in intellektuelleren Milieus
insbesondere das Konzept der Willens- und
Verstandesschulung rezipiert. Hier wurde weniger die 'Politik'

als Wolffs 'Deutsche Ethik' (1720) zu Grunde
gelegt, so etwa in der Pädagogik Johann Georg
Sulzers (1745 und 1748). Die rationale Prämisse lautet
dabei: "Die Erkänntniss des Guten ist ein
Bewegungsgrund des Willens" (Wolff 1720, § 6), wobei
das "Gute" stets der teleologischen Vervollkommnung

der Gesellschaft und des Einzelnen und damit
dem "Gesetz der Natur" entspricht. Der Imperativ
lautet daher: "Thue was dich und deinen oder
anderer Zustand vollkommener macht" (§ 12). Indem
der Wille zum Handeln vom Erkennen des Guten in
kausale Abhängigkeit gebracht ist, konzentriert
sich die Pädagogik auf die richtige Erkenntnis, die
sich nach Wolff in aristotelischer Manier durch
syllogistische Schlüsse ergibt.

Die Wirkung Wolffs auf Sulzers Pädagogik ist

eindrücklich (Tröhler 2001). Dieser unterscheidet
die Verstandes- von der Willensschulung und gibt
der Ersteren den Vorzug. Deutliche Begriffe sind die

Grundlage des richtigen Denkens, die Verstandesschulung

die "hauptsächliche" Aufgabe der Erziehung

(Sulzer 1748, S. 5). Ein Urteil ist die korrekt
erkannte Relation zwischen zwei deutlichen
Begriffen, ein richtiges Urteil die Basis des Glücks (S.

22). Die Willensschulung ist dabei sekundär, weil die

anthropologische Prämisse eine "gute" menschliche

Natur vorsieht - Rousseaus Verbindung von
"bonté naturelle", "éducation negative" und
"éducation naturelle" ist auch in dieser Hinsicht nicht
originär. Sulzer betont nämlich, "dass die Menschen

überhaupt mit weit bessern Neigungen zur Welt
gebühren werden, als die sind, die sie in dem Fortgang
zeigen; weil gar viele durch die Erziehung erst
gepflanzet und andere verbösert werden. Daher ein
Kind schon ziemlich gut seyn würde, das durch die
Natur allein gezogen, und durch die Menschen
nicht verdorben würde" (S. 128): Der Wille,
unverdorben, bemüht sich um richtige Erkenntnis, die
ihrerseits den Willen zum guten Handeln auslöst.

Die Diskussion in dieser Nummer

Sulzer
ist nur ein besonders prominentes Bei¬

spiel des pädagogischen Wolffianismus. Sein

Beispiel zeigt, dass die in der Literatur so

bezeichnete Aufklärungspädagogik nicht auf die
Philanthropen und schon gar nicht auf ihre eigene
Gründungsrhetorik reduziert werden darf; wie
auch Locke im französischen Sprachgebiet nicht erst

von Rousseau eingeführt und gleichzeitig korrigiert
worden ist: Locke ist, dieser Lesart zufolge, der
moderne Begründer einer Gentlemanerziehung, und
Rousseau hat diesen Ansatz anthropologisiert. Vor
diesem Hintergrund verfolgt die nachfolgende
Diskussion zwei Ziele. Sie bestreitet erstens die
Konstruktion eines Anfangs moderner Erziehung mit

Rousseaus 'Emile' nicht, um ein anderes
Anfangsszenarium zu favorisieren, sondern - das zweite Ziel

- um gerade grundsätzlich gegen die Idee einer
linearen Konstruktion zu argumentieren. Die

pädagogische Diskussion war vor, während und
nach Rousseau vielfältig, innovativ und zum Teil

widersprüchlich. Diesem doppelten Ziel versuchen die

folgenden Beiträge zu entsprechen. In einem ersten

Beitrag rekonstruiert Jürgen Oelkers den Kontext
Rousseaus insbesondere vor dem Hintergrund des

Naturbegriffs und weist nach, wie stark Rousseau

selber auf die zeitgenössischen Diskussionen

zurückgreift. Gerade die starke Anlehnung an die

(Kinder-)Medizin eröffnet dabei eine eigene
Argumentationslinie, die unabhängig von Rousseau ins

19. Jahrhundert verweist, wie Annette M. Stross am

Beispiel der "Überbürdungsdebatte" nachweisen
kann. Die folgenden sechs Beiträge verweisen auf
zentrale pädagogische Strömungen vor 1762, die
auch über dieses Datum hinaus ihre Wirkungen hatten.

Das wird zunächst an den französischen Diskussionen

ausgehend von Descartes deutlich, die Sabina

Larcher Klee anhand Poullains cartesianisch

begründeter Denk- und Lernschulung für Frauen
und Männer nachweist, sowie an der Frage der

(pädagogisch-)methodischen Ordnung des empirischen

Wissens, der sich die 'Encyclopédie' verpflichtet

hatte (Felix Bürchler). Parallel zu diesen rationalen

bzw. empirischen Grundlegungen des Wissens

und deren pädagogischer Bedeutung entwickelt
sich eine pädagogische Diskussion, die ihre Wurzeln
im reformerischen Protestantismus hat, wobei eine

französisch-jansenistische Linie (Fritz Osterwalder)
von der deutsch-pietistischen Tradition (Juliane Ja-

cobi) unterschieden werden kann, die allerdings
nicht unabhängig voneinander waren. Und wiederum

parallel dazu entwickelt sich über die von der
Antike inspirierte moralisch-ästhetische Philosophie
Shaftesburys im weiteren Umfeld der Cambridge
Platonists eine neue "Bildungs"philosophie, die unter

anderem auch Pate für die weit reichenden
philologischen Reformen eines Gesner stand (Esther
Berner) und insgesamt die Idee der deutschen
Bildung in verschiedenen Strängen schon vor 1750

massgeblich beeinflusste (Rebekka Horlacher).

1 Anders verhält es sich mit den theologisch-philosophischen
Streitschriften, die De Crousaz im Zusammenhang

mit seinem Kommentar über Popes 'Essay on Man'
auslöste ('Examen de l'Essai de M. Pope sur l'Homme',
Lausanne 1737 und 'Commentaire sur la traduction en vers
de M. l'abbé de Resnel de l'Essai de M. Pope sur l'Homme',

Genf 1738). Die erste Schrift wurde 1742 ins Englische

übersetzt und erschien in London, vermutlich als
Reaktion auf die Gegenschrift von William Warburton, der
sich 1740 gegen De Crousaz' Pope-Kritik geäussert hatte
('A vindication of Mr. Pope's Essay on man, from the
misrepresentations of Mr. de Crousaz / by the Author of The
divine legation of Moses demonstrated; in six letters',
London 1740). Zwei Jahre später, als Reaktion auf die
englische Übersetzung de Crousaz', veröffentlichte
Warburton eine neuerlich Apologie Popes ('A critical and
philosophical commentary on Mr. Pope's Essay on man: in
which is contain'd a vindication of the said essay from the
misrepresentations of Mr. De Resnel, the French transla-

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1



tor, and of Mr. De Crousaz', London 1741). 1755 nahmen
Lessing und Mendelssohn im Anhang ihrer Schrift 'Pope
ein Metaphysiker' Bezug auf die Debatte zwischen
Warburton, Pope und De Crousaz (Danzig 1755).

Quellen
C[ajot], D[om] J[oseph] B[énédictin]: Les plagiats de M. J.J. R.

de Genève, sur l'éducation. Paris 1756
De Crousaz, Jean-Pierre: Système de Réflexions qui peuvent

contribuer à la netteté et à la étendue de nos conois-
sances, ou nouvel essai de logique. Amsterdam 1712 (und
weitere Auflagen)

De Crousaz, Jean-Pierre: Examen du 'Traité de la liberté de
penser' d'Antoine Collins. Amsterdam 1718

De Crousaz, Jean-Pierre: Nouvelles Maximes sur l'Education
des enfants. Amsterdam 1718

De Crousaz, Jean-Pierre: Traité de l'Éducation des enfants. La

Haye 1722
De Crousaz, Jean-Pierre: Réflexions sur l'ouvrage intitulé 'La

belle wolfienne'. Lausanne/Genève 1743

Stölzle, Remigius: Universität und Lehrerbildung. Eine Stu¬

die. In: Pädagogisches Magazin, Heft 776. Langensalza
1920

Sulzer, Johann Georg: Versuch einiger vernünftiger Ge-
dancken Von der Auferziehung u. Unterweisung der Kinder.

Zürich 1745
Sulzer, Johann Georg: Versuch von der Erziehung und Unter¬

weisung der Kinder. Zürich 1748

Literatur
Benner, Dietrich/Kemper, Herwart: Quellentexte zur Theorie

und Geschichte der Reformpädagogik. Teil 1: Die
pädagogische Bewegung von der Aufklärung bis zum
Neuhumanismus. Weinheim 2000

De La Harpe, Jacqueline: Jean-Pierre De Crousaz et le Conflit
des idées au siècle des lumières. Genève 1955

Horlacher, Rebekka: Wie aus "einigen Gedanken" ein
"Handbuch" wurde. Die Locke-Rezeption der Philanthropen.

In: Jürgen Oelkers/Daniel Tröhler: Die Leidenschaft
der Aufklärung. Studien über Zusammenhänge von
bürgerlicher Gesellschaft und Bildung. Weinheim 1999, S. 85-
101

Klippel, Diethelm: Politische Freiheit und Freiheitsrechte im
deutschen Naturrecht des 18. Jahrhunderts. Paderborn
1976

Mollenhauer, Klaus: Die Ursprünge der Sozialpädagogik in
der industriellen Gesellschaft: eine Untersuchung zur
Struktur sozialpädagogischen Denkens und Handelns.
Weinheim 1959

Oelkers, Jürgen: Reformpädagogik. Eine kritische
Dogmengeschichte. Weinheim 31996

Tröhler, Daniel: Christian Wolff und Johann Georg Sulzer -
Eigenart und Problem rationaler Ethik und Pädagogik. In:
Dieter Jedan/Christoph Lüth (Hrsg.): Moral Philosophy
and Education in the Enlightenment. Bochum 2001, S.

118-142

Die Natur des
Kindes vor und

neben Rousseau
Jürgen Oelkers

Das
Besondere der "Reformpädagogik" wird

fast immer aus der "Natur des Kindes" abgeleitet.

Diese Formel wird zumeist Rousseau

zugeschrieben, aber es ist nicht ein bestimmter Autor,

der sie gleichsam in die Welt gesetzt hat,
vielmehr muss eine diskursive Konstellation vorausgesetzt

werden, die mich im Folgenden interessiert.
Sie entstand, bevor eine Disziplin "Pädagogik"
nachzuweisen ist, und sie findet sich nicht im Kanon
der als "pädagogisch" geltenden Autoren der
Philosophie oder Theologie seit der Antike. In der

Konsequenz kann die "moderne Pädagogik", die von
der Natur des Kindes ausgeht, nicht von Rousseau

oder irgendwelchen "Vorläufern" konstituiert worden

sein. Wenn sich die Reformpädagogik auf Rousseau

beruft, dann nicht im Sinne ihres Begründers
(Oelkers 2002a).

Die "Natur des Kindes" wird thematisiert von der

Tugendliteratur in der ersten Hälfte des 18. Jahr¬

hunderts, von der Kindermedizin und in den
zahlreichen Schriften über die Wunderkinder (enfants
prodiges). Die Tugendliteratur ermöglicht eine
Thematisierung von "Kindheit" und "Kindern"
unabhängig vom christlichen Ritus, die Kindermedizin
geht auf die spezifischen Bedingungen von Wachstum

und Pflege der Natur von Kindern näher ein,
und die Literatur über Wunderkinder entwickelt
Respekt vor einer pädagogisch nicht greifbaren
Begabung, die nur als natürliche Ressource verstanden
werden kann. In dieser Konstellation entwickelte
sich allmählich ein nicht konfessionell gebundenes
Verständnis für Kinder und ihre Natur, mit dem sich

in sehr verschiedenen Hinsichten "Reformpädagogik"

verband, etwa eine Erziehung mit und zu
laizistischer Moral, die ganzheitliche Auffassung von

Körper und Seele oder die Förderung von herausgehobenen

Begabungen, die allesamt mit dem Topos
der "Natur des Kindes" zusammengebracht wurden.

ZpH Jg. 8 (2002), H. 1


	"Reformpädagogik" vor Rousseau?

