
Zeitschrift: Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pädagogische Hochschule Zürich

Band: 8 (2002)

Heft: 2

Artikel: Erziehung als Erlösung : religiöse Dimensionen der Reformpädagogik

Autor: Baader, Meike Sophia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901829

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erziehung als Erlösung:
religiöse Dimensionen der

Reformpädagogik
(Red.) Die zentralen Impulse erhielt die
neuzeitliche Pädagogik aus der Überwindung
ihrer religösen Grundlagen, insbesondere

jener des Glaubens an die Erbsünde. Die

zahlreichen pädagogischen Konzepte, die in

der Folge entwickelt werden konnten, wurden

von der Geschichtsschreibung der

Pädagogik oft vorschnell als säkulare

Entwicklung gedeutet, wozu der Unterschied

von Religiosität und Konfessionalität
ausgeblendet werden musste. Meike Sophia Baader

zeigt im folgenden Beitrag am Beispiel
der Reformpädagogik, dass die Berücksichtigung

dieses Unterschiedes religiöse Dimensionen

der Pädagogik an den Tag bringt, die

lange Zeit unterschätzt oder gar negiert
worden waren.

Meike Sophia Baader

Die
religiösen Dimensionen von Reform¬

pädagogik sind offensichtlich. Gleichwohl
sind sie bisher wenig untersucht und

systematisch rekonstruiert, auch wenn Jürgen Oelkers
bereits in seiner "Dogmengeschichte" der
Reformpädagogik eine "Religionskritik" gefordert und
betont hat, dass hinter fast allen reformpädagogischen

Entwürfen religiöse Erwartungen ständen

(Oelkers 1996, S. 191 ff.). Um diese jedoch in den
Blick zu bekommen, bedarf es eines weiten
Religionsbegriffes, der Religion nicht mit Konfession

gleichsetzt. Gegenüber einer stark an den Konfessionen

orientierten Religiosität zeigten sich nämlich
viele reformpädagogische Ansätze eher kritisch.
Auch aus diesem Grund wurde die ihnen eigene
Religiosität gerne übersehen.

War die Religion für die Geistes- und
Sozialwissenschaften in Deutschland seit den späten sechziger

Jahren ein eher marginales Thema, so lässt sich

zur Zeit eine neue Aufmerksamkeit für das Religiöse

sowohl in der Soziologie als auch in der Philosophie

und der Geschichtswissenschaft beobachten.
Diese geht einher mit Kritik einerseits an einem
verengten Säkularisierungsbegriff, andererseits an der
Gleichsetzung von Moderne und säkularisierter
Gesellschaft. Gegen diese einfache Parallelisierung

spricht bereits der Blick in die USA: eine moderne
Gesellschaft, in der Religion gleichwohl eine wichtige

Rolle spielt.
Auch wenn "die Genese der Pädagogik aus dem

Geist der Theologie" grundsätzlich unbestritten
scheint, wie Tenorth bemerkt, bedarf es genauer
Untersuchungen, um den Zusammenhang zwischen
Religion und Pädagogik für einzelne Epochen und
Ansätze zu konkretisieren und historisch zu kontex-
tualisieren (Tenorth 2000). Wird dabei allerdings a

priori von einer Perspektive der "Religionskritik"
ausgegangen, so kann diese normative Sicht eine
exakte historische Kontextualisierung geradezu
erschweren. Diese ist jedoch eine wichtige Voraussetzung,

um die Traditionen und Filiationen freizulegen,

die in die Religiosität pädagogischer Konzepte
eingehen. Die Religiosität der Reformpädagogik
um 1900 ist also im Zusammenhang mit den Debatten

um Religion und Religiosität zu sehen, wie sie

um die Jahrhundertwende geführt wurden.

1. Religiöse Dimensionen von
Reformpädagogik 1880-1930

Von
der "schmalen Basis individueller religiö¬

ser Erfahrung" im Vergleich zur Sicherheit,
die ein konfessionell gegründeter Glaube

bietet, berichtet die Odenwaldschullehrerin Alwine
von Keller in ihrer etwa 1950 geschriebenen
Autobiographie (Keller 1950, S. 141). Klaus Mann, der
Anfang der zwanziger Jahre an der Odenwaldschule

Schüler von Keller war, beschreibt seine Zeit dort
als Zeit "ununterbrochener religiöser Verzückung"
und "mystischer Stimmung" (Mann 2000, S. 180).
Ellen Key, die der Begründer der Odenwaldschule,
Paul Geheeb, als Vordenkerin seiner Schule bezeichnet,

fordert in ihrer Schrift 'Das Jahrhundert des

Kindes' (dt. 1902) eine neue Religiosität. Den
existierenden schulischen Religionsunterricht hingegen
bezeichnet sie als "das demoralisierendste
Moment" der gesamten Schule ihrer Zeit. Religiosität,
so Key, sei jedoch die Voraussetzung für die Ausbildung

von Idealen und von Moral. Eine neue Religion,

die nietzscheanisch inspirierte Schwedin
bezeichnet sie in ihrer gleichnamigen Schrift von 1906
als "Lebensglaube", müsse vor allem anderen
individuell sein (Key 1992, S. 202-210; Key 1906).1 Auch
in der reformpädagogisch ausgerichteten
Denkschrift der Bremer Lehrervereinigung aus dem Jahre
1905 geht es um die Abschaffung des konfessionell

ZpH Jg. 8 (2002), H. 2 89



gebundenen schulischen Religionsunterrichtes.
Begründet wird dies jedoch mit der Rettung des

Religiösen, das durch den konfessionellen Religionsunterricht

zerstört würde. In diesem Zusammenhang
wird unter anderem die Meinung vertreten, dass
aller Unterricht religiös sein müsse (Koerrenz/Collmar
1994, S. 25-36)2. 1927 erklärt Paul Geheeb, dass es

zu den vornehmsten und heiligsten Aufgaben der
Odenwaldschule gehöre, jene ursprüngliche und
überkonfessionelle Religiosität zu entwickeln, an
die er glaube (Geheeb 1927, S. 40-45).3 Religiosität,
so Ellen Schwitalski in ihrer Studie zur Odenwaldschule

um 1900, habe dort eine wichtige Rolle

gespielt, auch wenn man sich von einem konfessionell
ausgerichteten Religionsverständnis distanziert hat
(Schwitalski 2002).

In den angeführten Äusserungen, die alle
reformpädagogischen Zusammenhängen entstammen, ist

von Religion und Religiosität die Rede, aber es geht
dabei immer um Formen von Religiosität, die sich

nicht an den Kirchen orientieren. In der Rezeption
wird diese Ablehnung institutionalisierter Formen
des Glaubens beziehungsweise die Ablehnung
christlicher Dogmen häufig mit Areligiosität, Religions-

oder Christentumsferne gleichgesetzt.
Angemessener dagegen ist ein Religionsverständnis, das

Religion nicht mit Konfession, Kirche und Theologie
identifiziert.

Will man die religiösen Dimensionen der
Reformpädagogik erforschen, so bieten sich vier Ebenen
der Analyse an:
1. Wie haben sich Reformpädagogen und -pädagoginnen

grundsätzlich zu Fragen der Religion
geäussert?

2. Welche Stellung haben Sie zum schulischen Reli¬

gionsunterricht eingenommen?
3. Wie sahen die Praxisformen schulischen Religi¬

onsunterrichtes an reformpädagogischen Schulen,

etwa den Landerziehungsheimen, aus?

4. Inwiefern sind reformpädagogische Konzepte
von religiöser Terminologie, religiöser Metapho-
rik und Semantik geprägt? Hierzu gehört etwa
die Rede vom "heiligen Kind" (Key, Montessori),
von der "Heiligkeit der Jugend" (Wyneken), vom
"Kind als Offenbarung des Göttlichen" (Montessori)

oder "von der Erziehung als Erlösung" (Key,

Lietz, Wyneken, Montessori).

2. Transformationen des Religiösen in der
Moderne

Einen
weiten Religionsbegriff, der sich zur Ana¬

lyse der Religiosität von Reformpädagogik
anbietet, hat Thomas Luckmann in seiner Studie

'Die unsichtbare Religion' vorgelegt (Luckmann
1991). Nach Luckmann, der einen funktionalen,
phänomenologischen und wissenssoziologischen
Religionsbegriff entwickelt, geht es in der Religion
um Transzendenz und deren Thematisierung. Dies

deckt sich mit der funktionalen Definition von
Religion, wie Niklas Luhmann sie in seiner 'Religion der

Gesellschaft' vorgelegt hat (Luhmann 2000). Im
System der Religion, so Luhmann, gehe es um die
Differenz von Transzendenz und Immanenz.
Luckmann allerdings fundiert seinen Religionsbegriff
anthropologisch, wenn er bemerkt, dass es bei Fragen

der Religion und des Religiösen um die Bewältigung

des anthropologischen Problems von
"Transzendenzerfahrungen" geht. Luhmann hingegen
interessiert sich bekanntermassen nicht für
anthropologische Begründungen, sondern fragt nach den
Strukturen des Kommunikationssystems, in dem die

Opposition Immanenz/Transzendenz bearbeitet
wird. Religion sei zunächst das, was sich selbst als

Religion beschreibe: "Von der katholischen Kirche

zum Voodoo-Kult, vom Inkarnationsglauben der
Spiritisten bis zum Zen-Buddhismus: es ist immer
Religion" (ebd., S. 273).

Beide Soziologen gehen davon aus, dass die These

vom Verschwinden der Religion in der Moderne
und ihrem Funktionsverlust unangemessen ist.

Allerdings werde die Religion, so Luhmann, zu einem

System neben anderen und ist nicht mehr die allen
anderen Bereichen übergeordnete Lebensmacht.
Die grössten Herausforderungen für die Religion in

der Moderne sind der Individualismus und der
Vergleich der Kulturen, durch den Religion zunehmend
dem Bereich der "Kultur" zugeschlagen wird, sowie
die Wissenschaft.

Luckmann vertritt, dass die Religion in der
Moderne sich gerade durch ihre Unsichtbarkeit
auszeichne. Diese hänge unter anderem mit ihrer
Institutionenferne zusammen und sei deshalb für einen
soziologischen Religionsbegriff, der Religion in erster

Linie mit Institutionen gleichsetze, nicht zu
identifizieren. Die Moderne, so Luckmann, hat neue
Formen des Religiösen hervorgebracht, die
marktorientiert, individuell, privatistisch, synkretistisch,
pluralisiert und diesseitsorientiert sind. Das

Verschwinden institutionalisierter Formen religiöser
Praktiken sei durch die wachsende Bedeutung von
"Kulten" und kultischen Handlungen ersetzt.
Religiöse Strukturen würden zunehmend von nicht-religiösen

Strukturen getragen, die um das Subjekt,
seine Identität oder seine Selbstverwirklichung
kreisten. In den Industriegesellschaften bestehe der
"Heilige Kosmos", verstanden als "System letzter
Bedeutungen", nicht mehr aus einem in sich

geschlossenen Universum und einer verpflichtenden
Hierarchie von Normen, sondern sei ein "Warenlager"

letzter Bedeutungen. Damit verflüchtigt sich

die Religion ins Religiöse. Dies geht mit einer
"Schrumpfung von Transzendenzen" einher (Luckmann

1991, S. 144-163).
Jene neuen synkretistischen Formen des Religiösen,

auf die Luckmann aufmerksam macht, bilden
sich jedoch bereits um 1900 heraus und greifen dabei

wiederum auf ältere Traditionen zurück, die in

der Mystik, im deutschen Pietismus, in der Romantik
und in den freireligiösen Bewegungen um 1848 ihre
Wurzeln haben. Wenn Ellen Key im 'Jahrhundert
des Kindes' dazu auffordert, sich aus den Weltreli-

ZpH Jg. 8 (2002), H. 2



gionen das herauszusuchen, was am besten zur
Architektur der eigenen Persönlichkeit passt, dann
manifestiert sich darin genau jenes Verhältnis zur
Religion, das Luckmann als synkretistisch und
individualistisch beschrieben hat (Key 1992, S. 207). Das,

was heute gerne als postmoderne Bricolage-Religion
bezeichnet wird, existierte also bereits um 1900.

Eine jener neuen Formen des Religiösen, die sich

um die Jahrhundertwende herausbildete, ist etwa
die Theosophie, die sowohl für die Lebensreformbewegungen

als auch für die Reformpädagogik
prägend war, beispielsweise in der Person Maria
Montessoris und Rudolf Steiners, aber auch Ellen

Key räsonierte über die Theosophie. Diese ist geradezu

exemplarisch für den Synkretismus neuer
Formen des Religiösen, denn sie zielte auf das, was im

Kern allen Weltreligionen gemeinsam ist. Die

Theosophie wird auch in der bahnbrechenden Studie
'Die Vielfalt religiöser Erfahrung' (1902, dt. 1907)

des amerikanischen Religionspsychologen und

Pragmatisten William James diskutiert. James fragt
nämlich gleichfalls danach, was allen Religionen
gemeinsam ist, und interessiert sich dabei für die
subjektive Seite der religiösen Erfahrung. Auch er
entfaltet einen weiten, individuellen und pluralen
Religionsbegriff jenseits von Lehren, Dogmen,
Glaubenssystemen und Institutionalisierungsfor-
men. Für James handelt es sich immer dann um
Religion, wenn es um die Gefühle von Menschen geht,
"die von sich selbst glauben, dass sie in Beziehung
zum Göttlichen stehen" (James 1997, S. 63f.). James

geht davon aus, dass die religiöse Erfahrung die
Individuen stabilisiere und ihr Leben erleichtere. Darin

sieht der Pragmatist und Darwinanhänger
James, der von der Darwinistin und Reformpädagogin
Key rezipiert wurde, die Funktion der Religion für
die menschliche Evolution.

3. Die religiösen Dimensionen der
Lebensreformbewegung

Fragen
der Religion, der religiösen Orientierun¬

gen und der konfessionellen Differenzen
haben um die Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert

in Deutschland eine eminente Bedeutung
gespielt. Peter Gay etwa spricht von der "quasireligiösen

Atmosphäre der Jahrhundertwende" (Gay
1997, S. 386). Konfessionelle und religiöse Differenzen

scheinen nach der Reichsgründung von 1871

sogar eine grössere Bedeutung zu erhalten als vor
1871, denn zur Zeit der nationalen Einigung wurde
das Überkonfessionelle stärker betont.

Religiöse Suchbewegungen haben auch die

Lebensreformbewegungen um 1900 ausgezeichnet,
mit denen die reformpädagogischen Bewegungen
sowohl personell als auch ideell und konzeptionell
aufs engste verbunden waren. Religion, so der
Historiker Thomas Nipperdey, sei ein Thema aller
"Lebens- und Reformreflektierer" um 1900 in Deutschland

gewesen. In diesem Zusammenhang spricht
Nipperdey von der "vagierenden Religiosität" der

Abb. 7: Eine Ikone der Lebensreformbewegung: Das

"Lichtgebet" (1913) von Hugo Höppner, genannt Fidus.

In: Jonas Frecot/ Johann Friedrich Geist/Diethart Krebs:
Fidus 1868-1948. Zur ästhetischen Praxis bürgerlicher
Fluchtbewegungen. Hamburg 1997

Lebensreformbewegungen, die sich vor allem durch
eine "Welt- und Lebensfrömmigkeit" und durch
"latenten Pantheismus" auszeichne. Diese "vagie-
rende Religiosität", ausser- und randkirchlicher Natur,

die sich besonders seit der Jahrhundertwende
im bürgerlichen Milieu beobachten lässt - Nipperdey

nennt sie auch "religiöse Gestimmtheit" -, sei

auf ein Bedürfnis nach Religiosität zurückzuführen,
das personell zwei Wurzeln habe: Einmal seien es

Theologen, Intellektuelle und das randkirchliche
Publikum, Noch-Christen, die die Kirchen kritisieren,

aber zugleich religiöse Überzeugungen
propagierten. Dann habe es die säkularen Nicht-(mehr)-
Christen gegeben, die jedoch, anders als die älteren
aufgeklärten Rationalisten, zugleich eigene religiöse

Überzeugungen propagierten und eine "post-
szientifistische, postrationalistische Position im
Zeichen Nietzsches oder des Ästhetizismus" einnähmen,

"christentumsfern, aber doch vom Stachel der
christlichen Erinnerung angetrieben". Charakteristisch

sei, dass diese Aufbrüche um 1900, die sich

sowohl gegen die etablierte Religion als auch gegen
die Nicht-Religion richteten, von rechts nach links
reichten und teilweise auch merkwürdig gemischt
seien (Nipperdey 1990, S. 121, S. 521).4

Von der latenten Religiosität der Lebensreformbewegung

zeugt auch ihre Ikone, das "Lichtgebet"
des Jugendstilkünstlers Hugo Höppener, genannt
Fidus (siehe Abb. 1). Fidus war Illustrator der
Lebensreformbewegung und selbst Mitglied zahlrei-

ZpH Jg. 8 (2002), H. 2



cher lebensreformerischer Vereine und dort
zugleich auf der Suche nach neuen Formen des

Religiösen. Seit 1908 etwa war er Mitglied einer
organisierten Glaubensgemeinschaft, den
sogenannten Germanengläubigen oder Deutschchristen,

zugleich war er Anhänger der Theosophie,
praktizierte Formen einer zoroastrischen Religiosität

und wollte schliesslich auch mit seiner Kunst eine

neue Religion verkünden. Sein 'Lichtgebet' hing
vor und nach dem ersten Weltkrieg angeblich in
jedem zehnten deutschen Bürgerhaushalt. Die

Rezeptionsgeschichte des Bildes verweist auf ein breites
Spektrum, unabhängig von politischen Orientierungen.

Die auf dem Bild thematisierte Naturreligion
und die Sakralisierung des Körpers waren für ein
breites Publikum anschlussfähig. Dabei wurde die

"religiöse Gestimmtheit" des Bildes in der Rezeption

durchaus zur Kenntnis genommen (Baader
2001).

An den Aufbrüchen und Suchbewegungen nach

neuen Formen des Religiösen um 1900 partizipierten

auch Reformpädagoginnen und -pädagogen:
Ellen Key etwa wollte mit ihrem "Lebensglauben"
eine neue Religion begründen, Maria Montessori

war seit 1899 Mitglied der Theosophischen Vereinigung,

Paul Geheeb war Anhänger der sogenannten
Egidy-Bewegung, die auf Moritz von Egidy zurückging

und ein Christentum der Tat proklamierte. Gustav

Wyneken orientierte sich eher an einer nietz-
scheanisch inspirierten Kunstreligion der Zukunft,
ein wichtiger Bezugspunkt für ihn war Carl Spitte-
lers 'Olympischer Frühling', und Flermann Lietz
schliesslich vertrat einen völkisch gefärbten
Protestantismus.5 Eine für die Pädagogik wichtige
Strömung war auch der Monismus, der in Deutschland
durch Haeckels Darwin-Rezeption und sein
Verständnis des Monismus als Band zwischen "Wissenschaft

und Religion" geprägt war (Haeckel 1893).

Darüber hinaus spielte die Orientierung an asiatischen

Formen von Religion eine Rolle, sowohl bei

Key und Geheeb als auch bei Wyneken oder bei
dem psychoanalytisch orientierten Lehrer Werner
Zimmermann, der 1921 ein Buch mit dem Titel
'Lichtwärts. Erlösende Erziehung' schrieb, dessen

Erstausgabe Fidus' 'Lichtgebet' zierte (Zimmermann
1921). Asiatische Religionen waren für die
Lebensreformbewegungen attraktiv. An ihnen wurde die
Idee der Selbsterlösung hervorgehoben, dass sie ohne

Vermittler und Institutionen auskämen und dass

Buddha ein erleuchteter Mensch und kein Gott sei.

Betont wurde auch die Lehre von der Alleinheit.
Der Buddhismus kam der Sehnsucht nach einer
diesseitigen und institutionenfernen Religiosität ohne
Gott entgegen. Darüber hinaus interessierten an
asiatischen Religionen deren Körpertechniken, die
in den Körperkult der Lebensreformbewegung und
ihre "körperreligiöse Praxis" eingingen, die Fidus'

'Lichtgebet' exemplarisch thematisiert.6 Luckmann
sieht die Sakralisierung des Körpers in der Moderne
in einem engen Zusammenhang mit der Privatisierung

des Religiösen (Luckmann 1991). Dies wiede¬

rum ist für die Geschichte der Reformpädagogik
durchaus von Belang, da die Körperkultur der
Lebensreformbewegung in die Reformpädagogik ein-
floss, etwa wenn in Geheebs Odenwaldschule die

morgendliche Nacktgymnastik, "Luftbad" genannt,
zur Strukturierung des Tagesablaufes beitrug. Für
Gustav Wyneken war "das neue Körpergefühl"
wesentliches Charakteristikum der 'Freien
Schulgemeinschaft' Wickersdorf. Es soll bei Bewegung,
Sport, Spiel und Tanz praktiziert werden.7 Die

Körperkultur der Lebensreform und Reformpädagogik
kann als Teil einer "performativen Wende" der Kultur

bezeichnet werden, die die Zeit um 1900
auszeichnete. Mit der "performativen Wende" wird eine

Verschiebung innerhalb der Kultur von der
Orientierung am Text zur Orientierung an der
Aufführung beziehungsweise zur Performanz beschrieben.8

4. Reformpädagogische Kritik am konfessionellen

Religionsunterricht: Alle Stunden
sollen Religionsstunden werden

Wie
gross der Einfluss der Kirche und der

beiden grossen Konfessionen um die
Jahrhundertwende in Deutschland noch

war, zeigt sich beim Blick auf das Schulwesen. Die

konfessionelle Ausrichtung vor allem des niedrigen
Schulwesens war im Kaiserreich immer wieder An-
lass zu schulpolitischen Auseinandersetzungen.9
Einer der Flöhepunkte der öffentlichen Auseinandersetzungen

um den konfessionell gebundenen
Religionsunterricht waren Kontroversen um eine
Denkschrift der Bremer Lehrervereinigung zum
schulischen Religionsunterricht aus dem Jahre 1905.

Anlässlich dieser Denkschrift wurden 80 Gutachten

von Personen aus dem öffentlichen Leben zur Frage
des schulischen Religionsunterrichtes eingeholt, unter

anderem von Hanns Heinz Ewers, Hans Fischer,

Carl Götze, Ludwig Gurlitt, Ellen Key, Hermann
Lietz, Paul Natorp, Johannes Langermann und Heinrich

und Wilhelm Scharrelmann, Rainer Maria Rilke,
Ernst Haeckel (Koerrenz/Collmar 1994, Gansberg
1906).

Die Kritik der 1905 gegründeten Bremer 'Vereinigung

für Schulreform' am schulischen Religionsunterricht

ging als "Bremer Schulstreit" in die
Geschichte der Pädagogik ein.10 Auslöser für die
Kontroversen um und Initiativen gegen den schulischen

Religionsunterricht war unter anderem der
Protest Bremer Lehrer gegen das Verhalten eines

Schulinspektors. Dabei ging es um die Gewissensfreiheit

der Lehrer, um den Religionsunterricht und

um die geistliche Schulaufsicht (Bloth 1961, S. 49ff.).
Analysiert man ein in diesem Zusammenhang

verfasstes Rundschreiben der Bremer Lehrervereinigung,

ihre Denkschrift und die Gutachten, so

kommt man zu folgenden Ergebnissen:
Mit Darwin, Haeckel und Nietzsche wird begründet,

dass ein konfessionell gebundener Religionsunterricht

nicht mehr zeitgemäss sei. Während Nietz-

ZpH Jg. 8 (2002), H. 2



sehe als Kronzeuge für die Idee der Selbstbehauptung

angeführt wird, erscheint Haeckel als

Kronzeuge für eine naturwissenschaftliche und moderne,

monistische Weltsicht. Die Forderung nach

Abschaffung eines konfessionell gebundenen
schulischen Religionsunterrichtes erfolgt fast ausnahmslos

im Namen der Rettung des Religiösen.
Umstritten hingegen ist die Frage nach dem

Ersatz, die Frage also, was an die Stelle des
Religionsunterrichtes treten soll. Hier variieren die Vorschläge

von Religionsgeschichte über Kunst- und
Literaturunterricht bis zu Weltanschauungsunterricht

oder Sozial- und Lebenskunde. In einigen
Gutachten bringt die Forderung nach Abschaffung des

Religionsunterrichtes die Sakralisierung des gesamten

Schulunterrichtes und des gesamten
Fächerspektrums mit sich. Exemplarisch dafür stehen die
Sätze aus einem der Gutachten: "Religiöses Leben
und Empfinden aber soll die Frucht allen Unterrichts

sein. Alle Stunden sollen in diesem Sinne zu

Religionsstunden werden."11 Dieses Argumentationsmuster,

wonach die Abschaffung der konfessionellen

Ausrichtung von Schule zur Folge haben soll,
dass der gesamte Schulunterricht zu einer religiösen
Veranstaltung, Schule grundsätzlich zur "religiösen
Schule" werden soll, ist keineswegs singulär. Ein

extremes Beispiel für dieses Konzept findet sich bei

Adolf Grimme, bis 1925 Mitglied des 'Bundes
entschiedener Schulreformer', von 1930-32 preussi-
scher Kultusminister und Mitglied der SPD. Grimmes

'religiöse Schule', so der Titel eines Vortrages von
1923, ist eine durch und durch religiös geprägte
Schule, wobei die dort in allen Unterrichtsstunden
praktizierte Religiosität Ausdruck einer neuen
Konfession sein soll. Grimme ermutigt zur neuen
Konfession unter Verweis auf den Mann aus Nazareth
und auf Luther, beide Begründer einer neuen
Religion. Die Zeit sei reif für neue Formen. Träger dieser

neuen Religion sei die Jugend, die neue Religion sei

monistisch und wirke sich sozialistisch aus. Sie sei

die reine Christusschau. Die neue Schule solle
Christusschule heissen, und das Wunschbild, auf das sich

der Blick der Kinder lenken solle, sei der "schlackenfreie

reine Christus". Grimme möchte zu einer neuen

"Christusidee" vordringen. Bei deren Beschreibung

bedient er sich einer nietzscheanisch geprägten

Terminologie: "Für den, der Christus schaut, ist,

was er auch erreicht, nur eine Brücke, über die seine
Seele wandert in das Land des Lichts." Christusschau
erscheint hier als Brücke auf dem Weg zum
Übermenschen. Auch das Motto der Jugendbewegung
"Rein bleiben und reif werden" deutet Grimme im

Sinne seiner Christologie: Reinheit verweise auf die
Reinheit Christi, reif werden beinhalte die Forderung,

sich Christus anzunähern. Als preussischer
Kultusminister förderte Grimme die
Landerziehungsheime.12

Schule als religiöser Ort, Unterricht und Erziehung

als religiöse Liturgie, diese Vorstellung findet
sich auch bei Hermann Lietz. Die ideale Schule 'Em-

lohstobba' beschreibt er als Schule, in der die Religi¬

on nicht vom Leben getrennt sei, in der jede
Schulstunde zugleich "Gottesdienst" sei. Dabei wird der
Lehrer zum "Priester", zum "Prophetenjünger".
Das Vorbild ist Jesus, und die Schüler sollen diesen
in ihrem Lehrer sehen: "Jeden der Lehrer sollen sie
das tun sehen, was Jesus seinen Jüngern und allen
Menschen tat: vergeben, helfen, bessern, heilen,
trösten, ermutigen, lieben." Religionsstunden würden

nicht erteilt, sondern ausgeübt. "Der Unterschied

von Schüler und Lehrer ist in ihr überhaupt
geschwunden. Hier sollen sich gegenüberstehen
höchstens Propheten oder Apostel und Jünger, Per-
fecti und Novizen" (Lietz 1897, S. 50-60).13

Die von Lietz vertretene Aufhebung der Trennung

von Religion und Leben, die Sichtweise,
wonach das gesamte Leben Religion und Religion
Leben sei, findet sich in mehreren Gutachten.14

Religion, so wird wiederholt vertreten, könne nicht
gelehrt, sondern nur vorgelebt werden. Deshalb
komme der religiösen Persönlichkeit die entscheidende

Funktion bei der Vermittlung von Religion
zu. Die Persönlichkeit spielt in der Debatte um Schule

und Religion eine wichtige Rolle. Dabei geht es

sowohl um die Persönlichkeit des Lehrers als auch

um die des Schülers und um die der Eltern. Und
schliesslich geht es um die Konfrontation mit
Persönlichkeiten der Geschichte und in diesem
Zusammenhang besonders um die Persönlichkeit Jesu.

"Die Persönlichkeit Jesu hat in anderen Persönlichkeiten

das Feuer der Religion entzündet. So muss es

auch heute gemacht werden, wenn das Feuer
überhaupt entzündet werden soll. Also nicht 'religiöser
Stoff', sondern religiöse Persönlichkeiten" (Koer-
renz/Collmar 1994, S. 43). Diese Sätze aus dem
Gutachten Langermanns sind exemplarisch. Die Idee

von der Wichtigkeit der Persönlichkeit des Lehrers,
die für die Reformpädagogik zentral ist, wird
besonders im Zusammenhang mit der Debatte um den
schulischen Religionsunterricht entwickelt, da es bei

Religion um das Gefühl gehe und dies nur über die
Persönlichkeit vermittelt werden könne.

Religion und Religiosität werden in erster Linie in

einer romantischen Tradition gesehen und als

Angelegenheit des Gefühls, der Empfindungen und
der Erlebnisse behandelt. Deshalb ist die Vermittlung

von Religion in besonderer Weise mit der
Persönlichkeit des Lehrenden verbunden. Diese

Argumentationsfigur, wonach die Persönlichkeit des

Lehrers das entscheidende ist, verbunden mit der
Kritik an einem erstarrten, zum blossen Kanon
geronnenen Stoff, wird auf andere Fächer übertragen.

Zentral ist in diesem Zusammenhang die
Kategorie "Leben". Die Schule solle sich am Leben

orientieren. "Leben" ist ein wichtiges Argument in

den meisten Gutachten, dieses wird sakralisiert,
indem das Leben selbst zur Religion erhoben wird.
Exemplarisch ist dies an Heinrich Scharrelmanns Satz

abzulesen: Die Kinder sollten durch "Lebenskunde"
den denkbar besten Religionsunterricht erhalten.
Zugleich treten Kunst und Literatur an die Stelle der

Religion, die Ästhetik löst die Religion ab. Dieser

ZpH Jg. 8 (2002), H. 2



Prozess, der charakteristisch für die Zeit um 1900 ist,

spiegelt sich auch in der Debatte um den schulischen

Religionsunterricht. Bei der Forderung, die
Religion durch Literatur oder Kunst zu ersetzen,
spielt nicht zuletzt die Formel von der grösseren
"Kindgemässheit" eine wichtige Rolle. In diesem

Zusammenhang wird auch die Formel "vom Kinde
aus" verwendet, die 1908 bei der Gründung des

'Bundes für Schulreform' als Schlagwort verkündet
wurde. In einem Aufruf des 1912 in Jena gegründeten

'Bund der Reform des Religionsunterrichtes'
heisst es: "Ist Religion lehrbar? - Ist 'Religion'
überhaupt etwas für 'Kinder'? - Muss unsere Losung
sein: 'Fort mit dem Religionsunterricht'! oder:
'Neugestaltung des Religionsunterrichts'? - Was heisst

'Religionsunterricht vom Kinde aus'?"15

Darüber hinaus eröffnet die Forderung nach Re-

formierung und Ersetzung des Religionsunterrichtes
auch Spielräume für völkische und antijudaische

Argumentationsfiguren. In diesem Zusammenhang
wird ebenfalls die "Kindgemässheit" argumentativ
ins Feld geführt: Um die Religion "kindertümlicher"
zu gestalten, müsse die Schulbibel "volkstümlicher"
werden, dafür aber bedürfe es der "Ausmerzung
alles Perversen und sinnlich Ungeheuerlichen dieses

orientalischen Buches", schreibt Fritz Gansberg, der
in der pädagogischen Plistoriographie als "Demokrat"

bezeichnet wird (Koerrenz/Collmar 1994, S.

65, S. 53). Insgesamt fällt auf, dass in den Gutachten,

im Gegensatz zur Denkschrift, nicht mit politischen

oder rechtlichen Kategorien, etwa der Trennung

von Kirche und Staat oder der Religions- und
Gewissensfreiheit, argumentiert wird.

Für Bremen, so lässt sich festhalten, bilden die
skizzierten Auseinandersetzungen um den schulischen

Religionsunterricht den Auftakt
reformpädagogischer Initiativen.

5. Kult um die Persönlichkeit um 1900 und
Erziehung zu Persönlichkeit

eformpädagogik will den ganzen Menschen,
seine Seele, seine Moral und seine Persönlichkeit

bilden. Der Unterrichtsschule wird die
Erziehungsschule entgegengesetzt. Die Erziehung zu
starken Persönlichkeiten ist etwa das Ziel bei Key,

aber auch in den Überlegungen von Gurlitt, Gansberg

und Scharrelmann spielt sie eine Rolle. 1896

erschien in Deutschland die Schrift von Ernst Linde
'Die Persönlichkeits-Pädagogik', wonach die

Persönlichkeitsbildung der höchste Auftrag der Schule

sein soll. Deshalb sollte auch bei Linde jede
Unterrichtsstunde zur "Weihestunde" werden. Lindes
Schrift wurde stark rezipiert, sie erschien bis 1920 in

fünf Auflagen. Wegweisend war das Schlagwort
von der "Persönlichkeitsbildung" auch für die
Reformpädagogik.

Die pädagogischen Debatten um die Erziehung
zur Persönlichkeit waren jedoch in den Kontext
einer grösseren Debatte um die Persönlichkeit und
die "Persönlichkeitskultur" eingebettet. Flierbei

handelt es sich um eine kulturkritische Diskussion,
in der die Moderne für die Zerstörung der freien
Persönlichkeit oder die "Entpersönlichung"
verantwortlich gemacht wurde. Nur durch starke
Persönlichkeiten könne die Krise der Kultur überwunden
werden. Diese Debatte wurde unter anderem im

Umfeld der liberalen protestantischen Theologie
geführt, reichte aber weit in die Kulturwissenschaften

hinein. Zentral war dabei die Vorstellung von
der Erlösung der Kultur durch die (religiöse) Persönlichkeit

(Graf 1989). Wie diese religiöse Persönlichkeit

aussehen sollte, ob sie eher neureligiös oder an
der christlichen Lehre orientiert sein sollte, variierte.

Jedenfalls ist es erstaunlich, wie sehr auch aus
den Reihen der liberalen protestantischen Theologie

auf die Erneuerung der Kultur durch eine neureligiöse

Persönlichkeit, etwa im Geiste Nietzsches,

gesetzt wurde.
Der Glaube an die Erneuerung der Kultur durch

die Persönlichkeit, wie er sich in Wynekens Konzept
von "Jugendkultur" findet, und die Bedeutung, die

Reformpädagogen der Erziehung zur sittlichen und

religiösen Persönlichkeit beimassen, sind durchaus
im Zusammenhang mit jenen protestantisch
geprägten Debatten über die Persönlichkeit zu sehen.
Schliesslich haben alle drei Begründer von
Landerziehungsheimen, Lietz, Wyneken und Geheeb,
protestantische Theologie studiert. Lietz und Geheeb
haben sich in Jena im Seminar des liberalen Theologen

Lipsius kennen gelernt.

6. Religiosität an der Odenwaldschule und in
anderen Landerziehungsheimen

ie Distanzierung vom konfessionellen schulischen

Religionsunterricht gehörte, wie bei

anderen Landerziehungsheimen auch, zum
Schulprofil der Odenwaldschule. Sowohl in der
1906 von Wyneken und Geheeb gegründeten 'Freien

Schulgemeinde Wickersdorf' als auch in der
Odenwaldschule Geheebs wurde Unterricht in

Religionsgeschichte erteilt. In beiden Schulen übernahmen

die Schulleiter selbst diesen Unterricht. Wyneken

schrieb über Wickersdorf, "der Grundzug der

ganzen Schule" sei, "an der Verwirklichung eines

göttlichen Reiches mitzuarbeiten" (Wyneken 1922,
S. 139). Für Piermann Lietz zielte die ideale Schule

'Emblohstobba' auf die "Rettung und Erlösung der
Menschheit" (Lietz 1897, S. 73). Wie eingangs
erwähnt, bezeichnete Geheeb die Erziehung zu einer
ursprünglichen und überkonfessionellen Religiosität

als höchstes Ziel der Odenwaldschule. In der
Erläuterung dessen, was damit gemeint sei, zeigte
sich Geheeb allerdings eher zurückhaltend und
distanzierte sich von "religiöser Belehrung" (Schäfer
1970, S. 35ff.).

Rekonstruieren wir Geheebs eigene Religiosität,
so orientierte sie sich an Vorstellungen von einem
überkonfessionellen Christentum, an der Mystik, an

Naturreligion und an Elementen asiatischer Religiosität.

Gerne etwa liess er sich mit Rabindranath Ta-

ZpH Jg. 8 (2002), H. 2



Abb. 2: Weihnachtsspiel an der
Odenwaldschule. In der Mitte Paul
Geheeb als "Gottvater".
In: Klaus Mann: Kind dieser Zeit.
Reinbek 2000

gore abbilden, der 1901 eine Schule in Bengalen
gründete, um indische und europäische Erziehungsmethoden

zu verbinden. Klaus Mann schrieb über
die Odenwaldschule: "Die Götter des Ortes waren,
ausser Goethe und Plato, Buddha und ein nicht so

sehr römisch als orientalisch stilisierter Jesus Christus."

Geheebs "Symphatien fürs indische Wesen, für
die indische Philosophie", so Mann, "beeinflussten
deutlich den Geist seiner Schule." Mann berichtet in

diesem Zusammenhang von einem Kursus über
indische Mythen und Lehren (Mann 2000, S. 177). Ein

anderes Beispiel für jene Orientierung an Elementen

des Christentums, an Naturreligion, Mystik und
indischer Philosophie findet sich bei Alwine von Keller,

jahrelange Weggefährtin Geheebs, zu deren
"Familie" Klaus Mann anfänglich gehörte. Die
Lektüre von Nietzsche, den frühen Mystikern und
Novalis, berichtet Mann weiter, habe ihn während
seiner Zeit in der Odenwaldschule geprägt. Eine

"mystisch religiöse Verzückung" und eine Art der

"Selbstvergöttlichung" sei "charakteristisch für die
Zeit und den Ort, die sie begünstigen", gewesen
(ebd., S. 180f.).

Neben dem Unterricht in Religionsgeschichte
gab es an der Odenwaldschule eine ganze Reihe
anderer Veranstaltungen, die jener Erziehung zur
Religiosität dienen sollten: die sogenannten
Schulandachten, Feste und Feiern wie etwa das

Weihnachtsspiel (siehe Abb. 2) sowie tägliche Tischgebete.

Die Idee der Andachten hatte Geheeb von Lietz

übernommen, die dieser wiederum in der englischen

Reformschule 'Abbotsholme' kennen gelernt
hatte. Bei Lietz erhalten auch Ausflüge in die Natur
religiöse Weihen und werden durchaus im

Zusammenhang mit Ersatzformen für den konventionellen

schulischen Religionsunterricht gesehen. Lietz

spricht von religiöser Einwirkung bei feierlichen
Gelegenheiten, "sei es, dass wir hinauswandern zum
Wasser, Gebirge, in den Wald, unter den Sternenhimmel.

Immer haben wir zur gleichen Zeit Gottesdienst"

(Lietz 1897, S. 50-60).

7. Die Religiosität von Reformpädagogik:
mehr als nur Semantik

eformpädagogik um 1900 hat entscheidende
Impulse aus den Debatten um Religion und

Religiosität erfahren. Dies bildete eine wichtige

Ergänzung zu der immer wieder vertretenen
These, die "inspirierende Mitte" der Reformpädagogik

sei die Kunsterziehungsbewegung gewesen
(Röhrs 1998, S. 102ff.). Es scheint sogar so, dass die
Kunsterziehungsbewegung selbst im Zusammenhang

mit Transformationen des Religiösen um 1900

zu sehen ist. Dies zeigt sich nicht zuletzt an Vorstellungen,

wonach der Kunstunterricht als Ersatz für
den Religionsunterricht vorgeschlagen wurde, denn
beide würden auf das Gemüt, das Gefühl oder die
Sinne zielen. Auch Fächer wie Religionskunde,
Religionsgeschichte, Ethikunterricht und Lebenskunde,
die ja noch heute kontrovers diskutiert werden,
haben ihre historischen Wurzeln im Zusammenhang
mit der um 1900 im Umfeld der Reformpädagogik
debattierten Frage nach der Ablösung des schulischen

Religionsunterrichtes.
Reformpädagogen und -pädagoginnen

partizipierten an der "vagierenden Religiosität" der
Lebensreformbewegungen und an der Suche nach

neuen Formen des Religiösen in der Moderne. Aus

welchen Momenten sich die "vagierende Religiosität"

zusammensetzte, lässt sich für die
Reformpädagogik spezifizieren. Sie speiste sich aus
Elementen von Christentum und Buddhismus, der

Mystik, eines evolutionären Monismus, der Theosophie,

des Nietzscheanismus, völkischer Religiosität
und Naturreligion. All diese neuen Formen des

Religiösen um 1900 erweisen sich als Antworten auf die

Frage, wie Religiosität nach Darwin und Nietzsche
noch gelebt und begründet werden kann. Allerdings

zeigen sich auch erhebliche Differenzen
zwischen einzelnen Reformpädagoginnen und
-Pädagogen, die einmal mehr die Konstruktion einer
Einheitlichkeit der Reformpädagogik infrage stel-

ZpH Jg. 8 (2002), H. 2 95



Die Odenwaldschule in Oberhambach
bei Heppenheim.
In: Klaus Mann: Kind dieser Zeit. Reinbek

2000

len. Da, wo Reformpädagogik auf den "neuen
Menschen" zielt, ist dieser "neue Mensch" nicht
selten ein "neureligiöser Mensch". Wie dieser gedacht
war, erweist sich jedoch als höchst unterschiedlich:
So ist er bei Lietz eher völkisch, bei Key
monistischevolutionär und nietzscheanisch, verbunden mit
dem Glauben an eine Höherentwicklung des
Menschen, der auch eugenische Massnahmen einschloss,
bei Geheeb naturreligiös und am Buddhismus und
Hinduismus orientiert, bei Wyneken ist die neue
Religiosität ein nietzscheanisches Zukunftsprojekt, bei
Montessori geht es um eine katholisch-theosophi-
sche Religiosität und bei Dewey schliesslich um
Religiosität als Voraussetzung für Demokratie. Damit
spiegelt sich auch im Verhältnis zur Religion und
Religiosität die Vielfalt reformpädagogischer Ansätze.

Die Religiosität der Reformpädagogen lässt sich

darüber hinaus auch im Spannungsfeld von
Gemeinschaftsorientierung und Individualisierung
lesen. Bei Key, Zimmermann oder Alwine von Keller
etwa ist die Religiosität - wie bei William James -
ein wichtiges Moment von Selbstfindung und

Selbstverwirklichung und damit keinesfalls antimodern.

Problematisch ist die Religiosität der
Reformpädagogik nicht, wo sie als Weg der Selbstverwirklichung

erscheint, problematisch ist sie hingegen
dort, wo sie mit Welterlösungsprogrammen, mit
Eugenik, Politik und mit Nationalismus verbunden
wird.

Aus der Untersuchung der religiösen Dimensionen

von Reformpädagogik ergibt sich ein Katalog
von Formulierungen, durch den reformpädagogisches

Handeln sakralisiert wird. Dazu gehören:

- Die Rede vom heiligen Kind (Key, Montessori)

- Die Rede von der Heiligkeit der Jugend
beziehungsweise von der Jugendkultur als religiösem
Kult oder der Jugendbewegung als religiöser
Bewegung (Wyneken, Benjamin)

- Die Figur des Lehrers als Priester (von Keller,
Lietz, Wyneken, Dewey)

- Die Position, dass aller Unterricht religiöser
Unterricht sei beziehungsweise sein müsse (Denkschrift

der Bremer Lehrervereinigung, Lietz, Key)
oder jede Unterrichtsstunde zur "Weihestunde"
werden müsse (Linde)

- Die Figur vom Gottmenschen als Ziel der Erzie¬

hung (Zimmermann)

- Die Rede von der Erziehung als Erlösung (Linde,
Key, Zimmermann, Lietz, Wyneken, Montessori)

- Die Rede, dass letztlich alle Erziehungs- und Bil¬

dungsprozesse religiös seien, da sie auf Transzendenz

zielten (Wyneken)

- Die Position, dass einzig das reformpädagogische
Prinzip der negativen Erziehung und des
Wachsenlassens der "Selbstoffenbarung" der "göttlichen

Lebensmacht" im Kinde gerecht werde, so

etwa in dem Artikel 'Religiöse Erziehung' in dem

einschlägigen reformpädagogischen Erziehungsratgeber

'Das Buch vom Kinde'16

- Die Legitimierung des eigenen Erziehungskonzeptes

als Methode, den göttlichen Bauplan, der
dem Individuum mitgegeben sei, zu realisieren:

Erziehung erscheint somit als Verwirklichung
eines göttlichen Auftrages (Montessori)

Reformpädagogisches Handeln selbst wird also

religiös begründet. Zudem legt die reformpädagogische

Fokussierung auf die Erziehung zur Persönlichkeit

die Frage nach der Religiosität der Persönlichkeit

nahe. Am überraschendesten jedoch ist das

Ergebnis, dass sich typisch reformpädagogische
Praxisformen wie Andachten, Schulfeiern und Wanderungen

auch der Suche nach Alternativen zum
konfessionellen, schulischen Religionsunterricht
verdanken. Wie sich die Religiosität der
Reformpädagogik in anderen als den hier skizzierten
Traditionen, etwa der jüdischen oder der marxistischen,
darstellt, bleibt zu erforschen.

96 ZpH Jg. 8 (2002), H. 2



1 Zu Geheebs Wertschätzung von Ellen Key siehe Dräbing
1990, S. 377 und Näf 1998, S. 327-329.

2 Es handelt sich hierbei um die Denkschrift der Bremischen

Lehrerschaft aus dem Jahre 1905 zum schulischen
Religionsunterricht, abgedruckt in: Koerrenz/Collmar
1994, S. 25-36. Siehe dort auch eine Auswahl der im
Zusammenhang mit der Denkschrift eingeholten achtzig
Gutachten. Original: Gansberg 1906.

3 Zu Geheebs Religiosität siehe Näf 1998, S. 410f.
4 Das Kapitel "Kirche und Religion" in Nipperdey 1990 ist

nach wie vor der einschlägige Grundlagentext über die
religiöse Lage der wilhelminischen Gesellschaft, auch

wenn die Forschungsliteratur zum Thema, das lange
vernachlässigt worden ist, in den letzten Jahren stark
angewachsen ist.

5 Siehe Wyneken 1928 und Wyneken 1968. Zu Lietz siehe
sein Gutachten in Koerrenz/Collmar 1994.

6 Zur körperreligiösen Dimension der Lebensreformbewegung

siehe Wedemeyer 2001.
7 Wyneken 1920, S. 154, siehe auch Röhrs 1998, S. 163.
8 So Erika Fischer-Lichte in ihrem Vortrag 'Theater und Ri¬

tual' auf der Tagung 'Rituale' vom 29.11.-2.12.2001 in

Berlin.
9 Zum Verhältnis von Schule und Kirche im Kaiserreich sie¬

he Nipperdey 1990, S. 531 ff.
10 Siehe hierzu Bloth 1961 und Wulff 1950.
11 So Heinrich Scharrelmann in seinem Gutachten, siehe

Koerrenz/Collmar 1994, S. 48.
12 Siehe hierzu Grimme 1924. Zu Grimmes Förderung der

Landerziehungsheime siehe Schwerdt 1998, S. 403.
13 Siehe auch Koerrenz/Collmar 1994, S. 207-212.
14 Etwa in den Gutachten von Heinrich und Wilhelm Schar¬

relmann.
15 Zitiert nach Wulff 1950, S. 453.
16 So der Pfarrer Bonhoff in Schreiber 1907.

Quellen
Bonhoff, Carl: Religiöse Erziehung. In: Adele Schreiber (Hrsg.):

Das Buch vom Kinde. Berlin/Leipzig 1907, S. 211-215
Gansberg, Fritz (Hrsg.): Religionsunterricht? Achtzig Gutachten.

Ergebnis einer von der Vereinigung für Schulreform
in Bremen veranstalteten allgemeinen deutschen Umfrage.

Leipzig 1906
Geheeb, Paul: Die Errichtung der Andachten in der

Odenwaldschule. In: Der neue Waldkauz. Zeitschrift der
Odenwaldschule, 1(1927)H4, S. 40-45

Grimme, Adolf: Die religiöse Schule. In: Paul Oesterreich
(Hrsg.): Die Produktionsschule als Nothaus und Neubau:
Elastische Einheits-, Lebens-, Berufs- und Volkskultur-
Schule. Berlin 1924, S. 204-222, abgedruckt in:
Koerrenz/Collmar 1994, S. 177-195

Haeckel, Ernst: Der Monismus als Band zwischen Wissenschaft

und Religion. Glaubensbekenntnis eines Naturforschers,

vorgetragen am 9. October 1892 in Altenburg.
Bonn 1893

Keller, Alwine von: Unveröffentlichte Autobiographie. Etwa
1950 verfasst. Archiv der Odenwaldschule Oberhambach

Key, Ellen: Das Jahrhundert des Kindes (1902). Neu heraus¬

gegeben mit einer Einleitung von Ulrich Herrmann.
Weinheim 1992

Key, Ellen: Der Lebensglaube. Betrachtungen über Gott,
Welt und Seele. Berlin 1906

Lietz, Hermann: Emblosthobba. Roman oder Wirklichkeit?
Bilder aus dem Schulleben der Vergangenheit, Gegenwart

oder Zukunft? Berlin 1897

Linde, Ernst: Persönlichkeits-Pädagogik. Leipzig 51920

Mann, Klaus: Kind dieser Zeit (1932). Reinbek 2000
Montessori, Maria: Kinder sind anders. Stuttgart 1952

Schreiber, Adele (Hrsg.): Das Buch vom Kinde. Berlin/Leipzig
1907

Wyneken, Gustav: Der Kampf für die Jugend. Jena 1920

Wyneken, Gustav: Schule und Jugendkultur. Jena 1928

Wyneken, Gustav: Was ist "Jugendkultur"? In: Werner Kindt
(Hrsg.): Schriften der deutschen Jugendbewegung.
Düsseldorf 1963, S. 116-128

Wyneken, Gustav: Wickersdorf. Lauenburg 1922
Zimmermann, Werner: Erlösende Erziehung (1921). Überar¬

beitete Neuauflage. Lauf bei Nürnberg 1947

Literatur
Baader, Meike Sophia: Transformationen des Religiösen. Re¬

ligiöse Dimensionen von Reformpädagogik. Ms Potsdam
2002

Baader, Meike Sophia: Heilige Körper im deutschen Jugendstil:

Fidus' Lichtgebet. In: Johannes Bilstein/Matthias Win-
zen (Hrsg.): Big Nothing. Köln 2001, S. 171-188

Bloth, Peter: Die Bremer Reformpädagogik im Streit um den
Religionsunterricht. Eine Studie zu Theologie und
Methodik des Religionsunterrichtes in der Volksschule des
frühen 20. Jahrhunderts. Dortmund 1961

Derrida, Jacques/Vattimo, Gianni (Hrsg.): Die Religion. Frank¬

furt am Main 2001

Dräbing, Reinhard: Der Traum vom Jahrhundert des Kindes.
Frankfurt am Main 1990

Gay, Peter: Die Macht des Herzens. Das 19. Jahrhundert und
die Erforschung des Ich. München 1997

Graf, Friedrich Wilhelm: Rettung der christlichen Persönlich¬
keit. Protestantische Theologie als Kulturwissenschaft
des Christentums. In: Rüdiger vom Bruch/Friedrich
Wilhelm Graf/Gangolf Hübinger (Hrsg.): Kultur und
Kulturwissenschaften um 1900. Stuttgart 1989, S. 103-132

James, William: Die Vielfalt religiöser Erfahrung. Eine Studie
über die menschliche Natur. Mit einem Vorwort von Peter
Sloterdijk. Frankfurt am Main 1997

Koerrenz, Ralf/Collmar, Norbert: Die Religion der Reform¬

pädagogen. Ein Arbeitsbuch. Weinheim 1994
Luckmann, Thomas: Die unsichtbare Religion. Frankfurt am

Main 1991

Luhmann, Niklas: Die Religion der Gesellschaft. Frankfurt am
Main 2000

Näf, Martin: Paul Geheeb. Seine Entwicklung bis zur Grün¬

dung der Odenwaldschule. Weinheim 1998

Nipperdey, Thomas: Deutsche Geschichte 1866-1918. Bd. 1:

Arbeitswelt und Bürgergeist. München 1990
Oelkers, Jürgen: Die Reformpädagogik. Eine kritische

Dogmengeschichte. 3. erweiterte Aufl. Weinheim 1996
Oelkers, Jürgen: Ist säkulare Pädagogik möglich? In: Hans-

Peter Burmeister/Bernhard Dressler (Hrsg.): Werterziehung

in der Pluralität. Herausforderungen an Theologie
und Pädagogik. Loccum 1997, S. 13-35

Osterwalder, Fritz: Der Erzieher als nationaler Prophet. Nati¬

on, Seele, Kind und Entwicklung - liberale Theologie als
Kontext deutscher Reformpädagogik. In: Tobias Rülcker/
Jürgen Oelkers (Hrsg.): Politische Reformpädagogik. Bern
1998, S. 125-150

Röhrs, Hermann: Die Reformpädagogik. Ursprung und Ver¬
lauf unter internationalem Aspekt. 5. erweiterte Aufl.
Weinheim 1998

Schäfer, Walter (Hrsg.): Paul Geheeb - Briefe. Mensch und
Idee in Selbstzeugnissen. Stuttgart 1970, S. 35ff.

Schwerdt, Ulrich: Landerziehungsheimbewegung. In: Diet-
hart Kerbs/Jürgen Reulecke (Hrsg.): Handbuch der
deutschen Reformbewegungen. Wuppertal 1998, S. 395-409

Schwitalski, Ellen: Pädagoginnen an Reformschulen. Eine
historische Untersuchung am Beispiel der Odenwaldschule

1910-1934. Diss. Bielefeld 2002
Tenorth, Heinz-Elmar: Natur als Argument in der Pädagogik

des 20. Jahrhunderts. In: Meike Sophia Baader/Juliane Ja-

cobi/Sabine Andresen: Ellen Keys reformpädagogische
Vision. "Das Jahrhundert des Kindes" und seine Wirkung.
Weinheim 2000, S. 301-322

Wedemeyer, Bernd: "Ich-Kultur" und "Allerlei Sport". Der
Monte Verità als Initiator und Spiegelbild neuer
Körperkonzepte. In: Andreas Schwab/Claudia Lafranchi: Sinnsuche

und Sonnenbad. Experimente in Kunst und Leben auf
dem Monte Verità. Zürich 2001, S. 90-103

Wulff, Hinrich: Geschichte und Gesicht der bremischen Leh¬

rerschaft. Gestalten und Generationen aus hundert Jahren

(1848-1948). Band 1. Bremen 1950

ZpH Jg. 8 (2002), H. 2


	Erziehung als Erlösung : religiöse Dimensionen der Reformpädagogik

