Zeitschrift: Zeitschrift fur padagogische Historiographie
Herausgeber: Padagogische Hochschule Zlrich

Band: 7 (2001)
Heft: 2
Rubrik: Diskussion : Theorie des Seins oder historische Kontingenz?

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literatur

Balmer, Hans Peter: Philosophie der menschlichen Dinge.
Bern/Munchen 1981

Balmer, Hans Peter: Nietzsches Erschliessung der europai-
schen Moralistik. In: Perspektiven der Philosophie
7(1981), S. 9-24

Clark, Henry C.: La Rochefoucauld and the Language of Un-
masking in seventeenth-century France. Genéve 1994

Elias, Norbert: Die hofische Gesellschaft. Frankfurt am Main
1983

Foucault, Michel: Was ist Aufklarung? In: Eva Erdmann/Rai-
ner Forst/Axel Honneth (Hrsg.): Ethos der Moderne.
Frankfurt am Main/New York 1990, S. 35-54

Fruchtl, Josef: “Ich finde mich nicht da, wo ich mich suche.”
Montaigne und das Prinzip der Subjektivitat. In: Merkur
49(1995), S. 608-620

Gottert, Karl-Heinz: Kommunikationsideale. Untersuchun-
gen zur europaischen Konversationstheorie. Minchen
1988

Gracian, Baltasar: Handorakel und Kunst der Weltklugheit.
Stuttgart 1992

Gracian, Baltasar: Der Held. Berlin 1996

Hartwich, Kai-Ulrich: Untersuchungen zur Interdependenz
von Moralistik und héfischer Gesellschaft am Beispiel La
Rochefoucaulds. Bonn 1997

Hirschman, Albert O.: Leidenschaften und Interessen. Politi-
sche Begrindungen des Kapitalismus vor seinem Sieg.
Frankfurt am Main 1987

Horkheimer, Max: Montaigne und die Funktion der Skepsis.
In: Zeitschrift fur Sozialforschung 7(1938), S. 1-54

La Rochefoucauld, Francois: Maximen und Reflexionen. In:
Schalk 1980, S. 63-139

Luhmann, Niklas: Interaktion in Oberschichten. Zur Transfor-
mation ihrer Semantik im 17. und 18. Jahrhundert. In:
Ders.: Gesellschaftsstruktur und Semantik, Bd. 1. Frank-
furt am Main 1980, S. 72-161

Machiavelli, Niccolo: Der Furst. Stuttgart 19786

Montaigne, Michel de: Essais. Frankfurt am Main 1988

Montesquieu: Persische Briefe. Stuttgart 1991

Montesquieu: Meine Gedanken. Minchen/Wien 2000

Nietzsche, Friedrich: Jenseits von Gut und Bése. In: Ders.: Kri-
tische Studienausgabe, Bd. 5. Minchen 1988, S. 9-244

Nietzsche, Friedrich: Zur Genealogie der Moral. In: Ders.: Kri-
tische Studienausgabe, Bd. 5. Miinchen 1988, S. 245-412

Nussbaum, Martha: Gerechtigkeit oder Das gute Leben.
Frankfurt am Main 1999

Oelkers, Jirgen: Hat jeder Mensch nur eine Erziehung? In:

Frieda Heyting/Heinz-Elmar Tenorth (Hrsg.): Padagogik
und Pluralismus. Weinheim 1994, S. 207-224

Pascal, Blaise: Pensées. Heidelberg 1978

Ricoeur, Paul: Das Selbst als ein Anderer. Minchen 1996

Rieger, Markus: Asthetik der Existenz? Muinster/New York/
Munchen/Berlin 1997

Rustemeyer, Dirk: Erzéhlungen. Bildungsdiskurse im Hori-
zont von Theorien der Narration. Stuttgart 1997

Rustemeyer, Dirk: Sinnformen. Hamburg 2001

Schalk, Fritz (Hrsg.): Die franzésischen Moralisten. Bremen
1980

Scheffers, Henning: Hofische Konvention und die Auf-
klarung. Wandlungen des honnéte-homme-ldeals im 17.
und 18. Jahrhundert. Bonn 1980

Schneider, Manfred: La Rochefoucauld und die Aporien der
Selbsterkenntnis. In: Merkur 42(1988), S. 730-741

Schroder, Gerhart: Gracian und die spanische Moralistik. In:
Klaus von See (Hrsg.): Neues Handbuch der Literaturwis-
senschaft. Bd. 10. Frankfurt am Main 1972, S. 257-278

Stackelberg, Jirgen von: Franzosische Moralistik im europai-
schen Kontext. Darmstadt 1982

Starobinski, Jean: Montaigne. Denken und Existenz. Frank-
furt am Main 1989

Steland, Dieter: Moralistik und Erzahlkunst von La Roche-
foucauld und Mme de Lafayette bis Marivaux. Minchen
1984

Stierle, Karlheinz: Gespréach und Diskurs. Ein Versuch im Blick
auf Montaigne, Descartes und Pascal. In: Ders./Rainer
Warning (Hrsg.): Das Gespréach. Poetik und Hermeneutik
XI. Munchen 1984, S. 297-334

Stierle, Karlheinz: Die Modernitat der franzdésischen Klassik.
Negative Anthropologie und funktionaler Stil. In: Fritz
Nies/Karlheinz Stierle (Hrsg.): Franzésische Klassik: Theo-
rie, Literatur, Malerei. Minchen 1985, S. 81-128

Stierle, Karlheinz: Sprache und menschliche Natur in der
klassischen Moralistik Frankreichs. Konstanz 1985

Stierle, Karlheinz: Montaigne und die Erfahrung der Viel-
heit. In: Wolf-Dieter Stempel/Karlheinz Stierle (Hrsg.): Die
Pluralitat der Welten: Aspekte der Renaissance in der Ro-
mania. Munchen 1987, S. 417-448

Strosetzki, Christoph: Konversation. Ein Kapitel gesellschaft-
licher und literarischer Pragmatik im Frankreich des 17.
Jahrhunderts. Frankfurt am Main/Bern/Las Vegas 1978

Vauvenargues, Luc de Clapiers de: Reflexionen und Maxi-
men. In: Schalk 1980, S. 131-342

Zimmer, Robert: Die européaischen Moralisten zur Ein-
fahrung. Hamburg 1999

Kommentar zu
“Enttauschende Theorie”
von Dirk Rustemeyer

B Helmut Holzhey

In meinem Kommentar sollen zwei Themen zur
Sprache kommen: das Subjekt und die Enttdu-
schung.

1) Dirk Rustemeyer rechnet das Subjekt zu den
Schlusselbegriffen des Diskurses der Moderne. Das
ist zweifellos zutreffend. Ob das moderne (neuzeit-
liche) Subjekt hingegen unter der Last der Erwar-
tungen, die von philosophischer Theorie in es ge-

ZpH Jg. 7 (2001), H. 2

setzt wurden, zerbrochen ist, ja ob es in diesem Dis-
kurs Uberhaupt zerbrochen ist, scheint mir fraglich.
Eine Stellungnahme dazu erfordert vorgangig eine
prazise Auskunft dartber, welches Subjekt denn da
gegebenenfalls den Tod gefunden hat.

In der Vorrede zur ‘Phanomenologie des Geistes’
schreibt Hegel: “Es kdbmmt nach meiner Einsicht,
welche sich durch die Darstellung des Systems selbst
rechtfertigen muss, alles darauf an, das Wahre nicht
als Substanz, sondern eben so sehr als Subject auf-

115




116

zufassen und auszudriicken.” Was ist hier unter
“Subject” zu verstehen? Hegel bestimmt es als die
“lebendige Substanz”, “insofern sie die Bewegung
des sich selbst Setzens, oder die Vermittlung des sich
anders Werdens mit sich selbst ist”, “die reine einfa-
che Negativitdt" (Hegel 1980, S. 18). Es ist in diesem
Text von dem Subjekt, vom absoluten Subjekt, vom
Absoluten oder Wahren als Subjekt die Rede. Wenn
der Philosoph auch zunachst Substanz und Subjekt
in einen abstrakten Gegensatz stellt, so zeigt sich
doch im weiteren Bedenken dieses Verhaltnisses,
dass sich beide wechselseitig bestimmen, das heisst
der Substanz ebenso sehr Subjektivitat zukommt
wie dem Subjekt Substantialitat. Was das themati-
sche “Subject” betrifft, so lassen sich dem Text zwei
Bestimmungen entnehmen: Es ist als absolutes nicht
pluralisierbar; und es ist Selbstbeziehung (”Selbst-
bewusstseyn”, “sich selbst Setzen”).

Die Rede vom Subjekt ist deshalb verwirrend,
weil man sprachlich dazu verfuhrt wird, sich eine
Entitat — wenn vielleicht auch mit Ausnahmecharak-
ter — vorzustellen, mindestens “Etwas”, tber das
Aussagen gemacht werden kénnen. Das trifft nicht
nur auf subiectum zu, das noch im grammatikali-
schen Subjektsbegriff prasent ist, sondern ebenso
auf den Gebrauch, den wir gewdhnlich vom neu-
zeitlichen Begriff des Subjekts machen. Nach ver-
breiteter Auffassung ist es das Kennzeichen der
neuzeitlichen Weltauslegung, dass der Mensch auf
sich selbst abstellt. In Entsprechung zu dieser These
wird das Subjekt als “Mensch” identifiziert. Hegels
Begriffsbestimmung zeigt demgegentber, dass
Selbstbeziehung, Selbstverhdltnis oder Selbstbe-
wusstsein das neuzeitliche Subjekt, das im neuzeitli-
chen Sinne Zugrundegelegte, formieren. Das Spezi-
fische dieses subiectum kann man leicht an Kants
Bestimmung des Subjektseins als “Selbstdenken”
ablesen. Die Definition lautet: “Selbstdenken heisst
den obersten Probierstein der Wahrheit in sich
selbst ... suchen” (Kant 1969, S. 146). Kant pladiert
nicht fur die subjektive Meinung, sondern fur den
eigenen Vernunftgebrauch. Was wird nicht zugrun-
de gelegt, wenn das Selbstdenken in diesem Sinn
als Subjekt fungiert? Fur Kant lassen sich die abge-
wiesenen Subjekte klar benennen; es sind auf der
einen Seite: Gott (bzw. Gottes Denken), die Intelligi-
bilitat des Seienden (wie sie die klassische Ontolo-
gie voraussetzt), aber auch eine blinde oder mecha-
nische Natur und das Schicksal (fatum); auf der
anderen Seite: das empirische (Selbst-)Bewusstsein,
das Ich, das Individuum, der Mensch.

Im Namen dieser — gewissermassen verstossenen
- Subjekte und ihrer Erben ist nach und gegen Kant
immer wieder Kritik am Subjektsverstandnis neu-
zeitlichen Denkens gelibt worden. Sie zielte einer-
seits auf den Subjektivismus: Hegels Begriff des ab-
soluten Subjekts impliziert eine solche Kritik,
ebenso die Marxsche Geschichtstheorie, Heideggers
Denken des Seins oder der Strukturalismus. Die Kri-
tik ging andererseits vom Befund aus, dass zwischen
dem idealen und den realen, sich vorfindlich wis-

senden Subjekten eine unlberbrickbare Kluft be-
stehen blieb. Wenn Kant und der modernen Philo-
sophie Uberhaupt das Realsubjekt Mensch fur die
Grundlegung von Wissen wie von Moral ungeeig-
net erschienen war, so kehrte sich angesichts jener
Kluft das theoretische Interesse vielfach und Aufse-
hen erregend dem “konkreten Menschen” zu. Auch
Rustemeyer macht seine Erinnerung an das allméah-
liche Zerbrechen der “Figur des Subjekts” am Real-
subjekt Mensch fest. Dieses ist die Instanz, an der
empirisch ausgewiesen worden sein soll, dass es mit
dem “Selbstdenken” oder der verninftigen Selbst-
beziehung der Autonomie nichts ist.

Demgegentber méchte ich daran erinnern, dass
philosophisch noch immer der Streit zwischen Ver-
nunftbegriff und Realbegriff des Subjekts ansteht.
Schon das 19. Jahrhundert kennt verschiedene Va-
riationen der Konkurrenz zwischen beiden, ausge-
tragen vor allem im Streit um den erkenntnistheo-
retischen Primat von Logik oder Psychologie. Nach
wie vor von Interesse ist die Art und Weise, wie der
Streit phanomenologisch angegangen wurde. Ed-
mund Husserls “cartesianischer” Weg in die Phéano-
menologie beginnt mit der methodischen Objekti-
vation personlichen Zweifelns an der Moglichkeit,
ein Philosoph sein zu kénnen. Der Zweifel entzin-
det sich am Anspruch absoluter Erkenntnisbegrin-
dung. Dem in der Selbsterfahrung an die Verzweif-
lung ruhrenden philosophierenden Ich ist mit der
“Wirklichkeit” seiner selbst auch jede Transzendenz
entschwunden. In der phanomenologischen Priméar-
erfahrung “lebe” ich nun in jenem Nichts, in das
mich der Zweifel versetzte. Entscheidend fur den
Neubeginn ist nicht ein Umschlag aus Zweifel in Ge-
wissheit. Die Zweifelssituation, das heisst das Inhi-
bieren jeder Stellungnahme zur Welt, verbleibt mir
als Einstellung. Das transzendentale Subjekt Husserls
ist also kein archimedischer Punkt, sondern stré-
mendes Bewusstseins/eben. Der Philosoph reflek-
tiert in der phdnomenologischen Einstellung “kon-
sequent auf seine cogitationes und auf ihren rein
phdanomenologischen Gehalt”; er exerziert damit
“transzendentale Selbsterfahrung des Ego” (Hus-
serl 1950, S. 12, S. 14).

Zweifellos bleibt auch Phanomenologie nach
den Husserlschen Schriften dem strengen Anspruch
auf vernunftige Begriindung von Wissen und Han-
deln verpflichtet. Die phanomenologische Philoso-
phie des Subjekts wird als Fundamentalphilosophie
entwickelt, deren Basis die transzendentale, ndm-
lich transzendenz-stiftende (konstituierende) Sub-
jektivitat ist. Diese aber bildet in ihrer Absolutheit
ein Feld reflexiver Erfahrung, dem der Zweifel ein-
geschrieben bleibt. Das transzendentale Subjekt ist
weder Substanz (res cogitans) noch Mensch. Erst im
phdanomenologischen Auf- und Ausweis der Struk-
turen und Gehalte transzendentaler Selbsterfah-
rung wird die Rede von “mir” und zumal von mir als
“konkretem Menschen” verstandlich. Menschsein ist
nichts Urspriingliches, sondern etwas Abgeleitetes,
etwas fur das philosophische Verstehen Sekundéres.

ZpH Jg. 7 (2001), H. 2



Offensichtlich besitzt aber die reine und streng
transzendentale Fassung des cogito, selbst als trans-
zendentale Selbsterfahrung, einen “Uberschuss”,
der zum realen Subjekt zurtickdrangt, wie Heideg-
gers Uberfiihrung des Subjekts ins “Dasein” deut-
lich gemacht hat. Die Tendenz dazu kann einem
“metaphysischen Bedurfnis” entspringen oder der
Antizipation von Enttaduschung gegenuber der Leis-
tungsfahigkeit philosophischer Theorie. Fur Letzte-
re bleibt das transzendentale Subjekt unverzicht-
bar. Die Fortbestimmung der Subjektivitdt zur
Intersubjektivitat, des Monologs zum (herrschafts-
freien) Dialog bzw. die “kommunikationstheoreti-
sche Wende” haben daran nichts geandert. Auch
der mit dem subiectum traditionell gekoppelte fun-
damentalistische Anspruch lasst sich aufgeben, oh-
ne das transzendentale Subjekt zu liquidieren.

Wenn das neuzeitliche Subjekt in der exempla-
risch belegten Weise von Subjektivitat (Selbstbe-
wusstsein, Selbsterfahrung, Selbstverhaltnis) als
Grund von Wissen bestimmt worden ist, so doch
kaum - mit der Ausnahme von Johann Gottlieb
Fichte — als Grund der Systemform von Wissen. Sys-
teme haben viele Gesichter: Ihr Profil reicht von den
mannigfaltigen enzyklop&dischen Entwdrfen, die
Leibniz zu bundeln versuchte (vgl. Schmidt-Bigge-
mann 1983), Gber die in der Vernunftkritik begrin-
dete kantische und neukantianische Konzeption
eines “Systems der Philosophie” sowie Hegels Ver-
knupfung von logischem System und Geschichte bis
zur modernen Systemtheorie. Mit dem Abschied
vom Willen zur Systematizitat wird also nicht auch
schon das transzendentale Vernunftsubjekt verab-
schiedet. Ebenso muss bewusst gemacht werden,
dass die postmoderne Subjektskritik auf den Real-
begriff des Subjekts, den “Menschen”, zielt und
dabei “fast nur Pseudo-Philosopheme, die man in-
zwischen aus der Philosophie der Subjektivitat ge-
macht hat”, angreift, wie zum Beispiel ein naiv reifi-
zierendes oder monologisches Subjektsverstandnis
(Welsch 1992, S. 156). Der Angriff etwa auf die logi-
sche Kategorie der Identitat (Adorno) ist von der Er-
fahrung fraglicher Identitat der Individuen zu un-
terscheiden, so sehr “negative Dialektik” auf die
Bestimmung individueller Identitdt durchschlagt.
Gewiss steht das transzendental-verninftige Sub-
jekt (Kants homo noumenon) konzeptuell in einem
Verhaltnis zum ontisch-realen Subjekt (homo phae-
nomenon). Aber dieses Verhaltnis ist in der Moder-
ne intensiv bedacht worden. Die Frage nach der
Verwirklichung von Autonomie etwa, ein Problem
praktischer Philosophie, war flr normativ arbeiten-
de Philosophen immer schon eine Herausforderung.

2) Kann man dann davon sprechen, dass philoso-
phische Theorie einer Selbsttaduschung anhing, die
Enttduschung hervorrufen musste? Rustemeyer
erinnert an Autoren, die sich die Ent-tauschung
(Uber die Vernuinftigkeit des Menschen) zu ihrer
Aufgabe gemacht haben: “Der empirische Blick auf
das menschliche Verhalten desillusioniert die Ver-
nunft Gber ihre eigenen Moglichkeiten.” Wenn sol-

ZpH Jg. 7 (2001), H. 2

che lllusionen bestanden haben, dann waren es
wohl eher individuelle Illusionen, jedenfalls Illusio-
nen Uber die faktische Gestaltungskraft von “Ver-
nunft” fur menschliches Leben. Das ergibt sich
schon aus Rustemeyers richtiger Feststellung: Die
“Enttauschungsleistung der Beobachtung ent-
springt aus der Zurtckfihrung manifesten Verhal-
tens auf latente Eigenliebe.” Aber weder Spinoza
noch Kant, um nur zwei “klassische” Philosophen
zu nennen, mussten darlUber belehrt werden. Spa-
testens seit Kant gehort die Desillusionierung zum
eigensten Geschaft der Vernunft.

Zweifellos sind die Beobachtungen der Gracian,
La Rochefoucauld oder Montaigne zum tatsachli-
chen Verhalten des animal rationale auch heute
noch sehr lehrreich. Zu bedenken bleibt allerdings,
ob eine an Lebensumstanden bestimmter Bevélke-
rungsschichten des 16. und 17. Jahrhunderts ent-
wickelte Moralistik umstandslos auf die Welt von
heute appliziert werden kann (vgl. die aktuelle “Le-
benskunst”-Philosophie eines Wilhelm Schmid). Zu
bedenken bleibt auch, dass selbst Vernunfttheoreti-
ker wie Kant die Klugheit und ihre Regeln gewdir-
digt haben, es aber dabei nicht bewenden lassen
konnten. Rustemeyer sieht sich genétigt, sowohl
Montaigne als auch spatere Moralisten dafir zu ta-
deln, dass sie ihre Enttauschungsarbeit nicht bis ans
Ende durchfuhrten, sondern an der Voraussetzung
einer vernunftigen Natur des Menschen bzw. Vor-
stellungen von Identitdt und Dauer des Subjekts
festhielten. Aber sein eigenes Vorhaben einer kon-
sequent “narrativen Theorie der Sinnbildung”
bringt ihn erst recht in das bei den Moralisten beob-
achtete Dilemma. Theorie lasst sich nicht in Narrati-
on auflésen, das “je” nicht durch Arbeit am “moi”
(Lacan) ertbrigen.

Literatur

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phdnomenologie des Geis-
tes (1807). In: Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Gesammel-
te Werke, Bd. 9. Wolfgang Bonsiepen/Reinhard Heede
(Hrsg.). Hamburg 1980

Kant, Immanuel: Was heisst: Sich im Denken orientieren? In:
Immanuel Kant: Gesammelte Schriften. Abhandlungen
nach 1781, Bd. 8 (Akademie-Ausgabe). Berlin 1969, S.
131-147

Husserl, Edmund: Pariser Vortrage. In: Edmund Husserl: Car-
tesianische Meditationen und Pariser Vortrage (Husserlia-
na, Bd. 1). Stephan Strasser (Hrsg.). Den Haag 1950, S. 1-
39

Schmidt-Biggemann, Wilhelm: Topica universalis. Eine Mo-
dellgeschichte humanistischer und barocker Wissen-
schaft. Hamburg 1983

Welsch, Wolfgang: Subjektsein heute. In: Studia Philosophi-
ca 51(1992), S. 153-182

117



118

Tauschung oder

Enttauschung?

Re-Visionen auf
er6ffnete Perspektiven

Eine Replik auf Dirk Rustemeyer

B Annette M. Stross

Schattenseiten

usgehend von der von Dirk Rustemeyer vor-
Ageschlagenen “methodische(n) Distanzie-

rung” (S. 107) vom neuzeitlichen Projekt
einer mit ahistorischen und moralischen Allgemein-
heitsanspriichen verbundenen Subjektvorstellung,
die der besonderen Form den Vorrang vor den all-
gemeinen Inhalten gibt, kénnen die “Schattensei-
ten” des hier er6ffneten Diskurses gesucht und
kann das in der Argumentation (als notwendige
Folge von Ent-Scheidungen) “Abgewehrte” bzw.
Ausgeklammerte zu erhellen versucht werden. Da-
bei erscheint nicht in erster Linie der bereits filigran
gezeichnete Raum in neuem Licht, sondern er6ffnet
das neue Licht- und Schattenspiel — wenn auch
zunachst rasterhaft — vielmehr den Blick auf “ande-
re” Raume (ebenso wie es zugleich neue Schatten-
seiten produziert).

Farbenspiele

er von Dirk Rustemeyer narratologisch eréff-
D nete Raum wirkt durch sein raffiniertes Far-

benspiel, er fuhrt die Betrachter in eine
Welt, die — &hnlich den Gemalden der franzésischen
Impressionisten — durch die Auflésung der dem all-
taglichen Blick (noch) als fest und begrenzt erschei-
nenden Gegenstandlichkeit besticht. Gleichzeitig
besteht die Verfuhrungskunst darin, das - unter
hoéchster Anstrengung gewonnene - Kunstprodukt
anstrengungslos erscheinen zu lassen. Entspre-
chend lautet Rustemeyers Option, durch die an
Sprache gebundene Reflexion, die hier als “empiri-
sche Praxis des Unterscheidens” verstanden wird
(vgl. ebd.), Modifikationen des Wirklichen zu errei-
chen. Dabei muss die “Moglichkeit der Selbsttau-
schung ... akzeptiert und als Programm einer per-
manenten Enttauschung entfaltet werden” (ebd.).
Den Hintergrund bilden Vorstellungen von Kontin-
genz und Perspektivitat des Sinns, von “Historisie-

rung, Kontextualisierung und Hypothetisierung des
Wissens” (Rustemeyer 1997, S. 11), kurzum: Musils
Auflésung der festen Welt, sinnbildlich dargestellt
am Uberschreiten einer Tirschwelle im ‘Mann ohne
Eigenschaften’, wird hier empfohlen, wobei der
Eintritt in den neuen Raum zugleich die Verschie-
bung und Erweiterung bisheriger Grenzen in Aus-
sicht stellt.

So prachtig sich das hier offerierte Farbenspiel
auch darstellt, so rasch droht es sich zu verbrauchen
und zu erschopfen, wenn der Blick einzig auf das
Spiel mit den Méglichkeiten und auf die Er6ffnung
neuer Erfahrungshorizonte gelenkt wird. Deshalb
auch scheinen Neujustierungen des Blicks notwen-
dig, die “Traditionen und erlebte() Zwange” (S.
114), das heisst historische, soziale und individuelle
Begrenzungen als Ausdruck der zeitgebundenen
Un-Méglichkeit einer Modifikation des Wirklichen
bzw. als “Schattenseiten” des hier Dargestellten re-
konstruieren lassen. Erst die Erhellung der Schatten-
seiten wiederum vermag die von Rustemeyer selbst
gewahlten “Einheitsmodelle als metaphorische
Konstruktionen” (S. 107) erneut aufzusprengen
und in der Perspektivenanderung den Blick fur
neue Licht- und Schattenspiele freizugeben.

Kontingente Fragen und Alternativen ...

der Moralisten selbst zu entnehmende — Perspek-

tivendnderung in drei Dimensionen vorgeschla-
gen; als frei gewahlte Bezugstopoi bzw. Metaphern
dienen die “Enttduschungsleistung der Beobach-
tung” (S. 109), die Desillusionierung der “Vernunft
Uber ihre Méglichkeiten” (ebd.) und die “Haltung
der Demut” (S. 110). Die im Anschluss daran formu-
lierten Fragen lauten: Wie eindringlich bzw. plausi-
bel wird die Relevanz des von Dirk Rustemeyer un-
tersuchten Gegenstandes — Texte der Moralistik des
16., 17. und 18. Jahrhunderts — fur Gegenwartsan-
schlusse dargestellt? Welches Subjektverstéandnis
unterlegt Dirk Rustemeyer seiner eigenen histo-
risch, philosophisch, soziologisch und politisch am-

| m Folgenden wird deshalb eine — den Aussagen

ZpH Jg. 7 (2001), H. 2



bitionierten Analyse? Und: Lasst sich auf diese Wei-
se ein “tragfahige(r) Begriff verantwortlicher Praxis
... gewinnen” (S. 114)? Je nach Standpunkt des Be-
trachters kénnen die im folgenden skizzierten Re-
Visionen als Unterbrechung, Fortfihrung oder auch
als Rekomposition der von Dirk Rustemeyer vorge-
legten Erzahlmatrix bzw. einiger ausgewé&hlter Aus-
schnitte begriffen werden. Auf dialektische Figuren
im Sinne der hegelschen Verséhnung kann dabei
weiterhin verzichtet werden; als besondere Flucht-
punkte hingegen scheinen Einheitsvorstellungen
unhintergehbar zu sein, denn: je mehr sie ihrerseits
abzuwehren gesucht werden, desto starker dran-
gen sie sich auf. Oder anders formuliert: Auch auf
Dauer gestellt, birgt das Programm der Ent-Tau-
schung die Tauschung stets in sich.

... zur “Kunst des Tauschens” (S. 109)?

Rustemeyers Passion fur (Denk-)Formen, Neu-

formierungen und -formulierungen relativiert

die Relevanz der von ihm herangezogenen
historischen Texte. Das wird an verstreuten rhetori-
schen Gesten (“Erinnerung an”, “Anhaltspunkte”,
S. 107; "inhaltlich wie formal anregend”, S. 114)
ebenso deutlich wie es seinem eigenen methodi-
schen Zugang - hierin geradezu systematisch (!) —
entspricht: “Ohne Aussicht auf letzte Einsichten ge-
winnt Theorie die Form des reflexiven Umgangs mit
Kontingenz” (S. 106). Insofern koénnen die
“Schwachstellen” der hier untersuchten Texte (wie
z.B. die Ausblendung der “Konstituiertheit durch
gesellschaftliche Strukturen” in Montaignes Philo-
sophie der Erfahrung, S. 112) ebenso schonungs-
wie auch folgenlos genannt werden. Gleichzeitig
erlaubt der narratologische Zugang in der Kon-
struktion von Erzahlmatrixen eine “neue Leichtig-
keit” des Umgangs mit historischen Texten, die sich
traditionellen Lesarten und den ihnen immanenten
Anspriichen (so z.B. die einheitsorientierte ex-post-
Interpretation) nicht mehr figen muss. Auch jen-
seits des — von Rustemeyer gar nicht goutierten -
“’postmodernen’ Relativismus der Sprachspiele” (S.
107) scheint also eine neue Fluiditat im Durchgang
durch die Jahrhunderte, im Verweis auf epochal
Ubergreifende Entwicklungslinien wie auch auf
Konzepte “der Klugheit jenseits einer voreiligen Al-
ternative von Aristoteles und Kant” (ebd.) méglich,
die neue Denkanstdsse zu geben vermag.

Seinen besonderen Reiz erhélt das Programm der
Moralistik auch fur Dirk Rustemeyer erst vor dem
Hintergrund des die nachfolgende Aufklarung
begleitenden indifferenten Glaubens an authenti-
sche (Denk-)Bewegungen von Subjekten. Insofern
scheint die Differenzen setzende “T&uschung als
Programm” reizvoller, scheint der “Blick zurick vor
die Aufklarung” (S. 108) lohnend, weil er die Refle-
Xion(sleistung) als “Arbeit der Relationierung von
Bestimmungen” (S. 106), als “empirische Praxis des
Unterscheidens” steigert. Doch eréffnet Rustemey-
er mit den Texten der Moralisten tatsachlich einen

ZpH Jg. 7 (2001), H. 2

neuen (Gegenwarts-)Blick, gibt er die Aussicht auf
“andere Moglichkeiten des Wirklichen” (S. 114) frei?

Erstaunlicherweise bleibt die Bearbeitung der
historischen Texte gerade in dieser Hinsicht hinter
ihren Moglichkeiten zurtck und verliert sich die ap-
pellative Kraft der Erzahlung in der Schlussaussage,
auf “Kontingenzen zu reflektieren, bleibt Aufgabe
theoretischer Reflexion auch jenseits des histori-
schen Kontextes moralistischer Theoriebildung”
(ebd.). Der Verlust an Eindringlichkeit und appella-
tiver Kraft ist allerdings nicht darauf zurlckzu-
fuhren, dass der Facettenreichtum der Ausgangs-
texte hier nicht hinreichend dargestellt wiurde,
sondern resultiert vielmehr daraus, dass eine zen-
trale Entscheidung bzw. Unterscheidung unter-
bleibt, die mit dem Verweis auf die notwendige dif-
ferenztheoretische Umarbeitung (vgl. S. 112) der
Texte der Moralistik immerhin angedeutet worden
ist: Tauschung als Selbsttduschung bzw. (bewusste)
Tauschung oder Enttauschung als Programm wer-
den als historisch, theoretisch und/oder praktisch
bedeutsame Differenzen in Vergangenheit und Ge-
genwart nicht hinreichend herausgearbeitet bzw.
auseinandergehalten. Das Programm einer “ent-
tauschende(n) Theorie” (S. 106) lasst sich jedoch mit
der blossen Offerte einer “sozialtheoretisch(en) Er-
weiterungsfahig(keit)” der “anthropologische(n)
Fundierung moralistischer Psychologie” (S. 112)
nicht ausreichend vitalisieren, ihm muss die (zeit-
lich, symbolisch und sozial kontingente) Entschei-
dung als Ent-Tdauschung immer wieder vorausge-
hen. Eine anschlussfahige Erzdhlung hatte sich
folglich vor allem mit Grenzen ziehenden (und da-
raus ihre Erweiterung erfahrenden) Fragen wie zum
Beispiel den folgenden zu beschaftigen:

Worin besteht die besondere (im Gegensatz zur
allgemeinen) Leistung der Texte der Moralistik: in
der Tauschung oder der Enttduschung? In welches
Verhéltnis sind beide Begriffe zueinander zu setzen
angesichts der von Dirk Rustemeyer vorgeschla-
genen “historisch und sozial dynamisierte(n) Vor-
stellung von menschlicher Natur” (ebd.)? Wie pro-
duktiv wére eine Erzahlung, die beispielsweise die
in der Moralistik gesetzte Annahme einer “univer-
selle(n) Tauschung als Grundlage gesellschaftlichen
Lebens” (S. 110) fortschreibt? Koénnte die Tau-
schungsleistung des hier vorgelegten Textes darin
gesehen werden, tber die “variable(n) Moéglichkei-
ten der Bestimmung von etwas” (S. 107) zu
erzédhlen, wahrend die historisch und sozial konsti-
tuierten Limitierungen dieser Moglichkeiten (abge-
sehen von einigen folgenlosen Andeutungen) ver-
schwiegen werden? Und: Welche Schlusse fur den
Umgang mit Moglichkeiten bzw. Notwendigkeiten
von Tauschung und Enttauschung, fur Enttdu-
schung als "Beobachtung” des empirisch Gegebe-
nen (S. 110) kénnen aus der Aussage gezogen wer-
den, dass “andere Mdoglichkeiten des Wirklichen”
“nicht im Gegensatz zu, sondern nur in Verbindung
mit leiblich habitualisierten Gewohnheiten und kul-
turell geformten Gefuhlen” (S. 114) entstehen?

119




120

... zur Hypertrophie des Subjekts?

hen (unvermeidlich) neue hypertrophe Subjekt-

anspriche, erweist sich das Ubergewicht der Phi-
losophie gegenuber einer kritischen Soziologie
(zumindest zeitweise) als kontraproduktiv und blei-
ben die Restriktionen des empirisch (zunéchst)
Gegebenen - die Gebundenheit des Leiblichen, ha-
bitualisierte Machtstrukturen, die Pragung der
Kérper und Sinne (vgl. S. 113f.) — unterbelichtet. Sol-
chermassen scheint auch die verlorene Einheit(svor-
stellung) des Subjekts in der Erzédhlung kompensiert
zu werden durch sprachliche und rhetorische Brilli-
anz und die anspruchsvolle Verbindung philosophi-
scher, soziologischer und historischer Reflexionsan-
spriiche. Das im Ideenreichtum, in der Unendlich-
keit der Méglichkeiten schwelgende Subjekt ver-
liert jedoch den Blick fur die (historisch und sozial
bereits konstituierten) Grenzen, die es gerade er-
weitern will. Und die Kraft der Erzahlung verpufft,
weil die nur in einer radikalen Gegenbewegung zu
vollziehende Ruickholung des Subjekts unterbleibt.

Insofern hatte das “Programm der Enttiu-
schung” das sich hier hypertroph aufblahende Sub-
jekt und dessen Vernunftanspriiche wiederholt mit-
einzubeziehen und kénnte - in differenztheoreti-
scher Umarbeitung moralistischer Sichtweisen — die
Desillusionierung der Vernunft "“Uber ihre eigenen
Méglichkeiten” (S. 109) gerade darin bestehen, die
auf Moglichkeiten ausgerichtete Aktivitat des Den-
kens (und Sprechens) durch den “empirischen Blick
auf das menschliche Verhalten”, durch die notwen-
dige “Enttduschungsleistung der Beobachtung”
(ebd.) zu ersetzen bzw. zu “erganzen”. Radikalisie-
ren lasst sich diese Gegenbewegung erst durch den
Verweis auf die Moglichkeit, von der subjektiven
Anstrengung, die “Welt zu verandern”, als Tau-
schung abzulassen — und dadurch Veranderungen
als “enttduschende Theorie” zuzulassen.

I m Schatten von Dirk Rustemeyers Redekunst ste-

... zum Willen, die “Welt zu verandern” ?

irk Rustemeyer hegt - hierin nicht unbeschei-
Dden - "politische und padagogische Ambi-

tionen” (S. 112) und erhebt zugleich An-
spruch auf Beférderung humanerer Verhéltnisse.
Dabei wird die “Neubeschreibung” der Welt als
Voraussetzung fur ihre “Veranderung” betrachtet:
“Politisches Engagement in der Welt ... ist Voraus-
setzung fur ihre Neubeschreibung und Veradnde-
rung” (S. 114). Vor dem Hintergrund der “varia-

ble(n) Moéglichkeiten der Bestimmung von etwas”
(S. 106f.) soll schliesslich ein “tragfahige(r) Begriff
verantwortlicher Praxis” (S. 114) gewonnen wer-
den: “Kants Gedanke, dass wir im Interesse prakti-
schen Handelns in einer von Naturkausalitat regier-
ten Welt uns so begreifen sollten, als ob wir frei
waren, wird in Erzéhlungen von der Kontingenz des
Wirklichen aufgenommen” (Rustemeyer 1997, S.
244). Wird jedoch die Méglichkeit des dialektischen
Umschlagens von (Denk-)Bewegungen als ein - zeit-
lich begrenzt — notwendiger Bestandteil eines in
seiner Besonderheit zugleich Allgemeinheitsan-
spruche erhebenden Programms der Enttduschung
von Gewissheit(en) betrachtet und werden beide
Seiten aufeinanderfolgend in die Erzahlung einge-
baut, erweist sich auch die (voribergehende) Be-
grenzung des Blicks wiederum als Voraussetzung
far dessen Erweiterungsfahigkeit. Vor diesem Hin-
tergrund empfiehlt sich ein Blick auf Pascals dem
Misstrauen gegenuber der Vernunft entspringende
“Haltung der Demut” (S. 110). Deren postreligiése
Neufassung wirde gerade darin bestehen, sich his-
torisch und sozial Unverantwortetes bzw. durch De-
zentrierungsbewegungen des Subjekts nicht mehr
oder noch nicht Verantwortbares als Ent-Téuschung
zu vergegenwartigen und auf diese Weise “prak-
tisch” tatig zu werden.

“1l faut savoir douter ou il faut”
(Blaise Pascal, Pensées)

eue ontologische Gewissheit konnen auch
N die hier nur angedeuteten Re-Visionen nicht

beanspruchen. Stattdessen verweisen sie auf
die Rekonstruktionsméglichkeit der Ein-Seitigkeit
in der von Dirk Rustemeyer vorgelegten Erzéhlung
durch die Metapher der Schattenrdume, um “ein
Feld 'offener’ Dialektik (zu) erzeugen, dessen azen-
trische Struktur sich in der Kontingenz ... (weiterer)
Erzadhlungen reflektiert” (Rustemeyer 1997, S. 248).
Sofern die Erhellung der Schattenbereiche vorhan-
dene Grenzen zeigt und auch neue Begrenzungen
sichtbar werden lasst, kann erst durch die auf diese
Weise vollzogene Ent-Tauschung wieder der “Blick
fur andere Maoglichkeiten des Wirklichen” (S. 114)
freigegeben werden.

Literatur
Rustemeyer, Dirk: Erzédhlungen. Stuttgart 1997

ZpH Jg. 7 (2001), H. 2



Neue Hoffnung fur die
Padagogik?

B Manfred Luders

ie Allgemeine Padagogik befindet sich seit
D einigen Jahren in einem vielfach als krisen-

haft erlebten Prozess der Selbstverstandi-
gung Uber ihre Funktion und Bedeutung fur die Er-
ziehungswissenschaften. Angestossen wurde dieser
Prozess durch die fortschreitende Padagogisierung
nahezu aller Lebensbereiche, die zunehmende in-
nere Differenzierung des Faches, die Empirisierung
und infolgedessen Abkoppelung vieler Forschungs-
bereiche von traditionellen Erziehungsparadigmen
sowie schliesslich die als Aufklarung der Aufklarung
ausgeflaggte Kritik der Systemtheorie und des Post-
strukturalismus an ideologieverdachtigen Kontin-
genzformeln wie Einheit, Subjekt, Bildung und Mo-
ral. Man fragt sich, was das Allgemeine an der
Allgemeinen Padagogik Uberhaupt sei und vor al-
lem worin der Nutzen der Beschaftigung mit allge-
meinpadagogischen Fragen fur die Teildisziplinen
noch liegen kénnte. Die Bedeutung des Beitrags
von Dirk Rustemeyer Uber ‘Enttduschende Theorie’
ergibt sich aus diesem Kontext. Rustemeyer teilt mit
Systemtheorie und Poststrukturalismus die Ein-
schatzung von der Erschépfung des Vernunftpara-
digmas und unterbreitet interessante Vorschlage,
zum einen zu einer Modifikation des Theoriebe-
griffs, zum anderen zur Neubestimmung von Sub-
jektivitat und Bildung als Grundbegriffe einer des-
illusionierten Pddagogik der Postmoderne.

Im Zentrum des Beitrags steht die These, dass sich
jede Bemiihung um die Erzeugung von Wissen von
der Operation mit vermeintlich Gewissheit verbur-
genden Sinnformeln zu verabschieden und im Ge-
genzug auf die Tatsache universaler Kontingenz
umzustellen habe. Um die Notwendigkeit dieser
Umstellung zu begrinden, werden drei Schlussel-
konzepte des nachmetaphysischen theoretischen
und padagogischen Denkens, die Konzepte Sub-
jekt, Zeit und Moral, kritisch auf ihre Tragfahigkeit
fur die Erzeugung gewissen Wissens gepruft. Ge-
genstande der Priufung sind die mit diesen Konzep-
ten implizierten Einheitsmodelle. Rustemeyer
behauptet, dass die konkrete Erfahrung von Zeit-
lichkeit Einheitsmodelle dieser Art als metaphori-
sche Konstruktionen erweise (S. 107). Aus der Ein-
sicht in den imagindren Charakter dieser Einheits-
konstruktionen zieht er im Weiteren die Konse-
quenzen, erstens der Verabschiedung des moder-
nen Projekts von Politik und Padagogik, zweitens
der Modifikation der Anspriiche, die man an die
Leistungsfahigkeit von Theorie, insbesondere an

ZpH Jg. 7 (2001), H. 2

die Systematisierbarkeit von Zusammenhangen und
die Begrundbarkeit empirischer und normativer
Aussagen, noch stellen kénne.

Was es bedeutet, mit modifizierten Ansprtchen
im Feld der Theoriebildung zu operieren und Kon-
tingenz in Rechnung zu stellen, wird exemplarisch
an den Schriften der Moralisten und hier speziell an
den in diesen Schriften enthaltenen Fragmenten
einer Theorie der Subjektivitat entwickelt. Ruste-
meyer zeigt, dass Kontingenzerfahrungen mit einer
diskontinuierlich aphoristischen Textorganisation
narrativ eingefangen wurden und wie auf diese
Weise ein die Einheitsfiktionen des Vernunftpara-
digmas enttauschendes Bild von der Zerrissenheit
der menschlichen Existenz entstand. Die Moralisten
rechneten offenbar nicht mehr oder noch nicht mit
der Ubereinstimmung von individueller Selbstdar-
stellung und Person, Denken und Sein, Moral und
Handeln, geschweige denn mit der Moglichkeit
einer in all ihren Momenten rational rekonstruier-
baren, linear verlaufenden Lebensgeschichte. Der
Einfluss der Vernunft stellt sich bei Gracian, La
Rochefoucauld, Montaigne, Montesquieu, Pascal
als marginal dar; er wird durch Leidenschaften, Ge-
wohnheiten, Eigenliebe und nicht zuletzt das Gluck
des Augenblicks — das Denken und Handeln zur
rechten Zeit — begrenzt. Was die Schriften der Mo-
ralisten fur Rustemeyer tGber die Verwendung einer
narrativen, der Erfahrung von Kontingenz ange-
messenen Theorietechnik hinaus lehrreich macht,
ist der konstitutionelle Zusammenhang von Text-
produktion und Icherzeugung: In dem Masse, in
dem die Vernunft eine Leerstelle in der Gestaltung
des Lebens hinterlasst und Diskontinuitat als be-
stimmende Groésse hervortritt, erweisen sich die
Subjekte fur die Konstitution ihres Ichs offenbar auf
die Narration dessen, was sich mit ihnen vollzogen
hat, angewiesen.

Die Theorie der narrativen Subjektivitat, die als
Alternative zur modernen, als Uberholt angesehe-
nen Subjekttheorie eingefuhrt wird, kntpft hier an.
Auch sie bricht mit Einheitsvorstellungen und setzt
fur die Erklarung der Konstitution von Subjektivitat
auf das Wechselspiel von Kontingenzerfahrung und
Narration. Allerdings wird das an den Autor gebun-
dene Modell der Vergewisserung der eigenen Iden-
titdt im Medium einer das eigene Leben begleiten-
den Textproduktion erganzt durch ein erweitertes,
autorloses Textmodell, das die Icherzeugung als
eine Funktion der Formationskraft anonymer Dis-
kurse und symbolischer Praktiken begreift. Dieses
Modell erlaubt es, die Selbstbeschreibungen der In-

121



122

dividuen noch unter dem Gesichtspunkt ihrer ge-
sellschaftlichen Vermitteltheit zu denken. Unter Be-
rufung auf Foucault werden nun die diskursiven
Angebotsstrukturen einer aussersubjektiven, sym-
bolisch strukturierten Wirklichkeit zu historisch
kontingenten  Ermoglichungsbedingungen  von
Subjektivitat aufgewertet. Die Bildungsprozesse,
die die Individuen im Fall der Nutzung solcher An-
gebotsstrukturen durchlaufen, kénnen, weil die
Auswahlkriterien so kontingent sind wie die Ange-
bote selbst, jedoch keine Hoherentwicklung mehr
garantieren. Bildung, so die These Rustemeyers,
nimmt deshalb die Gestalt eines ateleologischen
Prozesses an, der die je besonderen Umgangsfor-
men der Individuen mit diskursiven Angebotsstruk-
turen der Gesellschaft angesichts der Erfahrung von
Kontingenz reflektiert.

Die praktische Funktion von Theorie soll sich
wegen der Kontingenz des Wirklichen, der Unge-
wissheit des Wissens und der Richtungslosigkeit der
Bildung von nun an darin erschépfen, den Selbstbe-
schreibungen, die die Subjekte im Prozess ihrer Ver-
gesellschaftung von sich anfertigen, wissenschaftli-
che Analysen von Subjektivierungsprozessen als
Fremdbeschreibungen hinzuzufugen. Es gehe da-
rum, Differenzerfahrungen bewusst zu machen und
Kontingenzen zu reflektieren, einerseits um tber-
zogenen Erwartungen ebenso wie Resignation vor-
zubeugen, andererseits um den Blick frei zu ma-
chen fur andere Moglichkeiten des Seins. Mit der
Formulierung dieser praktischen Zielsetzung méch-
te der Autor der Padagogik Hoffnung machen, dass
sie sich — wenn schon nicht als gewisses Wissen ver-
burgende Disziplin, dann doch wenigstens als eine
Kontingenzerfahrungen verarbeitende Reflexions-
instanz — im historischen Auf- und Abritt der Theori-
en und Weltsichten zu halten vermag.

Die Frage ist, ob das eine hoffnungsvolle Per-
spektive ist. Soll sich die Padagogik in der Tat in der
unpraktischen Praxis der Reflexion einrichten und
auf die Erzeugung narrativ strukturierter Beobach-
tungen beschrénken, um die Kontingenz- und Dif-
ferenzerfahrungen empirischer Subjekte abzubil-
den? Ich kann diese Auffassung nicht teilen. Nicht
nur die der Theorie der narrativen Sinnbildung zu-
grunde liegende Kontingenzthese erscheint mir als
Generalthesis Uberzogen, auch das Narrationsmo-
dell selbst offeriert kein fur die padagogische For-
schung und Theorieproduktion Gbernahmefahiges
Paradigma. Die Probleme in den pé&dagogischen
Teildisziplinen, und vor allem in der Schulpadago-
gik, fur die ich hier Stellung beziehen will, stellen
sich doch anders dar, als es eine allein auf das Wech-
selspiel von Kontingenz und Narration setzende
Wissenschaftsprogrammatik zu fassen vermag. Das
soll nicht heissen, dass mir Rustemeyers Pladoyer fur
die Wahrnehmung von Kontingenzen véllig un-
plausibel erscheint. Im Gegenteil, mit Kontingenz
zu rechnen, die Briiche im Leben oder auch in der
Wissenschaftsentwicklung zu registrieren und tber-
raschungsfahig zu bleiben, ist Ausdruck einer un-

dogmatischen und von daher sympathischen Geis-
teshaltung - einer Geisteshaltung zudem, die be-
stimmte Aspekte des Wirklichen durchaus zutref-
fend reflektiert. Aber eine Geisteshaltung ist eben
noch kein wissenschaftliches Programm. Die empi-
risch-padagogische Forschung und Theoriebildung
werden sich deshalb anders zu verankern haben.

Um meine skeptische Haltung gegentber Ruste-
meyers Theorie- und Denkangeboten zu begrin-
den, will ich im Folgenden zunéchst zwei kritische
Einwande, erstens gegen die Verabschiedung von
Einheitsmodellen, insbesondere gegen die Verab-
schiedung des Konzepts einer einheitlichen Subjek-
tivitat, zweitens gegen die These des Scheiterns mo-
derner Politik und P&dagogik vortragen, um dann
drittens wenigstens andeutungsweise auf die spezi-
fischen Forschungsprobleme der Schulpadagogik
einzugehen und darzulegen, weshalb ich glaube,
dass Kontingenz und Narration im Grunde nur be-
grenzt geeignete Konzepte zur Darstellung und Be-
arbeitung dieser Probleme sind.

Mein erster Einwand betrifft die These Ruste-
meyers, dass die konkrete Erfahrung von Zeitlich-
keit die Einheitsmodelle, die mit den Sinnformein
Zeit, Subjektivitat und Moral impliziert sind, als me-
taphorische Konstruktionen erweisen wurde. Ich
habe mich gefragt, wie das maoglich ist. Wie kann
Zeit erfahren werden? Und vor allem: Welcher Art
muss die Zeiterfahrung sein, damit Einheitsmodelle
als metaphorische Konstruktionen zu Bewusstsein
kommen? Meines Wissens stellt die moderne Zeit-
philosophie kein Konzept von Zeiterfahrung zur
Verfligung, das einen solchen Zusammenhang zu
begriinden in der Lage ist. Insbesondere bei Kant,
Husserl und Heidegger hat der Begriff der Zeiter-
fahrung keinen systematischen Sinn. Die Zeit wird
im Rahmen dieser Ansatze entweder als eine trans-
zendentale oder als eine urspringliche Ermégli-
chungsbedingung von Erfahrung eingefihrt; sie
kann deshalb selbst nicht Gegenstand von Erfah-
rung sein. Zwar kennt die Phdnomenologie Husserls
eine Art Mitwahrnehmung der Zeit mit den zeitlich
konstituierten Einheiten des Bewusstseinsstroms,
den Erlebnissen. Die Erlebnisse stellen sich dem in-
neren Zeitbewusstsein als einem unmittelbar auf
sich selbst bezogenen Wahrnehmungsbewusstsein
stets als zunachst “zukinftig”, dann “gegenwar-
tig” und schliesslich als “vergangen” dar. Aber die
Méglichkeit der Mitwahrnehmung dieser zeitlichen
Phdnomene und damit die Mdglichkeit einer Pha-
nomenologie des inneren Zeitbewusstseins setzt die
urspringliche Einheit dieses Bewusstseins doch im-
mer schon voraus (vgl. Husserl 1928). Zeit ist auch im
Kontext der Phanomenologie nicht etwas, dessen
vermeintliche Erfahrbarkeit etwaige Einheitsmodel-
le als metaphorische Konstruktionen erweisen wur-
de.

Naturlich ist es méglich, sich darauf zu einigen,
den Wechsel von Zukunft, Gegenwart und Vergan-
genheit in unseren Bewusstseinsdaten und den Um-
stand, dass wir in der Lage sind, zeitliche Verhaltnis-

ZpH Jg. 7 (2001), H. 2



se mit Hilfe der Relationen “friher als”, “spater
als”, "gleichzeitig mit” als objektive Zeitverhaltnis-
se zu beschreiben, Zeiterfahrung zu nennen (vgl.
Bieri 1972). Selbst im Fall einer solchen Einigung
wird es jedoch nicht leichter nachvollziehbar, wie
aus dieser Art Zeiterfahrung die Einsicht in den me-
taphorischen Status von Einheitsmodellen erwach-
sen sollte. Man kann sogar noch einen Schritt wei-
ter gehen und sich vorstellen, dass ein Subjekt voéllig
Unzusammenhangendes erlebt, dass seine gegen-
wartigen und vergangenen Erfahrungen im Ver-
héltnis der Diskontinuitat zueinander stehen — man
denke an traumatische Erlebnisse, historische Uber-
gangssituationen und Revolutionen. Aber abgese-
hen davon, dass Gegenwartiges und Vergangenes
nicht die Zeit selbst, sondern zeitlich bedingte Er-
scheinungen sind, setzt die Erkenntnis, dass es sich
um Unzusammenhangendes, Diskontinuierliches,
was auch immer handelt, die Einheit des Bewusst-
seins voraus. Wie man es also auch dreht und wen-
det: Zeit und Zeiterfahrung sind keine geeigneten
Kategorien, um Einheitsmodelle, geschweige denn
das Modell einer einheitlichen und ihrer selbst be-
wussten Subjektivitdt auszuhebeln (vgl. Luders
1995).

Mein zweiter Einwand betrifft die Behauptung,
dass das neuzeitliche Projekt von Politik und
Padagogik an der Paradoxie der Leitkonzepte Zeit,
Subjekt und Moral kollabiert sei. Mit dieser Behaup-
tung wird eine merkwirdige Kontinuitat zwischen
Philosophie, insbesondere der Philosophie Kants
und der Systeme des Deutschen Idealismus, einer-
seits und Politik und Padagogik andererseits unter-
stellt. Diese Unterstellung wiederholt sich, wenn es
an anderer Stelle heisst, Politiker und Padagogen
betreuten verantwortlich den Neubeginn der
Geschichte dank ihres Wissens um die Einheit und
Kontinuitat des Adressaten in Gestalt des Einzel-
menschen oder der Gattung (S. 107). Politik und
Padagogik auf Prinzipien der Transzendentalphilo-
sophie oder des Deutschen Idealismus zu verpflich-
ten bedeutet, Ideengeschichte und Realgeschichte
zu verwechseln. Dass sich die Politik im 19. oder 20.
Jahrhundert am Vernunftparadigma orientiert hat-
te, dass Vorstellungen Uber die Einheit des Subjekts,
die Metaphysik der Sitten oder eine vernunftige Te-
leologie der Geschichte die Basis verantwortlichen
Handelns gewesen waren, entspricht nicht den Tat-
sachen.

Wahrend das politische Handeln interessengelei-
tetes Handeln im Rahmen von Machtkonstellatio-
nen war und ist und seit jeher fur seinen Vollzug
keiner philosophischen Prinzipien bedarf, hat sich
die Padagogik im 19. und 20. Jahrhundert vielfach
gerade unabhangig bzw. sogar im Gegensatz zur
Kantischen Philosophie und zum Neuhumanismus
entwickelt. Ich nenne nur einige Beispiele: Herbarts
Theorie des erziehenden Unterrichts, die die Volks-
schullehrerbildung Gber Jahrzehnte massgeblich
beeinflusst hat, setzt sich ausdriicklich von Kants
Metaphysischer Theorie der Freiheit ab, weil diese

ZpH Jg. 7 (2001), H. 2

Theorie der Mdglichkeit einer Erziehung zur Sitt-
lichkeit ebenso widerspreche wie die umgekehrte
Auffassung des Menschen als ein von Instinkten ge-
leitetes Naturwesen. Schleiermacher verwarf die
Moglichkeit einer absoluten Ethik und verwies die
Padagogik fur die Beantwortung normativer Fra-
gen in durchaus schon historistischer Manier auf
den jeweils erreichten Entwicklungsstand der Sitt-
lichkeit einer Nation. Frobel war ein Vertreter der
deutschen Romantik und huldigte einem obskuren
Pantheismus. Die geisteswissenschaftliche Padago-
gik ging nicht vom transzendentalen Subjekt aus, in
dessen Adern nach Dilthey nur der verdinnte Saft
von Vernunft als reiner Denktatigkeit rinnt, son-
dern vom ganzen Menschen als einer gleichermas-
sen natdrlich wie historisch bedingten Lebensein-
heit. Zudem waren die normativen Bezugspunkte
geisteswissenschaftlicher Padagogik das Resultat
historischer Analysen und nicht Deduktionen aus
ethischen Systemen. Die reformpadagogischen Be-
wegungen hatten insgesamt ein kritisches Verhalt-
nis zum Rationalismus der Moderne; sie rekurrier-
ten nicht auf Kant, sondern auf Rousseau. Die
experimentelle Padagogik von Meumann und Lay
hatte ihr Vorbild in den experimentellen Laborstu-
dien der Psychologie Wundts. Die deskriptive
Padagogik von Fischer war eine reine Erkenntnis-
wissenschaft, mit der keine praktischen Anliegen
mehr verfolgt wurden. Die Beispiele liessen sich be-
liebig vermehren. Schliesslich hat sich die Padago-
gik seit den funfziger Jahren des letzten Jahrhun-
derts als eine forschende Disziplin entwickelt
(Tenorth 2000). Es sind zahlreiche, den bereichsspe-
zifischen Problemen der padagogischen Teildiszipli-
nen angemessene Forschungsmethoden und Theo-
rien entwickelt und erprobt worden. Dadurch
haben sich die Erziehungswissenschaften in den
letzten Jahrzehnten als “normal sciences” etabliert.
Diese Entwicklung ist nicht ohne Folgen fur die
Grundbegriffe Subjektivitat und Bildung geblieben;
sie haben den Nimbus philosophischer Prinzipien
abgestreift und den Status empirischer Kategorien
erworben.

Das Bewusstsein der Kontingenz, das Rustemeyer
ursprunglich den Erfahrungen der Moralisten zu-
schreibt oder mit dem Zerbrechen von Einheitsvor-
stellungen angesichts bestimmter Zeiterfahrungen
assoziiert, ist in Wirklichkeit ein Nebenprodukt die-
ser Entwicklung. Es ist die Kehrseite des Prozesses
systematischer Forschung, des Wechselspiels von
Hypothesenbildung, empirischer Verifikation und
Falsifikation, des Streits der Paradigmen und der Er-
fahrung wissenschaftlicher Revolutionen. Dagegen
kann man bezweifeln, dass Narration — jedenfalls in
der am Beispiel der Moralistik entwickelten Form —
Kontingenzen wirklich sichtbar zu machen vermag.
Der Wahrheitsbegriff narrativer Theoriebildung,
demzufolge die “Wahrheit der Darstellung im Wan-
del des Dargestellten besteht” (S. 111), bringt ein
naiv-positivistisches Erkenntnisideal zum Ausdruck,
mit dem eine Unmittelbarkeit der Erfahrung bean-

123




124

sprucht wird, die jedem geschulten Methodenbe-
wusstsein widerspricht.

Die Tatsache, dass sich die Wissenschaften ent-
wickeln, dass konkurrierende Zugriffsweisen auf
die Erziehungswirklichkeit méglich sind und dass
gewisses Wissen im Forschungsprozess eine relative
Grosse ist, hat, wie bereits erwdhnt wurde, nicht
unerheblich zur Verunsicherung der Allgemeinen
Padagogik beigetragen. Moglicherweise bleibt der
Allgemeinen Padagogik vorlaufig denn auch nichts
weiter Ubrig, als die Kontingenzen des Wissen-
schaftsprozesses zu registrieren und konkurrieren-
de Theorieangebote reflexiv zu betreuen - ob das
im Medium einer unter methodologischen Gesichts-
punkten allerdings zu Uberarbeitenden Theorie
narrativer Sinnbildung geschehen sollte, sei hier da-
hingestellt. Die Erfahrung des Verlusts absoluter
Gewissheit darf jedoch nicht zu quasi-ontologi-
schen Fehlschlissen derart verleiten, dass nun die
Strukturen und Merkmale der gesellschaftlichen
Wirklichkeit und insbesondere der Erziehungswirk-
lichkeit selbst vollig kontingent waren. Die Mitglie-
der moderner Gesellschaften mégen der Formati-
onskraft anonymer Diskurse ausgesetzt sein, sie
mogen an Erfahrungen des Sinnverlustes leiden
und sich zum Teil in einem durchaus nicht unpassen-
den, sondern demokratischen Lebensformen in ge-
wissen Grenzen angemessenen, toleranten Relati-
vismus eingerichtet haben. Unabhangig davon gibt
es stabile Zusammenhé&nge und Probleme: die Fami-
lienerziehung, das Erziehungssystem, den Einfluss
der sozialen Herkunft auf den Schulerfolg, die brei-
te Streuung von Leistungsunterschieden zwischen
Schulklassen derselben Schulstufen und Schulfor-
men, die Probleme der Pubertierenden im Prozess
des Erwachsenwerdens, die Probleme der Organisa-
tionsentwicklung, die Probleme der Qualitatssiche-
rung von Schule, die Professionalisierung der Leh-
rerarbeit und damit zusammenhangend das

Problem der Unterrichtsqualitat. All diese Zusam-
menhange und Probleme stellen konstante Heraus-
forderungen nicht nur fur die Individuen, sondern
auch far die Erziehungswissenschaften dar.

Die Schulpadagogik wird sich angesichts dieser
Sachlage nicht darauf beschranken kénnen, die Dif-
ferenz- und Kontingenzerfahrungen, denen die In-
dividuen in Prozessen institutionalisierter Bildung
ausgesetzt sind, in narrativ strukturierten Fremdbe-
schreibungen aufzusammeln und ihnen zurtickzu-
spiegeln. Vielmehr geht es darum, Erziehung, Un-
terricht und Lehrerarbeit als sich unter bestimmten
Voraussetzungen vollziehende soziale Prozesse zu
analysieren und méglicherweise zu verbessern. Das
zentrale Forschungsproblem ist nicht die Kontin-
genz des Wirklichen, sondern die Vermessung des
Spielraums sinnvoller Erziehung. Erziehungswissen-
schaft muss erklaren, warum und in welchem Um-
fang es nicht beliebig ist, wie Eltern, Lehrer und
Erzieher sich in Erziehungs- und Bildungsprozessen
verhalten, obwohl es keine Gesetzmassigkeiten der
Erziehung gibt und Erziehungstechnologien un-
moglich sind. Dieser Aufgabe nachzukommen,
heisst, deterministischen Erziehungstheorien zu wi-
dersprechen und mit Kontingenz zu rechnen, ohne
in postmoderne Beliebigkeit abzugleiten.

Literatur

Bieri, Peter: Zeit und Zeiterfahrung. Exposition eines Prob-
lembereichs. Frankfurt 1972

Husserl, Edmund: Vorlesungen zur Phdnomenologie des in-
neren Zeitbewusstseins. In: Jahrbuch fur Philosophie und
phanomenologische Forschung, Bd. IX, 1928, S. 367-498

Luders, Manfred: Zeit, Subjektivitat und Bildung. Die Bedeu-
tung des Zeitbegriffs fur die Padagogik. Weinheim 1995

Tenorth, Heinz-Elmar: Erziehungswissenschaftliche For-
schung im 20. Jahrhundert und ihre Methoden. In: Diet-
rich Benner/Heinz-Elmar Tenorth (Hrsg.): Bildungsprozes-
se und Erziehungsverhéltnisse im 20. Jahrhundert.
Praktische Entwicklungen und Formen der Reflexion im
historischen Kontext. Weinheim/Basel 2000, S. 264-293

ZpH Jg. 7 (2001), H. 2



	Diskussion : Theorie des Seins oder historische Kontingenz?

