
Zeitschrift: Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pädagogische Hochschule Zürich

Band: 7 (2001)

Heft: 2

Rubrik: Diskussion : Theorie des Seins oder historische Kontingenz?

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literatur
Balmer, Hans Peter: Philosophie der menschlichen Dinge.

Bern/München 1981

Balmer, Hans Peter: Nietzsches Erschliessung der europäi¬
schen Moralistik. In: Perspektiven der Philosophie
7(1981), S. 9-24

Clark, Henry C.: La Rochefoucauld and the Language of
Unmasking in seventeenth-century France. Genève 1994

Elias, Norbert: Die höfische Gesellschaft. Frankfurt am Main
1983

Foucault, Michel: Was ist Aufklärung? In: Eva Erdmann/Rainer

Forst/Axel Honneth (Hrsg.): Ethos der Moderne.
Frankfurt am Main/New York 1990, S. 35-54

Früchtl, Josef: "Ich finde mich nicht da, wo ich mich suche."

Montaigne und das Prinzip der Subjektivität. In: Merkur
49(1995), S. 608-620

Göttert, Karl-Heinz: Kommunikationsideale. Untersuchungen

zur europäischen Konversationstheorie. München
1988

Graciän, Baltasar: Handorakel und Kunst der Weltklugheit.
Stuttgart 1992

Graciän, Baltasar: Der Held. Berlin 1996

Hartwich, Kai-Ulrich: Untersuchungen zur Interdependenz
von Moralistik und höfischer Gesellschaft am Beispiel La

Rochefoucaulds. Bonn 1997

Hirschman, Albert O.: Leidenschaften und Interessen. Politi¬
sche Begründungen des Kapitalismus vor seinem Sieg.
Frankfurt am Main 1987

Horkheimer, Max: Montaigne und die Funktion der Skepsis.
In: Zeitschrift für Sozialforschung 7(1938), S. 1-54

La Rochefoucauld, François: Maximen und Reflexionen. In:
Schalk 1980, S. 63-139

Luhmann, Niklas: Interaktion in Oberschichten. Zur Transfor¬
mation ihrer Semantik im 17. und 18. Jahrhundert. In:
Ders.: Gesellschaftsstruktur und Semantik, Bd. 1. Frankfurt

am Main 1980, S. 72-161

Machiavelli, Niccolö: Der Fürst. Stuttgart 19786

Montaigne, Michel de: Essais. Frankfurt am Main 1988

Montesquieu: Persische Briefe. Stuttgart 1991

Montesquieu: Meine Gedanken. München/Wien 2000
Nietzsche, Friedrich: Jenseits von Gut und Böse. In: Ders.: Kri¬

tische Studienausgabe, Bd. 5. München 1988, S. 9-244
Nietzsche, Friedrich: Zur Genealogie der Moral. In: Ders.: Kri¬

tische Studienausgabe, Bd. 5. München 1988, S. 245-412
Nussbaum, Martha: Gerechtigkeit oder Das gute Leben.

Frankfurt am Main 1999

Oelkers, Jürgen: Hat jeder Mensch nur eine Erziehung? In:

Frieda Heyting/Heinz-Elmar Tenorth (Hrsg.): Pädagogik
und Pluralismus. Weinheim 1994, S. 207-224

Pascal, Biaise: Pensées. Heidelberg 1978
Ricœur, Paul: Das Selbst als ein Anderer. München 1996

Rieger, Markus: Ästhetik der Existenz? Münster/New York/
München/Berlin 1997

Rustemeyer, Dirk: Erzählungen. Bildungsdiskurse im Hori¬

zont von Theorien der Narration. Stuttgart 1997

Rustemeyer, Dirk: Sinnformen. Hamburg 2001

Schalk, Fritz (Hrsg.): Die französischen Moralisten. Bremen
1980

Scheffers, Henning: Höfische Konvention und die Auf¬

klärung. Wandlungen des honnête-homme-ldeals im 17.

und 18. Jahrhundert. Bonn 1980
Schneider, Manfred: La Rochefoucauld und die Aporien der

Selbsterkenntnis. In: Merkur 42(1988), S. 730-741
Schröder, Gerhart: Graciän und die spanische Moralistik. In:

Klaus von See (Hrsg.): Neues Handbuch der Literaturwissenschaft.

Bd. 10. Frankfurt am Main 1972, S. 257-278
Stackelberg, Jürgen von: Französische Moralistik im europäi¬

schen Kontext. Darmstadt 1982

Starobinski, Jean: Montaigne. Denken und Existenz. Frank¬

furt am Main 1989
Steland, Dieter: Moralistik und Erzählkunst von La

Rochefoucauld und Mme de Lafayette bis Marivaux. München
1984

Stierle, Karlheinz: Gespräch und Diskurs. Ein Versuch im Blick
auf Montaigne, Descartes und Pascal. In: Ders./Rainer
Warning (Hrsg.): Das Gespräch. Poetik und Hermeneutik
XL München 1984, S. 297-334

Stierle, Karlheinz: Die Modernität der französischen Klassik.

Negative Anthropologie und funktionaler Stil. In: Fritz
Nies/Karlheinz Stierle (Hrsg.): Französische Klassik: Theorie,

Literatur, Malerei. München 1985, S. 81-128
Stierle, Karlheinz: Sprache und menschliche Natur in der

klassischen Moralistik Frankreichs. Konstanz 1985

Stierle, Karlheinz: Montaigne und die Erfahrung der Viel¬
heit. In: Wolf-Dieter Stempel/Karlheinz Stierle (Hrsg.): Die
Pluralität der Welten: Aspekte der Renaissance in der
Romania. München 1987, S. 417-448

Strosetzki, Christoph: Konversation. Ein Kapitel gesellschaft¬
licher und literarischer Pragmatik im Frankreich des 17.

Jahrhunderts. Frankfurt am Main/Bern/Las Vegas 1978

Vauvenargues, Luc de Ciapiers de: Reflexionen und Maxi¬

men. In: Schalk 1980, S. 131-342
Zimmer, Robert: Die europäischen Moralisten zur Ein¬

führung. Hamburg 1999

Kommentar zu
"Enttäuschende Theorie"

von Dirk Rustemeyer
Helmut Holzhey

In meinem Kommentar sollen zwei Themen zur
Sprache kommen: das Subjekt und die
Enttäuschung.

1) Dirk Rustemeyer rechnet das Subjekt zu den

Schlüsselbegriffen des Diskurses der Moderne. Das

ist zweifellos zutreffend. Ob das moderne (neuzeitliche)

Subjekt hingegen unter der Last der
Erwartungen, die von philosophischer Theorie in es ge¬

setzt wurden, zerbrochen ist, ja ob es in diesem
Diskurs überhaupt zerbrochen ist, scheint mir fraglich.
Eine Stellungnahme dazu erfordert vorgängig eine

präzise Auskunft darüber, welches Subjekt denn da

gegebenenfalls den Tod gefunden hat.
In der Vorrede zur 'Phänomenologie des Geistes'

schreibt Hegel: "Es kömmt nach meiner Einsicht,
welche sich durch die Darstellung des Systems selbst

rechtfertigen muss, alles darauf an, das Wahre nicht
als Substanz, sondern eben so sehr als Subject auf-

ZpH Jg. 7 (2001), H. 2 115



zufassen und auszudrücken." Was ist hier unter
"Subject" zu verstehen? Hegel bestimmt es als die

"lebendige Substanz", "insofern sie die Bewegung
des sich selbst Setzens, oder die Vermittlung des sich

anders Werdens mit sich selbst ist", "die reine einfache

Negativität" (Hegel 1980, S. 18). Es ist in diesem
Text von dem Subjekt, vom absoluten Subjekt, vom
Absoluten oder Wahren als Subjekt die Rede. Wenn
der Philosoph auch zunächst Substanz und Subjekt
in einen abstrakten Gegensatz stellt, so zeigt sich

doch im weiteren Bedenken dieses Verhältnisses,
dass sich beide wechselseitig bestimmen, das heisst

der Substanz ebenso sehr Subjektivität zukommt
wie dem Subjekt Substantialität. Was das thematische

"Subject" betrifft, so lassen sich dem Text zwei
Bestimmungen entnehmen: Es ist als absolutes nicht
pluralisierbar; und es ist Selbstbeziehung ("Selbst-
bewusstseyn", "sich selbst Setzen").

Die Rede vom Subjekt ist deshalb verwirrend,
weil man sprachlich dazu verführt wird, sich eine
Entität - wenn vielleicht auch mit Ausnahmecharakter

- vorzustellen, mindestens "Etwas", über das

Aussagen gemacht werden können. Das trifft nicht
nur auf subiectum zu, das noch im grammatikalischen

Subjektsbegriff präsent ist, sondern ebenso

auf den Gebrauch, den wir gewöhnlich vom
neuzeitlichen Begriff des Subjekts machen. Nach
verbreiteter Auffassung ist es das Kennzeichen der
neuzeitlichen Weltauslegung, dass der Mensch auf
sich selbst abstellt. In Entsprechung zu dieser These

wird das Subjekt als "Mensch" identifiziert. Hegels
Begriffsbestimmung zeigt demgegenüber, dass

Selbstbeziehung, Selbstverhältnis oder Selbstbe-
wusstsein das neuzeitliche Subjekt, das im neuzeitlichen

Sinne Zugrundegelegte, formieren. Das Spezifische

dieses subiectum kann man leicht an Kants

Bestimmung des Subjektseins als "Selbstdenken"
ablesen. Die Definition lautet: "Selbstdenken heisst
den obersten Probierstein der Wahrheit in sich

selbst suchen" (Kant 1969, S. 146). Kant plädiert
nicht für die subjektive Meinung, sondern für den

eigenen Vernunftgebrauch. Was wird nicht zugrunde

gelegt, wenn das Selbstdenken in diesem Sinn

als Subjekt fungiert? Für Kant lassen sich die
abgewiesenen Subjekte klar benennen; es sind auf der
einen Seite: Gott (bzw. Gottes Denken), die Intelligi-
bilität des Seienden (wie sie die klassische Ontologie

voraussetzt), aber auch eine blinde oder mechanische

Natur und das Schicksal (fatum); auf der
anderen Seite: das empirische (Selbst-)Bewusstsein,
das Ich, das Individuum, der Mensch.

Im Namen dieser - gewissermassen verstossenen

- Subjekte und ihrer Erben ist nach und gegen Kant
immer wieder Kritik am Subjektsverständnis
neuzeitlichen Denkens geübt worden. Sie zielte einerseits

auf den Subjektivismus: Hegels Begriff des

absoluten Subjekts impliziert eine solche Kritik,
ebenso die Marxsche Geschichtstheorie, Heideggers
Denken des Seins oder der Strukturalismus. Die Kritik

ging andererseits vom Befund aus, dass zwischen
dem idealen und den realen, sich vorfindlich wis¬

senden Subjekten eine unüberbrückbare Kluft
bestehen blieb. Wenn Kant und der modernen
Philosophie überhaupt das Realsubjekt Mensch für die

Grundlegung von Wissen wie von Moral ungeeignet

erschienen war, so kehrte sich angesichts jener
Kluft das theoretische Interesse vielfach und Aufsehen

erregend dem "konkreten Menschen" zu. Auch

Rustemeyer macht seine Erinnerung an das allmähliche

Zerbrechen der "Figur des Subjekts" am
Realsubjekt Mensch fest. Dieses ist die Instanz, an der
empirisch ausgewiesen worden sein soll, dass es mit
dem "Selbstdenken" oder der vernünftigen
Selbstbeziehung der Autonomie nichts ist.

Demgegenüber möchte ich daran erinnern, dass

philosophisch noch immer der Streit zwischen

Vernunftbegriff und Realbegriff des Subjekts ansteht.
Schon das 19. Jahrhundert kennt verschiedene
Variationen der Konkurrenz zwischen beiden,
ausgetragen vor allem im Streit um den erkenntnistheoretischen

Primat von Logik oder Psychologie. Nach

wie vor von Interesse ist die Art und Weise, wie der
Streit phänomenologisch angegangen wurde.
Edmund Husserls "cartesianischer" Weg in die
Phänomenologie beginnt mit der methodischen Objekti-
vation persönlichen Zweifeins an der Möglichkeit,
ein Philosoph sein zu können. Der Zweifel entzündet

sich am Anspruch absoluter Erkenntnisbegründung.

Dem in der Selbsterfahrung an die Verzweiflung

rührenden philosophierenden Ich ist mit der
"Wirklichkeit" seiner selbst auch jede Transzendenz
entschwunden. In der phänomenologischen
Primärerfahrung "lebe" ich nun in jenem Nichts, in das

mich der Zweifel versetzte. Entscheidend für den

Neubeginn ist nicht ein Umschlag aus Zweifel in
Gewissheit. Die Zweifelssituation, das heisst das
Inhibieren jeder Stellungnahme zur Welt, verbleibt mir
als Einstellung. Das transzendentale Subjekt Husserls

ist also kein archimedischer Punkt, sondern
strömendes Bewusstseinsleben. Der Philosoph reflektiert

in der phänomenologischen Einstellung
"konsequent auf seine cogitationes und auf ihren rein
phänomenologischen Gehalt"; er exerziert damit
"transzendentale Selbsterfahrung des Ego" (Husserl

1950, S. 12, S. 14).

Zweifellos bleibt auch Phänomenologie nach

den Husserlschen Schriften dem strengen Anspruch
auf vernünftige Begründung von Wissen und Handeln

verpflichtet. Die phänomenologische Philosophie

des Subjekts wird als Fundamentalphilosophie
entwickelt, deren Basis die transzendentale, nämlich

transzendenz-stiftende (konstituierende)
Subjektivität ist. Diese aber bildet in ihrer Absolutheit
ein Feld reflexiver Erfahrung, dem der Zweifel
eingeschrieben bleibt. Das transzendentale Subjekt ist

weder Substanz (res cogitans) noch Mensch. Erst im

phänomenologischen Auf- und Ausweis der Strukturen

und Gehalte transzendentaler Selbsterfahrung

wird die Rede von "mir" und zumal von mir als

"konkretem Menschen" verständlich. Menschsein ist

nichts Ursprüngliches, sondern etwas Abgeleitetes,
etwas für das philosophische Verstehen Sekundäres.

116 ZpH Jg. 7 (2001), H. 2



Offensichtlich besitzt aber die reine und streng
transzendentale Fassung des cogito, selbst als

transzendentale Selbsterfahrung, einen "Überschuss",
der zum realen Subjekt zurückdrängt, wie Heideggers

Überführung des Subjekts ins "Dasein" deutlich

gemacht hat. Die Tendenz dazu kann einem

"metaphysischen Bedürfnis" entspringen oder der

Antizipation von Enttäuschung gegenüber der
Leistungsfähigkeit philosophischer Theorie. Für Letztere

bleibt das transzendentale Subjekt unverzichtbar.

Die Fortbestimmung der Subjektivität zur
Intersubjektivität, des Monologs zum (herrschaftsfreien)

Dialog bzw. die "kommunikationstheoretische

Wende" haben daran nichts geändert. Auch
der mit dem subiectum traditionell gekoppelte fun-
damenta//sf/sc/ie Anspruch lässt sich aufgeben, ohne

das transzendentale Subjekt zu liquidieren.
Wenn das neuzeitliche Subjekt in der exemplarisch

belegten Weise von Subjektivität (Selbstbe-
wusstsein, Selbsterfahrung, Selbstverhältnis) als

Grund von Wissen bestimmt worden ist, so doch
kaum - mit der Ausnahme von Johann Gottlieb
Fichte - als Grund der Systemform von Wissen.
Systeme haben viele Gesichter: Ihr Profil reicht von den

mannigfaltigen enzyklopädischen Entwürfen, die
Leibniz zu bündeln versuchte (vgl. Schmidt-Bigge-
mann 1983), über die in der Vernunftkritik begründete

kantische und neukantianische Konzeption
eines "Systems der Philosophie" sowie Hegels
Verknüpfung von logischem System und Geschichte bis

zur modernen Systemtheorie. Mit dem Abschied
vom Willen zur Systematizität wird also nicht auch
schon das transzendentale Vernunftsubjekt
verabschiedet. Ebenso muss bewusst gemacht werden,
dass die postmoderne Subjektskritik auf den
Realbegriff des Subjekts, den "Menschen", zielt und
dabei "fast nur Pseudo-Philosopheme, die man
inzwischen aus der Philosophie der Subjektivität
gemacht hat", angreift, wie zum Beispiel ein naiv
rejizierendes oder monologisches Subjektsverständnis
(Welsch 1992, S. 156). Der Angriff etwa auf die logische

Kategorie der Identität (Adorno) ist von der
Erfahrung fraglicher Identität der Individuen zu
unterscheiden, so sehr "negative Dialektik" auf die
Bestimmung individueller Identität durchschlägt.
Gewiss steht das transzendental-vernünftige Subjekt

(Kants homo noumenon) konzeptuell in einem
Verhältnis zum ontisch-realen Subjekt (homo phae-
nomenon). Aber dieses Verhältnis ist in der Moderne

intensiv bedacht worden. Die Frage nach der
Verwirklichung von Autonomie etwa, ein Problem
praktischer Philosophie, war für normativ arbeitende

Philosophen immer schon eine Herausforderung.
2) Kann man dann davon sprechen, dass philosophische

Theorie einer Selbsttäuschung anhing, die
Enttäuschung hervorrufen musste? Rustemeyer
erinnert an Autoren, die sich die Ent-täuschung
(über die Vernünftigkeit des Menschen) zu ihrer
Aufgabe gemacht haben: "Der empirische Blick auf
das menschliche Verhalten desillusioniert die
Vernunft über ihre eigenen Möglichkeiten." Wenn sol¬

che Illusionen bestanden haben, dann waren es

wohl eher individuelle Illusionen, jedenfalls Illusionen

über die faktische Gestaltungskraft von
"Vernunft" für menschliches Leben. Das ergibt sich

schon aus Rustemeyers richtiger Feststellung: Die

"Enttäuschungsleistung der Beobachtung
entspringt aus der Zurückführung manifesten Verhaltens

auf latente Eigenliebe." Aber weder Spinoza
noch Kant, um nur zwei "klassische" Philosophen
zu nennen, mussten darüber belehrt werden.
Spätestens seit Kant gehört die Desillusionierung zum
eigensten Geschäft der Vernunft.

Zweifellos sind die Beobachtungen der Graciän,
La Rochefoucauld oder Montaigne zum tatsächlichen

Verhalten des animal rationale auch heute
noch sehr lehrreich. Zu bedenken bleibt allerdings,
ob eine an Lebensumständen bestimmter
Bevölkerungsschichten des 16. und 17. Jahrhunderts
entwickelte Moralistik umstandslos auf die Welt von
heute appliziert werden kann (vgl. die aktuelle "Le-

benskunst"-Philosophie eines Wilhelm Schmid). Zu

bedenken bleibt auch, dass selbst Vernunfttheoretiker

wie Kant die Klugheit und ihre Regeln gewürdigt

haben, es aber dabei nicht bewenden lassen

konnten. Rustemeyer sieht sich genötigt, sowohl

Montaigne als auch spätere Moralisten dafür zu
tadeln, dass sie ihre Enttäuschungsarbeit nicht bis ans
Ende durchführten, sondern an der Voraussetzung
einer vernünftigen Natur des Menschen bzw.

Vorstellungen von Identität und Dauer des Subjekts
festhielten. Aber sein eigenes Vorhaben einer
konsequent "narrativen Theorie der Sinnbildung"
bringt ihn erst recht in das bei den Moralisten
beobachtete Dilemma. Theorie lässt sich nicht in Narration

auflösen, das "je" nicht durch Arbeit am "moi"
(Lacan) erübrigen.

Literatur
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phänomenologie des Geis¬

tes (1807). In: Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Gesammelte

Werke, Bd. 9. Wolfgang Bonsiepen/Reinhard Heede
(Hrsg.). Hamburg 1980

Kant, Immanuel: Was heisst: Sich im Denken orientieren? In:
Immanuel Kant: Gesammelte Schriften. Abhandlungen
nach 1781, Bd. 8 (Akademie-Ausgabe). Berlin 1969, S.

131-147
Husserl, Edmund: Pariser Vorträge. In: Edmund Husserl: Car-

tesianische Meditationen und Pariser Vorträge (Husserlia-
na, Bd. 1). Stephan Strasser (Hrsg.). Den Haag 1950, S. 1-

39

Schmidt-Biggemann, Wilhelm: Topica universalis. Eine
Modellgeschichte humanistischer und barocker Wissenschaft.

Hamburg 1983

Welsch, Wolfgang: Subjektsein heute. In: Studia Philosophi-
ca 51(1992), S. 153-182

ZpH Jg. 7(2001), H. 2 117



Täuschung oder
Enttäuschung?
Re-Visionen auf

eröffnete Perspektiven
Eine Replik auf Dirk Rustemeyer

Annette M. Stross

Schattenseiten

Ausgehend
von der von Dirk Rustemeyer vor¬

geschlagenen "methodische(n) Distanzierung"

(S. 107) vom neuzeitlichen Projekt
einer mit ahistorischen und moralischen
Allgemeinheitsansprüchen verbundenen Subjektvorstellung,
die der besonderen Form den Vorrang vor den
allgemeinen Inhalten gibt, können die "Schattenseiten"

des hier eröffneten Diskurses gesucht und
kann das in der Argumentation (als notwendige
Folge von Ent-Scheidungen) "Abgewehrte" bzw.

Ausgeklammerte zu erhellen versucht werden. Dabei

erscheint nicht in erster Linie der bereits filigran
gezeichnete Raum in neuem Licht, sondern eröffnet
das neue Licht- und Schattenspiel - wenn auch

zunächst rasterhaft - vielmehr den Blick auf "andere"

Räume (ebenso wie es zugleich neue Schattenseiten

produziert).

Farbenspiele

Der
von Dirk Rustemeyer narratologisch eröff¬

nete Raum wirkt durch sein raffiniertes
Farbenspiel, er führt die Betrachter in eine

Welt, die - ähnlich den Gemälden der französischen
Impressionisten - durch die Auflösung der dem

alltäglichen Blick (noch) als fest und begrenzt erscheinenden

Gegenständlichkeit besticht. Gleichzeitig
besteht die Verführungskunst darin, das - unter
höchster Anstrengung gewonnene - Kunstprodukt
anstrengungslos erscheinen zu lassen. Entsprechend

lautet Rustemeyers Option, durch die an

Sprache gebundene Reflexion, die hier als "empirische

Praxis des Unterscheidens" verstanden wird
(vgl. ebd.), Modifikationen des Wirklichen zu erreichen.

Dabei muss die "Möglichkeit der Selbsttäuschung

akzeptiert und als Programm einer
permanenten Enttäuschung entfaltet werden" (ebd.).
Den Hintergrund bilden Vorstellungen von Kontingenz

und Perspektivität des Sinns, von "Historisie¬

rung, Kontextualisierung und Hypothetisierung des

Wissens" (Rustemeyer 1997, S. 11), kurzum: Musils

Auflösung der festen Welt, sinnbildlich dargestellt
am Überschreiten einer Türschwelle im 'Mann ohne
Eigenschaften', wird hier empfohlen, wobei der
Eintritt in den neuen Raum zugleich die Verschiebung

und Erweiterung bisheriger Grenzen in
Aussicht stellt.

So prächtig sich das hier offerierte Farbenspiel
auch darstellt, so rasch droht es sich zu verbrauchen
und zu erschöpfen, wenn der Blick einzig auf das

Spiel mit den Möglichkeiten und auf die Eröffnung
neuer Erfahrungshorizonte gelenkt wird. Deshalb
auch scheinen Neujustierungen des Blicks notwendig,

die "Traditionen und erlebte() Zwänge" (S.

114), das heisst historische, soziale und individuelle
Begrenzungen als Ausdruck der zeitgebundenen
Un-Möglichkeit einer Modifikation des Wirklichen
bzw. als "Schattenseiten" des hier Dargestellten
rekonstruieren lassen. Erst die Erhellung der Schattenseiten

wiederum vermag die von Rustemeyer selbst

gewählten "Einheitsmodelle als metaphorische
Konstruktionen" (S. 107) erneut aufzusprengen
und in der Perspektivenänderung den Blick für
neue Licht- und Schattenspiele freizugeben.

Kontingente Fragen und Alternativen

m Folgenden wird deshalb eine - den Aussagen
der Moralisten selbst zu entnehmende -
Perspektivenänderung in drei Dimensionen vorgeschlagen;

als frei gewählte Bezugstopoi bzw. Metaphern
dienen die "Enttäuschungsleistung der Beobachtung"

(S. 109), die Desillusionierung der "Vernunft
über ihre Möglichkeiten" (ebd.) und die "Haltung
der Demut" (S. 110). Die im Anschluss daran formulierten

Fragen lauten: Wie eindringlich bzw. plausibel

wird die Relevanz des von Dirk Rustemeyer
untersuchten Gegenstandes - Texte der Moralistik des

16., 17. und 18. Jahrhunderts - für Gegenwartsanschlüsse

dargestellt? Welches Subjektverständnis
unterlegt Dirk Rustemeyer seiner eigenen historisch,

philosophisch, soziologisch und politisch am-

118 ZpH Jg. 7 (2001), H. 2



bitionierten Analyse? Und: Lässt sich auf diese Weise

ein "tragfähige(r) Begriff verantwortlicher Praxis

gewinnen" (S. 114)? Je nach Standpunkt des

Betrachters können die im folgenden skizzierten
Revisionen als Unterbrechung, Fortführung oder auch
als Rekomposition der von Dirk Rustemeyer vorgelegten

Erzählmatrix bzw. einiger ausgewählter
Ausschnitte begriffen werden. Auf dialektische Figuren
im Sinne der hegelschen Versöhnung kann dabei
weiterhin verzichtet werden; als besondere
Fluchtpunkte hingegen scheinen Einheitsvorstellungen
unhintergehbar zu sein, denn: je mehr sie ihrerseits
abzuwehren gesucht werden, desto stärker drängen

sie sich auf. Oder anders formuliert: Auch auf
Dauer gestellt, birgt das Programm der Ent-Täu-

schung die Täuschung stets in sich.

zur "Kunst des Täuschens" (S. 109)?

Rustemeyers
Passion für (Denk-)Formen, Neu¬

formierungen und -formulierungen relativiert
die Relevanz der von ihm herangezogenen

historischen Texte. Das wird an verstreuten rhetorischen

Gesten ("Erinnerung an", "Anhaltspunkte",
S. 107; "inhaltlich wie formal anregend", S. 114)

ebenso deutlich wie es seinem eigenen methodischen

Zugang - hierin geradezu systematisch -
entspricht: "Ohne Aussicht auf letzte Einsichten
gewinnt Theorie die Form des reflexiven Umgangs mit
Kontingenz" (S. 106). Insofern können die
"Schwachstellen" der hier untersuchten Texte (wie
z.B. die Ausblendung der "Konstituiertheit durch
gesellschaftliche Strukturen" in Montaignes
Philosophie der Erfahrung, S. 112) ebenso schonungs-
wie auch folgenlos genannt werden. Gleichzeitig
erlaubt der narratologische Zugang in der
Konstruktion von Erzählmatrixen eine "neue Leichtigkeit"

des Umgangs mit historischen Texten, die sich

traditionellen Lesarten und den ihnen immanenten
Ansprüchen (so z.B. die einheitsorientierte ex-post-
Interpretation) nicht mehr fügen muss. Auch
jenseits des - von Rustemeyer gar nicht goutierten -
'"postmodernen' Relativismus der Sprachspiele" (S.

107) scheint also eine neue Fluidität im Durchgang
durch die Jahrhunderte, im Verweis auf epochal
übergreifende Entwicklungslinien wie auch auf
Konzepte "der Klugheit jenseits einer voreiligen
Alternative von Aristoteles und Kant" (ebd.) möglich,
die neue Denkanstösse zu geben vermag.

Seinen besonderen Reiz erhält das Programm der
Moralistik auch für Dirk Rustemeyer erst vor dem

Hintergrund des die nachfolgende Aufklärung
begleitenden indifferenten Glaubens an authentische

(Denk-)Bewegungen von Subjekten. Insofern
scheint die Differenzen setzende "Täuschung als

Programm" reizvoller, scheint der "Blick zurück vor
die Aufklärung" (S. 108) lohnend, weil er die Refle-

xion(sleistung) als "Arbeit der Relationierung von
Bestimmungen" (S. 106), als "empirische Praxis des

Unterscheidens" steigert. Doch eröffnet Rustemeyer

mit den Texten der Moralisten tatsächlich einen

neuen (Gegenwarts-)Blick, gibt er die Aussicht auf
"andere Möglichkeiten des Wirklichen" (S. 114) frei?

Erstaunlicherweise bleibt die Bearbeitung der
historischen Texte gerade in dieser Hinsicht hinter
ihren Möglichkeiten zurück und verliert sich die
appellative Kraft der Erzählung in der Schlussaussage,
auf "Kontingenzen zu reflektieren, bleibt Aufgabe
theoretischer Reflexion auch jenseits des historischen

Kontextes moralistischer Theoriebildung"
(ebd.). Der Verlust an Eindringlichkeit und appellativer

Kraft ist allerdings nicht darauf zurückzuführen,

dass der Facettenreichtum der Ausgangstexte

hier nicht hinreichend dargestellt würde,
sondern resultiert vielmehr daraus, dass eine
zentrale Entscheidung bzw. Unterscheidung
unterbleibt, die mit dem Verweis auf die notwendige
differenztheoretische Umarbeitung (vgl. S. 112) der
Texte der Moralistik immerhin angedeutet worden
ist: Täuschung als Selbsttäuschung bzw. (bewusste)
Täuschung oder Enttäuschung als Programm werden

als historisch, theoretisch und/oder praktisch
bedeutsame Differenzen in Vergangenheit und
Gegenwart nicht hinreichend herausgearbeitet bzw.

auseinandergehalten. Das Programm einer
"enttäuschende^) Theorie" (S. 106) lässt sich jedoch mit
der blossen Offerte einer "sozialtheoretisch(en) Er-

weiterungsfähig(keit)" der "anthropologische(n)
Fundierung moralistischer Psychologie" (S. 112)

nicht ausreichend vitalisieren, ihm muss die (zeitlich,

symbolisch und sozial kontingente) Entscheidung

als Ent-Täuschung immer wieder vorausgehen.

Eine anschlussfähige Erzählung hätte sich

folglich vor allem mit Grenzen ziehenden (und
daraus ihre Erweiterung erfahrenden) Fragen wie zum
Beispiel den folgenden zu beschäftigen:

Worin besteht die besondere (im Gegensatz zur
allgemeinen) Leistung der Texte der Moralistik: in

der Täuschung oder der Enttäuschung? In welches
Verhältnis sind beide Begriffe zueinander zu setzen

angesichts der von Dirk Rustemeyer vorgeschlagenen

"historisch und sozial dynamisierte(n)
Vorstellung von menschlicher Natur" (ebd.)? Wie
produktiv wäre eine Erzählung, die beispielsweise die
in der Moralistik gesetzte Annahme einer "universelle^)

Täuschung als Grundlage gesellschaftlichen
Lebens" (S. 110) fortschreibt? Könnte die
Täuschungsleistung des hier vorgelegten Textes darin
gesehen werden, über die "variable(n) Möglichkeiten

der Bestimmung von etwas" (S. 107) zu
erzählen, während die historisch und sozial
konstituierten Limitierungen dieser Möglichkeiten (abgesehen

von einigen folgenlosen Andeutungen)
verschwiegen werden? Und: Welche Schlüsse für den

Umgang mit Möglichkeiten bzw. Notwendigkeiten
von Täuschung und Enttäuschung, für Enttäuschung

als "Beobachtung" des empirisch Gegebenen

(S. 110) können aus der Aussage gezogen werden,

dass "andere Möglichkeiten des Wirklichen"
"nicht im Gegensatz zu, sondern nur in Verbindung
mit leiblich habitualisierten Gewohnheiten und
kulturell geformten Gefühlen" (S. 114) entstehen?

ZpH Jg. 7 (2001), H. 2 119



zur Hypertrophie des Subjekts?

m Schatten von Dirk Rustemeyers Redekunst
stehen (unvermeidlich) neue hypertrophe
Subjektansprüche, erweist sich das Übergewicht der

Philosophie gegenüber einer kritischen Soziologie
(zumindest zeitweise) als kontraproduktiv und bleiben

die Restriktionen des empirisch (zunächst)
Gegebenen - die Gebundenheit des Leiblichen, ha-
bitualisierte Machtstrukturen, die Prägung der
Körper und Sinne (vgl. S. 113f.) - unterbelichtet. Sol-

chermassen scheint auch die verlorene Einheit(svor-
stellung) des Subjekts in der Erzählung kompensiert
zu werden durch sprachliche und rhetorische Brilli-
anz und die anspruchsvolle Verbindung philosophischer,

soziologischer und historischer Reflexionsansprüche.

Das im Ideenreichtum, in der Unendlichkeit

der Möglichkeiten schwelgende Subjekt
verliert jedoch den Blick für die (historisch und sozial
bereits konstituierten) Grenzen, die es gerade
erweitern will. Und die Kraft der Erzählung verpufft,
weil die nur in einer radikalen Gegenbewegung zu
vollziehende Rückholung des Subjekts unterbleibt.

Insofern hätte das "Programm der
Enttäuschung" das sich hier hypertroph aufblähende Subjekt

und dessen Vernunftansprüche wiederholt mit-
einzubeziehen und könnte - in differenztheoretischer

Umarbeitung moralistischer Sichtweisen - die
Desillusionierung der Vernunft "über ihre eigenen
Möglichkeiten" (S. 109) gerade darin bestehen, die
auf Möglichkeiten ausgerichtete Aktivität des Denkens

(und Sprechens) durch den "empirischen Blick
auf das menschliche Verhalten", durch die notwendige

"Enttäuschungsleistung der Beobachtung"
(ebd.) zu ersetzen bzw. zu "ergänzen". Radikalisieren

lässt sich diese Gegenbewegung erst durch den
Verweis auf die Möglichkeit, von der subjektiven
Anstrengung, die "Welt zu verändern", als

Täuschung abzulassen - und dadurch Veränderungen
als "enttäuschende Theorie" zuzulassen.

zum Willen, die "Welt zu verändern"

Dirk
Rustemeyer hegt - hierin nicht unbeschei¬

den - "politische und pädagogische
Ambitionen" (S. 112) und erhebt zugleich

Anspruch auf Beförderung humanerer Verhältnisse.
Dabei wird die "Neubeschreibung" der Welt als

Voraussetzung für ihre "Veränderung" betrachtet:
"Politisches Engagement in der Welt ist
Voraussetzung für ihre Neubeschreibung und Veränderung"

(S. 114). Vor dem Hintergrund der "varia¬

ble^) Möglichkeiten der Bestimmung von etwas"
(S. 106f.) soll schliesslich ein "tragfähige(r) Begriff
verantwortlicher Praxis" (S. 114) gewonnen werden:

"Kants Gedanke, dass wir im Interesse praktischen

Handelns in einer von Naturkausalität regierten

Welt uns so begreifen sollten, als ob wir frei
wären, wird in Erzählungen von der Kontingenz des

Wirklichen aufgenommen" (Rustemeyer 1997, S.

244). Wird jedoch die Möglichkeit des dialektischen
Umschlagens von (Denk-)Bewegungen als ein - zeitlich

begrenzt - notwendiger Bestandteil eines in
seiner Besonderheit zugleich Allgemeinheitsansprüche

erhebenden Programms der Enttäuschung
von Gewissheit(en) betrachtet und werden beide
Seiten aufeinanderfolgend in die Erzählung eingebaut,

erweist sich auch die (vorübergehende)
Begrenzung des Blicks wiederum als Voraussetzung
für dessen Erweiterungsfähigkeit. Vor diesem
Hintergrund empfiehlt sich ein Blick auf Pascals dem
Misstrauen gegenüber der Vernunft entspringende
"Haltung der Demut" (S. 110). Deren postreligiöse
Neufassung würde gerade darin bestehen, sich
historisch und sozial Unverantwortetes bzw. durch De-

zentrierungsbewegungen des Subjekts nicht mehr
oder noch nicht Verantwortbares als Ent-Täuschung
zu vergegenwärtigen und auf diese Weise "praktisch"

tätig zu werden.

"Il faut savoir douter où il faut"
(Biaise Pascal, Pensées)

Neue
ontologische Gewissheit können auch

die hier nur angedeuteten Re-Visionen nicht
beanspruchen. Stattdessen verweisen sie auf

die Rekonstruktionsmöglichkeit der Ein-Seitigkeit
in der von Dirk Rustemeyer vorgelegten Erzählung
durch die Metapher der Schattenräume, um "ein
Feld 'offener' Dialektik (zu) erzeugen, dessen azen-
trische Struktursich in der Kontingenz (weiterer)
Erzählungen reflektiert" (Rustemeyer 1997, S. 248).
Sofern die Erhellung der Schattenbereiche vorhandene

Grenzen zeigt und auch neue Begrenzungen
sichtbar werden lässt, kann erst durch die auf diese
Weise vollzogene Ent-Täuschung wieder der "Blick
für andere Möglichkeiten des Wirklichen" (S. 114)

freigegeben werden.

Literatur
Rustemeyer, Dirk: Erzählungen. Stuttgart 1997

120 ZpH Jg. 7 (2001), H. 2



Neue Hoffnung für die
Pädagogik?

Manfred Lüders

Die
Allgemeine Pädagogik befindet sich seit

einigen Jahren in einem vielfach als krisenhaft

erlebten Prozess der Selbstverständigung

über ihre Funktion und Bedeutung für die

Erziehungswissenschaften. Angestossen wurde dieser
Prozess durch die fortschreitende Pädagogisierung
nahezu aller Lebensbereiche, die zunehmende
innere Differenzierung des Faches, die Empirisierung
und infolgedessen Abkoppelung vieler Forschungsbereiche

von traditionellen Erziehungsparadigmen
sowie schliesslich die als Aufklärung der Aufklärung
ausgeflaggte Kritik der Systemtheorie und des

Poststrukturalismus an ideologieverdächtigen
Kontingenzformeln wie Einheit, Subjekt, Bildung und Moral.

Man fragt sich, was das Allgemeine an der
Allgemeinen Pädagogik überhaupt sei und vor
allem worin der Nutzen der Beschäftigung mit
allgemeinpädagogischen Fragen für die Teildisziplinen
noch liegen könnte. Die Bedeutung des Beitrags
von Dirk Rustemeyer über 'Enttäuschende Theorie'
ergibt sich aus diesem Kontext. Rustemeyer teilt mit
Systemtheorie und Poststrukturalismus die
Einschätzung von der Erschöpfung des Vernunftparadigmas

und unterbreitet interessante Vorschläge,
zum einen zu einer Modifikation des Theoriebegriffs,

zum anderen zur Neubestimmung von
Subjektivität und Bildung als Grundbegriffe einer des-

illusionierten Pädagogik der Postmoderne.
Im Zentrum des Beitrags steht die These, dass sich

jede Bemühung um die Erzeugung von Wissen von
der Operation mit vermeintlich Gewissheit
verbürgenden Sinnformeln zu verabschieden und im

Gegenzug auf die Tatsache universaler Kontingenz
umzustellen habe. Um die Notwendigkeit dieser

Umstellung zu begründen, werden drei Schlüsselkonzepte

des nachmetaphysischen theoretischen
und pädagogischen Denkens, die Konzepte
Subjekt, Zeit und Moral, kritisch auf ihre Tragfähigkeit
für die Erzeugung gewissen Wissens geprüft.
Gegenstände der Prüfung sind die mit diesen Konzepten

implizierten Einheitsmodelle. Rustemeyer
behauptet, dass die konkrete Erfahrung von
Zeitlichkeit Einheitsmodelle dieser Art als metaphorische

Konstruktionen erweise (S. 107). Aus der
Einsicht in den imaginären Charakter dieser
Einheitskonstruktionen zieht er im Weiteren die
Konsequenzen, erstens der Verabschiedung des modernen

Projekts von Politik und Pädagogik, zweitens
der Modifikation der Ansprüche, die man an die
Leistungsfähigkeit von Theorie, insbesondere an

die Systematisierbarkeit von Zusammenhängen und
die Begründbarkeit empirischer und normativer
Aussagen, noch stellen könne.

Was es bedeutet, mit modifizierten Ansprüchen
im Feld der Theoriebildung zu operieren und
Kontingenz in Rechnung zu stellen, wird exemplarisch
an den Schriften der Moralisten und hier speziell an
den in diesen Schriften enthaltenen Fragmenten
einer Theorie der Subjektivität entwickelt.
Rustemeyer zeigt, dass Kontingenzerfahrungen mit einer
diskontinuierlich aphoristischen Textorganisation
narrativ eingefangen wurden und wie auf diese
Weise ein die Einheitsfiktionen des Vernunftparadigmas

enttäuschendes Bild von der Zerrissenheit
der menschlichen Existenz entstand. Die Moralisten
rechneten offenbar nicht mehr oder noch nicht mit
der Übereinstimmung von individueller Selbstdarstellung

und Person, Denken und Sein, Moral und
Handeln, geschweige denn mit der Möglichkeit
einer in all ihren Momenten rational rekonstruierbaren,

linear verlaufenden Lebensgeschichte. Der
Einfluss der Vernunft stellt sich bei Graciän, La

Rochefoucauld, Montaigne, Montesquieu, Pascal

als marginal dar; er wird durch Leidenschaften,
Gewohnheiten, Eigenliebe und nicht zuletzt das Glück
des Augenblicks - das Denken und Handeln zur
rechten Zeit - begrenzt. Was die Schriften der
Moralisten für Rustemeyer über die Verwendung einer
narrativen, der Erfahrung von Kontingenz
angemessenen Theorietechnik hinaus lehrreich macht,
ist der konstitutionelle Zusammenhang von
Textproduktion und Icherzeugung: In dem Masse, in
dem die Vernunft eine Leerstelle in der Gestaltung
des Lebens hinterlässt und Diskontinuität als

bestimmende Grösse hervortritt, erweisen sich die
Subjekte für die Konstitution ihres Ichs offenbar auf
die Narration dessen, was sich mit ihnen vollzogen
hat, angewiesen.

Die Theorie der narrativen Subjektivität, die als

Alternative zur modernen, als überholt angesehenen

Subjekttheorie eingeführt wird, knüpft hier an.
Auch sie bricht mit Einheitsvorstellungen und setzt
für die Erklärung der Konstitution von Subjektivität
auf das Wechselspiel von Kontingenzerfahrung und
Narration. Allerdings wird das an den Autor gebundene

Modell der Vergewisserung der eigenen Identität

im Medium einer das eigene Leben begleitenden

Textproduktion ergänzt durch ein erweitertes,
autorloses Textmodell, das die Icherzeugung als

eine Funktion der Formationskraft anonymer
Diskurse und symbolischer Praktiken begreift. Dieses

Modell erlaubt es, die Selbstbeschreibungen der In-

ZpH Jg. 7(2001), H. 2 121



dividuen noch unter dem Gesichtspunkt ihrer
gesellschaftlichen Vermitteltheit zu denken. Unter
Berufung auf Foucault werden nun die diskursiven

Angebotsstrukturen einer aussersubjektiven,
symbolisch strukturierten Wirklichkeit zu historisch

kontingenten Ermöglichungsbedingungen von
Subjektivität aufgewertet. Die Bildungsprozesse,
die die Individuen im Fall der Nutzung solcher
Angebotsstrukturen durchlaufen, können, weil die
Auswahlkriterien so kontingent sind wie die Angebote

selbst, jedoch keine Flöherentwicklung mehr

garantieren. Bildung, so die These Rustemeyers,
nimmt deshalb die Gestalt eines ateleologischen
Prozesses an, der die je besonderen Umgangsformen

der Individuen mit diskursiven Angebotsstrukturen

der Gesellschaft angesichts der Erfahrung von
Kontingenz reflektiert.

Die praktische Funktion von Theorie soll sich

wegen der Kontingenz des Wirklichen, der Unge-
wissheit des Wissens und der Richtungslosigkeit der
Bildung von nun an darin erschöpfen, den
Selbstbeschreibungen, die die Subjekte im Prozess ihrer
Vergesellschaftung von sich anfertigen, wissenschaftliche

Analysen von Subjektivierungsprozessen als

Fremdbeschreibungen hinzuzufügen. Es gehe
darum, Differenzerfahrungen bewusst zu machen und

Kontingenzen zu reflektieren, einerseits um
überzogenen Erwartungen ebenso wie Resignation
vorzubeugen, andererseits um den Blick frei zu
machen für andere Möglichkeiten des Seins. Mit der
Formulierung dieser praktischen Zielsetzung möchte

der Autor der Pädagogik Floffnung machen, dass

sie sich - wenn schon nicht als gewisses Wissen

verbürgende Disziplin, dann doch wenigstens als eine

Kontingenzerfahrungen verarbeitende Reflexionsinstanz

- im historischen Auf- und Abritt der Theorien

und Weltsichten zu halten vermag.
Die Frage ist, ob das eine hoffnungsvolle

Perspektive ist. Soll sich die Pädagogik in der Tat in der

unpraktischen Praxis der Reflexion einrichten und
auf die Erzeugung narrativ strukturierter Beobachtungen

beschränken, um die Kontingenz- und
Differenzerfahrungen empirischer Subjekte abzubilden?

Ich kann diese Auffassung nicht teilen. Nicht

nur die der Theorie der narrativen Sinnbildung
zugrunde liegende Kontingenzthese erscheint mir als

Generalthesis überzogen, auch das Narrationsmo-
dell selbst offeriert kein für die pädagogische
Forschung und Theorieproduktion übernahmefähiges
Paradigma. Die Probleme in den pädagogischen
Teildisziplinen, und vor allem in der Schulpädagogik,

für die ich hier Stellung beziehen will, stellen
sich doch anders dar, als es eine allein auf das

Wechselspiel von Kontingenz und Narration setzende

Wissenschaftsprogrammatik zu fassen vermag. Das

soll nicht heissen, dass mir Rustemeyers Plädoyer für
die Wahrnehmung von Kontingenzen völlig
unplausibel erscheint. Im Gegenteil, mit Kontingenz
zu rechnen, die Brüche im Leben oder auch in der
Wissenschaftsentwicklung zu registrieren und
überraschungsfähig zu bleiben, ist Ausdruck einer un¬

dogmatischen und von daher sympathischen
Geisteshaltung - einer Geisteshaltung zudem, die
bestimmte Aspekte des Wirklichen durchaus zutreffend

reflektiert. Aber eine Geisteshaltung ist eben
noch kein wissenschaftliches Programm. Die

empirisch-pädagogische Forschung und Theoriebildung
werden sich deshalb anders zu verankern haben.

Um meine skeptische Haltung gegenüber
Rustemeyers Theorie- und Denkangeboten zu begründen,

will ich im Folgenden zunächst zwei kritische
Einwände, erstens gegen die Verabschiedung von
Einheitsmodellen, insbesondere gegen die
Verabschiedung des Konzepts einer einheitlichen Subjektivität,

zweitens gegen die These des Scheiterns
moderner Politik und Pädagogik vortragen, um dann
drittens wenigstens andeutungsweise auf die
spezifischen Forschungsprobleme der Schulpädagogik
einzugehen und darzulegen, weshalb ich glaube,
dass Kontingenz und Narration im Grunde nur
begrenzt geeignete Konzepte zur Darstellung und

Bearbeitung dieser Probleme sind.

Mein erster Einwand betrifft die These

Rustemeyers, dass die konkrete Erfahrung von Zeitlichkeit

die Einheitsmodelle, die mit den Sinnformeln
Zeit, Subjektivität und Moral impliziert sind, als

metaphorische Konstruktionen erweisen würde. Ich

habe mich gefragt, wie das möglich ist. Wie kann
Zeit erfahren werden? Und vor allem: Welcher Art
muss die Zeiterfahrung sein, damit Einheitsmodelle
als metaphorische Konstruktionen zu Bewusstsein
kommen? Meines Wissens stellt die moderne
Zeitphilosophie kein Konzept von Zeiterfahrung zur
Verfügung, das einen solchen Zusammenhang zu

begründen in der Lage ist. Insbesondere bei Kant,
Husserl und Heidegger hat der Begriff der
Zeiterfahrung keinen systematischen Sinn. Die Zeit wird
im Rahmen dieser Ansätze entweder als eine
transzendentale oder als eine ursprüngliche Ermögli-
chungsbedingung von Erfahrung eingeführt; sie

kann deshalb selbst nicht Gegenstand von Erfahrung

sein. Zwar kennt die Phänomenologie Husserls

eine Art Mitwahrnehmung der Zeit mit den zeitlich
konstituierten Einheiten des Bewusstseinsstroms,
den Erlebnissen. Die Erlebnisse stellen sich dem

inneren Zeitbewusstsein als einem unmittelbar auf
sich selbst bezogenen Wahrnehmungsbewusstsein
stets als zunächst "zukünftig", dann "gegenwärtig"

und schliesslich als "vergangen" dar. Aber die

Möglichkeit der Mitwahrnehmung dieser zeitlichen
Phänomene und damit die Möglichkeit einer
Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins setzt die

ursprüngliche Einheit dieses Bewusstseins doch

immer schon voraus (vgl. Husserl 1928). Zeit ist auch im

Kontext der Phänomenologie nicht etwas, dessen

vermeintliche Erfahrbarkeit etwaige Einheitsmodelle

als metaphorische Konstruktionen erweisen würde.

Natürlich ist es möglich, sich darauf zu einigen,
den Wechsel von Zukunft, Gegenwart und Vergangenheit

in unseren Bewusstseinsdaten und den
Umstand, dass wir in der Lage sind, zeitliche Verhältnis-

122 ZpH Jg. 7 (2001), H. 2



se mit Hilfe der Relationen "früher als", "später
als", "gleichzeitig mit" als objektive Zeitverhältnisse

zu beschreiben, Zeiterfahrung zu nennen (vgl.
Bieri 1972). Selbst im Fall einer solchen Einigung
wird es jedoch nicht leichter nachvollziehbar, wie
aus dieser Art Zeiterfahrung die Einsicht in den
metaphorischen Status von Einheitsmodellen erwachsen

sollte. Man kann sogar noch einen Schritt weiter

gehen und sich vorstellen, dass ein Subjekt völlig
Unzusammenhängendes erlebt, dass seine
gegenwärtigen und vergangenen Erfahrungen im
Verhältnis der Diskontinuität zueinander stehen - man
denke an traumatische Erlebnisse, historische
Übergangssituationen und Revolutionen. Aber abgesehen

davon, dass Gegenwärtiges und Vergangenes
nicht die Zeit selbst, sondern zeitlich bedingte
Erscheinungen sind, setzt die Erkenntnis, dass es sich

um Unzusammenhängendes, Diskontinuierliches,
was auch immer handelt, die Einheit des Bewusst-
seins voraus. Wie man es also auch dreht und wendet:

Zeit und Zeiterfahrung sind keine geeigneten
Kategorien, um Einheitsmodelle, geschweige denn
das Modell einer einheitlichen und ihrer selbst be-

wussten Subjektivität auszuhebein (vgl. Lüders

1995).

Mein zweiter Einwand betrifft die Behauptung,
dass das neuzeitliche Projekt von Politik und

Pädagogik an der Paradoxie der Leitkonzepte Zeit,
Subjekt und Moral kollabiert sei. Mit dieser Behauptung

wird eine merkwürdige Kontinuität zwischen

Philosophie, insbesondere der Philosophie Kants
und der Systeme des Deutschen Idealismus, einerseits

und Politik und Pädagogik andererseits unterstellt.

Diese Unterstellung wiederholt sich, wenn es

an anderer Stelle heisst, Politiker und Pädagogen
betreuten verantwortlich den Neubeginn der
Geschichte dank ihres Wissens um die Einheit und
Kontinuität des Adressaten in Gestalt des
Einzelmenschen oder der Gattung (S. 107). Politik und

Pädagogik auf Prinzipien der Transzendentalphilosophie

oder des Deutschen Idealismus zu verpflichten

bedeutet, Ideengeschichte und Realgeschichte
zu verwechseln. Dass sich die Politik im 19. oder 20.

Jahrhundert am Vernunftparadigma orientiert hätte,

dass Vorstellungen über die Einheit des Subjekts,
die Metaphysik der Sitten oder eine vernünftige Te-

leologie der Geschichte die Basis verantwortlichen
Handelns gewesen wären, entspricht nicht den
Tatsachen.

Während das politische Handeln interessengeleitetes

Handeln im Rahmen von Machtkonstellationen

war und ist und seit jeher für seinen Vollzug
keiner philosophischen Prinzipien bedarf, hat sich

die Pädagogik im 19. und 20. Jahrhundert vielfach
gerade unabhängig bzw. sogar im Gegensatz zur
Kantischen Philosophie und zum Neuhumanismus
entwickelt. Ich nenne nur einige Beispiele: Herbarts
Theorie des erziehenden Unterrichts, die die
Volksschullehrerbildung über Jahrzehnte massgeblich
beeinflusst hat, setzt sich ausdrücklich von Kants

metaphysischer Theorie der Freiheit ab, weil diese

Theorie der Möglichkeit einer Erziehung zur
Sittlichkeit ebenso widerspreche wie die umgekehrte
Auffassung des Menschen als ein von Instinkten
geleitetes Naturwesen. Schleiermacher verwarf die

Möglichkeit einer absoluten Ethik und verwies die

Pädagogik für die Beantwortung normativer
Fragen in durchaus schon historistischer Manier auf
den jeweils erreichten Entwicklungsstand der
Sittlichkeit einer Nation. Fröbel war ein Vertreter der
deutschen Romantik und huldigte einem obskuren
Pantheismus. Die geisteswissenschaftliche Pädagogik

ging nicht vom transzendentalen Subjekt aus, in
dessen Adern nach Dilthey nur der verdünnte Saft

von Vernunft als reiner Denktätigkeit rinnt,
sondern vom ganzen Menschen als einer gleichermas-
sen natürlich wie historisch bedingten Lebenseinheit.

Zudem waren die normativen Bezugspunkte
geisteswissenschaftlicher Pädagogik das Resultat
historischer Analysen und nicht Deduktionen aus
ethischen Systemen. Die reformpädagogischen
Bewegungen hatten insgesamt ein kritisches Verhältnis

zum Rationalismus der Moderne; sie rekurrierten

nicht auf Kant, sondern auf Rousseau. Die

experimentelle Pädagogik von Meumann und Lay

hatte ihr Vorbild in den experimentellen Laborstudien

der Psychologie Wundts. Die deskriptive
Pädagogik von Fischer war eine reine
Erkenntniswissenschaft, mit der keine praktischen Anliegen
mehr verfolgt wurden. Die Beispiele Messen sich

beliebig vermehren. Schliesslich hat sich die Pädagogik

seit den fünfziger Jahren des letzten Jahrhunderts

als eine forschende Disziplin entwickelt
(Tenorth 2000). Es sind zahlreiche, den bereichsspezifischen

Problemen der pädagogischen Teildisziplinen

angemessene Forschungsmethoden und Theorien

entwickelt und erprobt worden. Dadurch
haben sich die Erziehungswissenschaften in den

letzten Jahrzehnten als "normal sciences" etabliert.
Diese Entwicklung ist nicht ohne Folgen für die
Grundbegriffe Subjektivität und Bildung geblieben;
sie haben den Nimbus philosophischer Prinzipien
abgestreift und den Status empirischer Kategorien
erworben.

Das Bewusstsein der Kontingenz, das Rustemeyer
ursprünglich den Erfahrungen der Moralisten
zuschreibt oder mit dem Zerbrechen von Einheitsvorstellungen

angesichts bestimmter Zeiterfahrungen
assoziiert, ist in Wirklichkeit ein Nebenprodukt dieser

Entwicklung. Es ist die Kehrseite des Prozesses

systematischer Forschung, des Wechselspiels von
Hypothesenbildung, empirischer Verifikation und

Falsifikation, des Streits der Paradigmen und der
Erfahrung wissenschaftlicher Revolutionen. Dagegen
kann man bezweifeln, dass Narration - jedenfalls in

der am Beispiel der Moralistik entwickelten Form -
Kontingenzen wirklich sichtbar zu machen vermag.
Der Wahrheitsbegriff narrativer Theoriebildung,
demzufolge die "Wahrheit der Darstellung im Wandel

des Dargestellten besteht" (S. 111), bringt ein

naiv-positivistisches Erkenntnisideal zum Ausdruck,
mit dem eine Unmittelbarkeit der Erfahrung bean-

ZpH Jg. 7 (2001), H. 2 123



sprucht wird, die jedem geschulten Methodenbe-
wusstsein widerspricht.

Die Tatsache, dass sich die Wissenschaften
entwickeln, dass konkurrierende Zugriffsweisen auf
die Erziehungswirklichkeit möglich sind und dass

gewisses Wissen im Forschungsprozess eine relative
Grösse ist, hat, wie bereits erwähnt wurde, nicht
unerheblich zur Verunsicherung der Allgemeinen
Pädagogik beigetragen. Möglicherweise bleibt der

Allgemeinen Pädagogik vorläufig denn auch nichts
weiter übrig, als die Kontingenzen des

Wissenschaftsprozesses zu registrieren und konkurrierende

Theorieangebote reflexiv zu betreuen - ob das

im Medium einer unter methodologischen Gesichtspunkten

allerdings zu überarbeitenden Theorie
narrativer Sinnbildung geschehen sollte, sei hier
dahingestellt. Die Erfahrung des Verlusts absoluter
Gewissheit darf jedoch nicht zu quasi-ontologi-
schen Fehlschlüssen derart verleiten, dass nun die
Strukturen und Merkmale der gesellschaftlichen
Wirklichkeit und insbesondere der Erziehungswirklichkeit

selbst völlig kontingent wären. Die Mitglieder

moderner Gesellschaften mögen der
Formationskraft anonymer Diskurse ausgesetzt sein, sie

mögen an Erfahrungen des Sinnverlustes leiden
und sich zum Teil in einem durchaus nicht unpassenden,

sondern demokratischen Lebensformen in
gewissen Grenzen angemessenen, toleranten
Relativismus eingerichtet haben. Unabhängig davon gibt
es stabile Zusammenhänge und Probleme: die
Familienerziehung, das Erziehungssystem, den Einfluss

der sozialen Herkunft auf den Schulerfolg, die breite

Streuung von Leistungsunterschieden zwischen
Schulklassen derselben Schulstufen und Schulformen,

die Probleme der Pubertierenden im Prozess

des Erwachsenwerdens, die Probleme der
Organisationsentwicklung, die Probleme der Qualitätssicherung

von Schule, die Professionalisierung der
Lehrerarbeit und damit zusammenhängend das

Problem der Unterrichtsqualität. All diese
Zusammenhänge und Probleme stellen konstante
Herausforderungen nicht nur für die Individuen, sondern
auch für die Erziehungswissenschaften dar.

Die Schulpädagogik wird sich angesichts dieser

Sachlage nicht darauf beschränken können, die
Differenz- und Kontingenzerfahrungen, denen die
Individuen in Prozessen institutionalisierter Bildung
ausgesetzt sind, in narrativ strukturierten
Fremdbeschreibungen aufzusammeln und ihnen zurückzuspiegeln.

Vielmehr geht es darum, Erziehung,
Unterricht und Lehrerarbeit als sich unter bestimmten

Voraussetzungen vollziehende soziale Prozesse zu

analysieren und möglicherweise zu verbessern. Das

zentrale Forschungsproblem ist nicht die Kontingenz

des Wirklichen, sondern die Vermessung des

Spielraums sinnvoller Erziehung. Erziehungswissenschaft

muss erklären, warum und in welchem
Umfang es nicht beliebig ist, wie Eltern, Lehrer und
Erzieher sich in Erziehungs- und Bildungsprozessen
verhalten, obwohl es keine Gesetzmässigkeiten der

Erziehung gibt und Erziehungstechnologien
unmöglich sind. Dieser Aufgabe nachzukommen,
heisst, deterministischen Erziehungstheorien zu

widersprechen und mit Kontingenz zu rechnen, ohne
in postmoderne Beliebigkeit abzugleiten.

Literatur
Bieri, Peter: Zeit und Zeiterfahrung. Exposition eines Prob¬

lembereichs. Frankfurt 1972
Husserl, Edmund: Vorlesungen zur Phänomenologie des in¬

neren Zeitbewusstseins. In: Jahrbuch für Philosophie und
phänomenologische Forschung, Bd. IX, 1928, S. 367-498

Lüders, Manfred: Zeit, Subjektivität und Bildung. Die Bedeutung

des Zeitbegriffs für die Pädagogik. Weinheim 1995

Tenorth, Heinz-Elmar: Erziehungswissenschaftliche For¬

schung im 20. Jahrhundert und ihre Methoden. In: Dietrich

Benner/Heinz-Elmar Tenorth (Hrsg.): Bildungsprozesse
und Erziehungsverhältnisse im 20. Jahrhundert.

Praktische Entwicklungen und Formen der Reflexion im
historischen Kontext. Weinheim/Basel 2000, S. 264-293

124 ZpH Jg. 7 (2001), H. 2


	Diskussion : Theorie des Seins oder historische Kontingenz?

