
Zeitschrift: Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pädagogische Hochschule Zürich

Band: 7 (2001)

Heft: 2

Artikel: Enttäuschende Theorie

Autor: Rustemeyer, Dirk

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901883

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901883
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theorie des Seins
oder

historische
Kontingenz?

Diskussion über die Grundlagen
philosophischer, politischer und pädagogischer Theoriebildung

(Red.) Dirk Rustemeyer formuliert im Folgenden

die These, dass die philosophische und

pädagogische Theoriebildung massgeblich

von der aristotelischen Metaphysik geprägt
wird, die der theoretischen Bestimmung des

ewigen Seins verpflichtet ist. Demgegenüber

verweist er auf die historische Evidenz,

dass solche Ambitionen stets gescheitert
sind und scheitern mussten, weil die
Vernunft ihre eigenen Voraussetzungen nicht
reflektieren kann, was aber zur Formulierung

allgemein gültiger Aussagen notwen¬

dig wäre. Für die künftige Theoriebildung
propagiert Rustemeyer allerdings nicht die

postmodernen Sprachspielanalysen, sondern

verweist auf Montaigne und auf die Moralis-

tik des späten 17. Jahrhunderts, deren
Rekurs auf die Kontingenz die notwendigen
Enttäuschungen des allgemein gültigen
Wissensanspruchs mit einschliesst. Im Anschluss

wird die These Rustemeyers von Exponentinnen

und Exponenten der Philosophie, der

Allgemeinen Pädagogik und der
Schulpädagogik diskutiert.

Enttäuschende
Theorie

Dirk Rustemeyer

I. Kontingenz statt Gewissheit

An
der Unterscheidung von Sein und Schein

entfaltet sich Theorie als Praxis der Reflexion.

Ihr Anspruch, "Schein" durch "Sein" zu

ersetzen und sich damit im Namen der Wahrheit als

Vernunft zu etablieren, provoziert jedoch den
Verdacht, selbst einer täuschenden Vorstellung vom
Wissen zu erliegen. Das Geschäft der Theorie ist
paradox: Als Vollzug von Reflexion, die vermeintliche
Gewissheiten auflöst, bezieht Theorie sich so auf
sich selbst, dass sie ihre eigenen Voraussetzungen in

Frage stellt, ohne auf ein festes Fundament zu stos-

sen. Ihr Resultat ist kein dauerndes Etwas an Wissen,

sondern eine Arbeit der Relationierung von
Bestimmungen, die jeden substanziellen Inhalt
verzehrt, um sich als Form der Differenz von Bestimmtem

zu perpetuieren. Theorie etabliert sich als
Suche nach Formen eines wissenden Nichtwissens, das

sich schliesslich von Einheitsambitionen löst und in

der Kontingenz einrichtet. Die Möglichkeit der

Selbsttäuschung muss akzeptiert und als Programm
einer permanenten Enttäuschung entfaltet werden.
Ohne Aussicht auf letzte Einsichten gewinnt Theorie

die Form des reflexiven Umgangs mit Kontingenz.

An die Stelle von Seinsordnungen treten Sinn-

106 ZpH Jg. 7 (2001), H. 2



Ordnungen, die variable Möglichkeiten der Bestimmung

von etwas als etwas festlegen. Solche

Bestimmungen prägen keine intelligiblen Formen in ein
Substrat des Unbestimmten, sondern profilieren
sich gegen ein bestimmtes Unbestimmtes, das in seiner

Bestimmtheit die andere Seite ihrer selbst ist.

Darin unterscheiden sich eine aristotelisch geprägte
Metaphysik und eine Theorie des Sinns (vgl. Ruste-

meyer 2001). Bestimmtes und Unbestimmtes sind in

ihrer Bestimmtheit historisch kontingent und
verdanken sich empirischen Praktiken des Unterscheidens.

Sprache ist nicht das einzige, wohl aber ein

wichtiges Medium ihrer Konstitution, weil sie eine
welterschliessende Praxis bildet, die ein Kontinuum
von Lebenswelt und Wissenschaft ermöglicht,
welches die Voraussetzung für eine Reflexion und

symbolische Repräsentation vorreflexiver Weltbezüge

ist. Semantische und syntaktische Ordnungen,
Begriffe, Metaphern, Topoi, Argumente und Theorien

formieren Sinn und präformieren mögliche
Wirklichkeiten. Innerhalb wissenschaftlicher
Disziplinen gewinnen derartige Ordnungen eine
diskursstrukturierende Kraft.

Der philosophische und der pädagogische
Diskurs der Moderne weisen mindestens drei solcher

gemeinsamen Schlüsselkonzepte auf: Subjekt, Zeit
und Moral. Diese Konzepte ermöglichen und
unterminieren zugleich den pädagogischen und politischen

Diskurs (II.). In ihnen kommt ein Wille des

Wissens zur Systematizität zum Ausdruck, der für
das Denken der Neuzeit prägend geworden ist. Solche

Hoffnungen auf Theorie sind historisch
enttäuscht worden. Dies liefert aber keinen Grund zur
Resignation oder zur Flucht in einen "postmodernen"

Relativismus der Sprachspiele. Vielmehr lohnt
eine methodische Distanzierung von diesem Projekt
des Wissens in Gestalt der Erinnerung an eine Form

von Theorie, die sich als Praxis von Enttäuschungen
begreift und als nicht systemisches Wissen darstellt
(III.). Das Erkenntnisprogramm der Moralistik liefert
Anhaltspunkte für einen Umgang mit Kontingenz,
der sowohl epistemisch als auch praktisch, philosophisch

und pädagogisch für heutige Reflexionen
anschlussfähig ist. Denn im Gegenlicht der Moralistik

konturiert sich ein Konzept der Klugheit jenseits
einer voreiligen Alternative von Aristoteles und
Kant, das philosophisch, pädagogisch und politisch
ausgebaut werden kann (IV.).

II. Subjekt, Zeit und Moral als

politischpädagogische Leitkonzepte

Das
Subjekt übernimmt in der neuzeitlichen

Philosophie und in der Pädagogik eine
Schlüsselfunktion. Im Zuge einer Kritik der

älteren Metaphysik tritt es als Gewissheits- und

Bestimmungsinstanz der Welt gegenüber. Es erwirbt
gewisses Wissen, urteilt moralisch und handelt
politisch. Sein Wissen um das Wahre und Gute ermöglicht

die politische und pädagogische Arbeit am

Fortschritt zur Freiheit. Das Subjekt ist zugleich
Agent und Adressat, Möglichkeitsbedingung und
Ziel einer pädagogisch-politischen Intervention zur
Selbstermöglichung der Vernunft in der Natur. Als

theoretische Figur markiert es die Selbstreferenz
des Denkens, die Einheit in der Vielheit der
Wahrnehmungen und Urteile sowie die individuelle
Selbstbestimmung in der Form der Allgemeinheit.
Als praktische Figur markiert es die Unterwerfung
der Natur unter die Vernunft, die Arbeit der Einsicht
im lernenden Umgang mit der eigenen Erfahrung
und die Freiheit des Handelns in einer offenen
Zukunft, die Fremd- durch Selbstbestimmung ersetzen
will. Empirisch muss es freilich erst noch werden,
was es als transzendentale Figur schon ist. Darin

liegt die Paradoxie der Figur des Subjekts, und
daraus resultieren die Schwierigkeiten von auf diese

Figur verpflichteten Vorstellungen von Pädagogik
und Politik. Unter der Last solcher Erwartungen ist

die Figur des Subjekts denn auch allmählich zerbrochen.

Seine epistemisch-praktische und
empirischtranszendentale Doppelfunktion wurde von
Konzepten einer Genealogie der Erfahrung, einer
Fundierung des Intelligiblen im Sinnlichen, einer In-

tersubjektivität der Sinnbildung sowie einer Sprachlichkeit

des Denkens und Verstehens gegenüber
einer monologischen und ahistorischen Vernunft
erschüttert. Geschichtliche Erfahrungen haben die

Autonomie- und Emanzipationshoffnungen empirischen

pädagogisch-politischen Handelns desillusio-
niert. Symbolische Formen, historische Genealogien,

soziale Interaktionen und gesellschaftliche
Institutionen unterminieren die Instanz des

Subjekts und sabotieren seinen Anspruch auf epistemi-
sche, pädagogische und politische Selbstbestimmung

zur Freiheit.
Dabei ist das Subjekt zugleich eine zeitliche

Figur. Es ist das im Wandel differenter Zustände
Identische, das die Bahn einer offenen Zukunft politisch
handelnd beschreiten und sich pädagogisch selbst

zur Möglichkeit der Autonomie im Zeichen der
vernünftigen Einheit einer Person bestimmen kann.

Pädagogen und Politiker betreuen verantwortlich
den Neubeginn der Geschichte dank ihres Wissens

um die Einheit und Kontinuität des Adressaten in

Gestalt des Einzelmenschen oder der Gattung. Die

zeitliche Einheit des Subjekts ermöglicht theoretisch

die Vorstellung der Linearität, Kontrollierbarkeit

und Perfektibilität einer pädagogisch-politisch
gesteuerten Entwicklung.1 Aber gerade die Zeitlichkeit

des Subjekts untergräbt, wie eine Reflexionslinie

von Kant über Husserl bis Heidegger belegt, seine

Identität und Autonomie. Die Zeitlichkeit des
Seins löst jede Identität im Oszillieren der Zeitmodi
auf. Keine lebendige Gegenwart des Bewusstseins

kommt in reiner Präsenz zu sich selbst, sondern eine

jede wird von zeitlichen, symbolischen und sozialen
Unscharfen getrübt. Konkrete Erfahrungen von
Zeitlichkeit erweisen Einheitsmodelle als metaphorische

Konstruktionen. Zeitliche Verläufe entziehen
sich mit ihren diskontinuierlichen und rekursiven

ZpH Jg. 7 (2001), H. 2 107



Momenten einer Steuerung und Kontrolle. Erfahrene

Zeit ist symbolisch, sozial und räumlich indexiert,
ihre Rhythmen verweigern sich einer simultanen
Reflexion. Die Einheit der Zeit bleibt wie die des

Subjekts imaginär und Produkt einer rekonstruktiven

Darstellung, deren symbolische Repräsentation
sich dem Schema einer einfachen Abbildung ihres
Referenten entzieht. Wenn jedoch das Subjekt als

temporale und epistemische Einheit zerfällt, wird
auch seine moralische Kompetenz in Mitleidenschaft

gezogen.
Mündige Subjekte sollen zeitliche Kontingenzen

durch die vernünftige Vermittlung von Sein und
Sollen bestimmen, die einzelne Interessen im
Allgemeinen der Moral aufhebt. Darin konvergieren
Politik und Pädagogik. Das Schema der Moral operiert
mit einer temporalen Asymmetrie, durch die
Zukunft gegenüber der Vergangenheit ausgezeichnet
wird. Nur so lässt sich ein bloss kausales Kontinuum
der Zeit durchbrechen und Raum für die Möglichkeit

eines lernenden Umgangs mit erfahrener Zeit
schaffen. Biographie und Geschichte erscheinen auf
diese Weise als Bewegungen möglichen Fortschritts
und Emanzipation im Sinne einer indeterminierten
Zukunft. Aber die epistemologische und temporale
Dezentrierung des Subjekts verhindert die verbindliche

Unterscheidung von Sein und Sollen, Kausalität

und Freiheit, ohne die Moral nicht auskommt.
Weder deontologische noch materiale, utilitaristische

oder genealogische Begründungsmuster
vermögen die Plausibilitätslücke zu schliessen, die der
Abschied von einem antiken Ethosmodell mit sich

brachte. Jeder Anspruch auf Allgemeinheit muss
sich als besonderer bekennen. Die Hoffnung auf
verbindliche Moral zur Kontingenzbewältigung
macht gerade auf das Fehlen einer solchen
aufmerksam.

III. Das Theorieprogramm der Moralistik

Das
neuzeitliche Projekt der Politik und

Pädagogik, wie es im Zusammenhang der
Aufklärung parallel formuliert wird, kollabiert

an der Paradoxie dieser Leitkonzepte. Die
korrelativen Theoriefiguren des Subjekts, der Zeit und
der Moral beschreiben keine Einheit in der Differenz,

sondern Dispersionsfelder von Bestimmungen.

Dies nötigt die Theorie zu einer Restrukturie-

rung ihrer empirischen, normativen und darstel-
lungsförmigen Ansprüche. Hinweise auf die mögliche

Richtung einer solchen Restrukturierung liefert
ein Theoriekomplex, der historisch die Denkformen
der Aufklärung vorbereitet, aber zugleich in
Konkurrenz zu ihnen steht. Insofern kann ein
theoriegeschichtlicher Blick zurück vor die Aufklärung
Anhaltspunkte für die Theoriebildung nach der
Aufklärung liefern, ohne dass diese Erinnerung an
einen alternativen Theoriepfad in eine bruchlose

Fortführung einmünden müsste. Die Bewegung der
"Moralistik" erprobt im 16., 17. und 18. Jahrhundert

ein Konzept der Menschenbeobachtung, das

epistemische Ansprüche der Verhaltenserklärung
mit praktisch-pädagogischen Ansprüchen der
Lebensberatung sowie mit ästhetischen Ansprüchen
der textuellen Wissensorganisation verknüpft. Die

Konzepte des Subjekts, der Zeit und der Moral
erhalten im Lichte der Moralistik einen Akzent, der
ihre Einheitskonnotationen bricht. Vor dem Hintergrund

dieser historisch zu situierenden Theoriebewegung

(a) verdient das philosophische Programm
der Selbstbeobachtung, wie es in Montaignes Essais

vorliegt, besondere Aufmerksamkeit (b).
(a) Die allmähliche Stabilisierung des

frühneuzeitlichen Staates und die Entstehung einer
höfischen Gesellschaft erzeugen einen neuen Bedarf an
Reflexionen über die Staatsraison und die
Verhaltensstandards in einer Oberschichtengesellschaft.
Ausgangspunkt dieser Reflexionen ist die genaue
Beobachtung der politischen und kommunikativen
Wirklichkeit.2 Im Mittelpunkt solcher Beobachtungen

steht der empirisch handelnde Mensch in

seinen sozialen, kulturellen und historischen
Kontexten. Parallel zur Entwicklung der modernen
Wissenschaft von der Natur, wie Galilei sie betreibt,
etabliert sich hier eine Wissenschaft vom Menschen,
die - mit allerdings zum Teil gegenläufigen, weil
vernunftskeptischen Ambitionen - die Anthropologie

der Aufklärung vorbereitet (vgl. Stackelberg
1982, S. 194ff.). Politische, wirtschaftliche und
psychologisch-pädagogische Phänomene werden
allmählich naturalisiert und in ihrer jeweiligen Eigenlogik

empirisch studiert. Motivanalysen
durchdringen die Verhaltensoberfläche und fundieren
eine Ökonomie der Leidenschaften und Interessen

(vgl. Hirschmann 1987). Prinzipien einer auf
Beobachtung basierenden Physik finden Anwendung auf
die menschliche Natur und die Politik (vgl. Clark
1994, S. 19ff., S. 41 f.). Mit dem Versuch einer
zunächst normfreien Analyse menschlichen Verhaltens

und seiner kommunikativen Zwänge bereitet
Machiavellis Studie der Logik politischen Handelns
den Boden für die moralistische Beobachtungskunst
(vgl. Machiavelli 19786). Dabei erweitert sich der
Fokus auf den "Fürsten" durch den Fokus auf den
"Weltmann".

In dem Masse, wie der Adel am Hof als dem
politischen Zentrum versammelt, militärisch entmachtet

und ökonomisch von der Figur des Souveräns

abhängig wird, um sich im prekären Gleichgewicht
mit einem langsam erstarkenden Bürgertum zu
behaupten, hängt die soziale Existenz der einzelnen
Individuen zunehmend von der Erhaltung ihrer
Zugehörigkeit zu einer überschaubaren Gruppe ab,

die primär auf der Anerkennung durch die Anderen
gründet. Daraus entsteht die Notwendigkeit einer
permanenten Selbst- und Fremdbeobachtung, um
Motive zu durchschauen und das Verhalten zu
kontrollieren (vgl. Elias 1983). Teilnehmer dieser
Kommunikation müssen eine Beobachtungskompetenz
erwerben, die sie zu einem pausenlosen
Konkurrenzverhalten um den Preis einer hohen Disziplinierung

ihrer Affektstruktur befähigt.3 Der auf den

108 ZpH Jg. 7 (2001), H. 2



Akteuren lastende Sublimierungsdruck reflektiert
sich in der Thematisierung der Kommunikation als

eines Selbstzwecks. Artifizialität und Raffinement
verwandeln eine gleichsam rohe Natur in kunstvolle
Konversation.4 Möglichkeiten und Grenzen
"moralistischer" Theorie resultieren aus dieser Orientierung

an der Interaktionsstruktur einer begrenzten
sozialen Gruppe in einer spezifischen historischen
Konstellation. Zentrale Topoi sind das Verhältnis
von Tugend und Leidenschaft, Vernunft und Herz,

personaler Identität und sozialem Kontext sowie
von "rechter" und "linearer" Zeit. Dies lässtsich
exemplarisch an Graciän, La Rochefoucauld, Montesquieu

und, mit Einschränkung, an Pascal zeigen, die
ihrerseits mit wechselnder Akzentuierung auf das

Projekt Montaignes antworten.
Mit schonungsloser Schärfe beschreibt Graciän

die höfische Kommunikation als einen Kampf aller

gegen alle, in dem sich nur zu behaupten vermag,
wer über dem Studium der Bücher nicht das Studium

der Menschen vergisst und in der Lage ist, die
Wahrheit dem taktischen Geschick höflichen
Verhaltens unterzuordnen (vgl. Graciän 1992, Nr. 157,
S. 180ff.). Wahrheit nämlich ist gefährlich; sie darf
nur in feiner Dosierung gehandhabt werden und
muss sich klugerweise in einem wissenden Nichtwissen

verbergen (vgl. ebd., Nr. 133, S. 183). Der Andere,

sogar der Freund, ist der potentielle Feind (vgl.
ebd., Nr. 217, S. 257). Machiavellis Behauptung
einer bösen Natur des Menschen5 arbeitet Graciän zu
einer Strategie des sozialen Verhaltens aus. Ein

Hobbes'scher Naturzustand ist für ihn, wie für
Montesquieu, auch der Gesellschaftszustand. Weil nichts
sicher und Fortuna die "Mutter der Kontingenzen"
(Graciän 1996, S. 45) ist, empfiehlt sich eine kluge
Ökonomie der Wünsche und Gelegenheiten (vgl.
Graciän 1992, Nr. 139, S. 288). Alles, sogar das Denken,

hat seine rechte Zeit, die zu nutzen versteht,
wer erfolgreich ist. Nur wer ständig mit dem
Gesehenwerden durch andere rechnet, ist zu einer Ver-

bergung seiner Schwächen und zu einer "denkenden"

Lebensführung imstande, die jeden Schritt
einer rationalen Kontrolle unterwirft (vgl. ebd., Nr.

297, S. 57f., S. 151). Um die Gunst der anderen zu

gewinnen, bedarf es des Anscheins von Leichtigkeit
und Eleganz im eigenen Tun, der aber wesentlich
auf der Kunst des Täuschens über eigene Schwächen

beruht (vgl. ebd., Nr. 126, 5. 145). Das

Durchschauen des Scheins, wie Graciän es exerziert,
macht diesen verfügbar. Schein ist soziale Wirklichkeit,

und die Fähigkeit, den Schein anderer zu
enttäuschen, wird zum Mittel der eigenen Täuschungsstrategien

(vgl. Schröder 1972, S. 257-278, bes. S.

262ff.).
Ähnlich illusionslos beschreibt La Rochefoucauld

die Lebensklugheit des Weltmannes. Anders als

Graciän legt er den Akzent auf eine kunstvolle
Natürlichkeit, die eine Aufrichtigkeit sich selbst und

anderen gegenüber verlangt. Honnêteté gewinnt
die Kontur einer illusionslosen Betrachtung und
Artikulation menschlicher Unvollkommenheit (vgl.

Clark 1994, S. 197). Aufrichtig in diesem Sinne

vermag nur zu sein, wer - eigenes und fremdes -
manifestes Verhalten auf verborgene Antriebe hin
durchschaut. Vor allem anderen gilt es hier die
gewaltige Kraft der "Eigenliebe" in dem täuschenden
Spiel ihrer Maskeraden zu analysieren. Eigenliebe
stürzt das Subjekt in ein Verlangen, das weder je an
ein Ende kommt noch sich seiner in seinem

Ursprung transparent wird. Was das Subjekt zum Handeln

bewegt, entzieht sich seiner Kontrolle (vgl.
Stierle 1985, S. 92f.). Das Studium der Menschen

zeigt ein System von Täuschungen und
Selbsttäuschungen, das La Rochefoucauld in einer komplexen

Semiotik des Verhältnisses von Handlungen und
Motiven entfaltet (vgl. Schneider 1988). Mit der
Kraft des Verstandes allein ist dieses System nicht
aufzubrechen, denn der Verstand kann Herz und
Leidenschaften nicht beherrschen (vgl. La

Rochefoucauld 1980, S. 74ff.). Hinter der Tugend verbirgt
sich die Eigenliebe. Der Maskenball, in dem Fremde
sich flüchtig und formvollendet begegnen und
voneinander lösen, wird für Vauvenargues zur Metapher

der sozialen Welt (vgl. Vauvenargues 1980, S.

190).

Damit ist ein zentraler Topos moralistischer
Reflexion angesprochen. Der empirische Blick auf das

menschliche Verhalten desillusioniert die Vernunft
über ihre eigenen Möglichkeiten. Der Anspruch der
Vernunft, über die Leidenschaften zu herrschen,
wird enttäuscht und genealogisch verkehrt.
Vernunft selbst verdankt sich nunmehr den
Leidenschaften (vgl. ebd., S. 159). Diese Aufklärung über
die Vernunft nimmt Motive von Nietzsches Genealogie

der Moral und selbst von Freuds psychoanalytischer

Relativierung der Rationalität des Ichs

vorweg. Bei Montesquieu prägt sich dieser Blick zu
einem geradezu ethnologischen Beobachtungsprogramm

der menschlichen Natur aus, das die
Leidenschaften und Launen der Völker unparteilich registriert

(vgl. Montesquieu 2000; 1991). Aus Vernunft
lassen sich die Errungenschaften der "Vernunft"
nicht erklären, denn aus Vernunft, das zeigt die
Beobachtung, kommt der Mensch nicht zur Vernunft
(vgl. Monesquieu 2000, Nr. 1951). Diese

Enttäuschungsleistung der Beobachtung entspringt aus
der Zurückführung manifesten Verhaltens auf
latente Eigenliebe. Allerdings sieht Montesquieu die
Ursache dafür weniger in einer unveränderlichen
menschlichen Natur als vielmehr in einem Niedergang

angelegt, der mit der Entstehung der
höfischen Gesellschaft einsetzt und eine allgemeine
Isolation der Einzelnen zur Folge hatte.6 Schliesslich

beruht noch der Glaube an die eigene Personalität
auf einer Täuschung, die soziale Masken mit einem
wahren Innern verwechselt. Montesquieu teilt
jedoch die negative Anthropologie Machiavellis,
Hobbes', Graciäns und La Rochefoucaulds nicht. Er

denkt sich den Naturzustand friedlich und ist

überzeugt, dass erst die Gesellschaft Eigenliebe und
Ungerechtigkeit erzeugt. Aus diesem Glauben an eine

gute Natur entsteht die Vorstellung einer natürli-

ZpH Jg. 7 (2001), H. 2 109



chen Pädagogik, die das Kind seiner spontanen
Neugier folgen lässt (vgl. ebd., Nr. 1266, Nr. 1689).

Graciän, La Rochefoucauld und Montesquieu
formulieren ihre empirischen Beobachtungen menschlichen

Verhaltens ohne Rekurs auf das christliche
Paradigma von Sünde und Erlösung. Ihr Blick auf
Sozialität ist weitgehend normfrei und säkular.
Dennoch bewegen sie sich mit vielen ihrer Themen
und Einsichten in der Tradition Pascals, ohne dessen

existentielle Suche nach Gott fortzuführen. Pascal

formuliert moralistische Topoi mit rationalistischer
Schärfe, um sie zugleich im Pathos eines religiösen
Gefühls aufzuheben. Weil die Vernunft von der
Sphäre der Phänomenalität stets getäuscht wird
und angesichts des Unendlichen in ihrer Endlichkeit
weder gewisses Wissen noch gewisses Nichtwissen

zu erwerben vermag, empfiehlt Pascal dem "Rätselding"

Mensch eine Haltung der Demut (vgl. Pascal

1978, Nr. 72). Ohne göttliche Gnade schwankt die
Vernunft wie ein Rohr im Wind. Vernunft und Sinne,

beides trügerische Vermögen, täuschen sich
zudem gegenseitig und gelangen einzig durch die
Macht der Gewohnheit zu einer relativen Stabilität
(vgl. ebd., Nr. 83, Nr. 93). Gewohnheit übernimmt
eine naturanaloge Funktion. Sie dient vor allem als

einziger Geltungsgrund des Rechts. Die empirische
Relativität der Gesetze verweist auf Gewohnheit als

den "mystischen Grund" ihrer Legitimität (vgl. ebd.,
Nr. 294). Weit entfernt davon, sich in Selbsttransparenz

zu erfassen und als Grund universaler Gesetze

zu instituieren, täuscht das Ich Pascals sich über sich

selbst, um vor sich und anderen seine Fehler zu
verbergen (vgl. ebd., Nr. 100). Diese universelle
Täuschung ist die Grundlage des gesellschaftlichen
Lebens. Da die Macht der Leidenschaften sich auf die
Zukunft richtet, gerät überdies die Gegenwart als

eigentliche Möglichkeit des Glücks in Vergessenheit.

Indem es sich als Präsenz vergisst, erliegt das

Ich einer zeitlichen Täuschung über sich selbst (vgl.
ebd., Nr. 172). Vernunft, die dieses Spiel der
Täuschungen durchschaut, konstituiert sich in einem
Paradox: Sie darf sich selbst als höchste Instanz nicht
anerkennen, sondern muss die Kraft einer Logik des

Herzens und des Gefühls akzeptieren. Dieses Gefühl
erschliesst eine Wahrheit sui generis, die zur
vernünftigen Unterwerfung der Vernunft unter einen

vernunftmässig unbeweisbaren Gott befähigt (vgl.
ebd., Nr. 270-282, Nr. 327). Bei Pascal erfasst die
Subjektivität sich in einer Dezentrierung, die durch keine

gute Natur aufgefangen wird und vor deren
verzweifelten Folgen sie allein ihre metaphysische
Selbstdemütigung rettet.

Die Topoi der Fortschrittsskepsis, der Vernunftskepsis

und der Tugendskepsis durchziehen die Texte

der Moralistik. Dem Modell einer Linearität der
Zeit steht das kairologische Konzept einer jeweils
richtigen Zeit des Handelns gegenüber, das mit
Kontingenten Umständen und unkalkulierbaren
Kausaleffekten - "die Nase der Kleopatra" - rechnet.
Dem Gedanken einer selbstreflexiv begründeten
Identität des Subjekts steht das Konzept eines ratio¬

nal uneinholbaren Unbewussten der Leidenschaften

und der Abhängigkeit der sozialen Masken von
sozialen Erwartungen gegenüber. Der Vorstellung
einer vernunftbegründeten Moral wird die Vorstellung

einer aus Leidenschaften und Lastern entspringenden,

sich über sich selbst täuschenden Tugend
konfrontiert. Diese Einsichten in die empirische
Komplexität des Menschen werden in einer knappen,

auf systematische, logisch-deduktive Anordnung

verzichtenden Textform ausgedrückt. Die
Form der Darstellung moralistischer Theorie konterkariert

gezielt den Anspruch einer systemisch
organisierten, nichts ausser ihrer selbst belassenden
Vernunft. Paradox zugespitzte Einsichten gehen zum
Teil mit bissiger Ironie einher. Der Leser muss

Zusammenhänge zwischen der Vielfalt scheinbar
isoliert stehender Maximen und Reflexionen
herstellen und mit seiner eigenen Urteilskraft aphoristische

Notate auf weitere Kontexte beziehen. Die

ästhetische Form ist so beweglich wie das Leben,
dem die Einsichten abgewonnen sind. Mit der
spielerischen Eleganz, wie sie von dem Weltmann
verlangt wird, werden Beobachtungen zu "pädagogischen"

Verhaltensmaximen verdichtet, die auf
unterhaltsame, der Kunst der Konversation nachgebildete

Weise belehren. Im pointierten sprachlichen
Ausdruck ist für Pascal nicht bloss ein Sachverhalt

repräsentiert, sondern erscheint zuallererst eine
"Tatsache" für das Bewusstsein (vgl. z.B. ebd., Nr.

14). Eben dieser Diskontinuität von Sachverhalt,
literarischem Ausdruck und Bewusstsein verleiht die
diskontinuierliche aphoristische Textorganisation
eine Darstellungsform. Das schillernde Spiel der
Eigenliebe findet bei La Rochefoucauld nur in der
Beweglichkeit des sprachlichen Ausdrucks ein
symbolisches Äquivalent, das seine Täuschungskunst
sichtbar werden lässt (vgl. Stierle 1985, S. 95). Die

Bewegung der Reflexion auf eine in sich bewegte
Natur muss eine sprachliche Repräsentationsform
gleichsam erfinden (vgl. Stierle 1985a). Moralistische

Reflexionen beschreiben das Ich in seiner
konkreten Situiertheit. Descartes' abstrakte Prinzipiali-
sierung des Cogito zum Fundament allen Wissens,
dessen Form das deduktive System und die lineare

Argumentation ist, bildet die Kontrastfolie zu dieser

Auffassung des Ichs als einer endlichen und

widersprüchlichen Struktur, die mit der - literarisch
vermittelten - Steigerung ihrer Bewusstheit
zugleich Einblick in ihre Ungewissheit und Selbsttäuschungen

erlangt. In dem Masse allerdings, wie die
desillusionierende Reflexion des Verhaltens im Blick
auf eine menschliche Triebnatur durch die Reflexion
auf die Dynamik des Lebens in der Vielfalt sozialer
Kontexte erweitert wird, entsteht ein stärkerer
Bedarf nach der Repräsentation der Zeitlichkeit im
moralistischen Text selbst. Dieser nimmt zunehmend

narrative Züge an und löst die aphoristische
Momentaufnahme durch die Darstellung zeitlicher
Verläufe ab, in denen sich Subjektidentitäten oder
Tugendkonflikte allererst konstituieren (vgl. Ste-

land 1984). Solche Ausdrucksmöglichkeiten bewe-

110 ZpH Jg. 7 (2001), H. 2



gen sich zwischen dem Typus der (Autobiographie,
des Dramas und dem des Gesellschaftsromans.7

(b) In mancher Hinsicht sind Montaignes 'Essais'

für die moralistische Reflexion von paradigmati-
scher Bedeutung (vgl. Montaigne 1998). Zum einen

antizipieren sie inhaltlich Topoi und Argumente
späterer Moralisten, denen sie zugleich als Bezugspunkt

dienen, zum anderen ist ihre Form der
Darstellung weit über den engeren historischen Kontext

der Moralistik hinaus anregend. Zustimmend
oder eher ablehnend - Pascal kritisiert Montaignes
gelassene Einstellung zu vielen Fragen des Lebens

und gegenüber dem Tod als heidnisch - beziehen
sich viele spätere Autoren auf dieses Textkorpus.
Vernunft-, Fortschritts- und Tugendskepsis
verknüpft Montaigne mit einer narrativen Organisation

zerstreuter Reflexionen, die der Zeitlichkeit des

Ichs in seinem Versuch der klugen Lebensführung
Ausdruck geben. Ihre Darstellungsform weist auf
spätere Erweiterungen der moralistischen Schreibtechnik

voraus. Im Unterschied zu Graciäns oder La

Rochefoucaulds Interesse an sozialer Typik konzentriert

Montaigne sich auf den Einzelnen - auf sich

selbst -, in dem er exemplarische Züge des

Allgemeinen der menschlichen Natur entdeckt. Weder
vertraut er - wie Descartes - reinen Gesetzen des

Denkens noch teilt er Pascals negative Anthropologie
eines Elends der menschlichen Existenz ohne

Gott. Seine Phänomenologie des Ichs erfolgt
vielmehr auf der Voraussetzung einer guten, vernünftigen

Natur (vgl. Stierle 1984). Montaignes Erzählung
des eigenen Ichs verknüpft zeitliche, symbolische,
soziale und räumliche Aspekte der Sinnbildung
sowohl auf der Ebene der Reflexion als auch auf der
Ebene der Darstellung. Gegensätze wie Geist und

Körper, Stoff und Form werden unterlaufen. Seine

Variante der Selbstreflexion trägt den Charakter
einer dialogischen statt einer monologischen Beziehung,

weil das reflektierte Ich dem je aktuell
reflektierenden in seinen eigenen Textspuren gegenübertritt

und zudem jede Reflexion in einem Raum von
Textualität stattfindet, in dem eigene von fremden
Gedanken kaum zu trennen sind.8 Damit beschreibt

Montaigne im Verhältnis zu Descartes eine andere
Form der Selbstbegründung des leiblich verfassten

Subjekts als eines Ensembles von widersprüchlichen
Eigenschaften. Zeit erscheint als Figuration von
Besonderem in dem Zusammenhang von biographischen

Geschichten, die nicht etwa retrospektiv als

lineare Einheit der Lebenszeit entworfen werden,
sondern die in aufschiebenden Prozessen reflektierenden

Schreibens und in Textschichtungen parallel
zum gelebten Leben entstehen. Eine genealogische
Zeitlichkeit des schreibend-beschriebenen Subjekts
bricht die abstrakte Gleichzeitigkeit reflektierender
logischer Operationen. Der Text löst Widersprüchliches

nicht auf und bringt in seiner Linearität
Ungleichzeitiges zur Erscheinung. Fragmentarische
Reflexionen, exemplarische Beobachtungen,
Anekdoten, Kommentare und Zitate werden kombiniert.

Das Referenz-Subjekt des Textes bleibt auf eine
kunstvolle Weise unscharf (vgl. Starobinski 1989).

Auf keinen Fall kongruiert es einfach mit dem
Erzähler-Ich als dessen sprachliche Repräsentation.
Eher kommt im Text ein Subjekt zur Erscheinung,
das ausserhalb des Textes nicht existiert. Das

beschriebene und erschriebene Ich wandelt sich je
nach der Verfassung des schreibenden Ichs und
erscheint in unterschiedlicher Perspektive im selben
Text (vgl. Montaigne 1988, 11.1, S. 167). Subjekt und

Objekt der Narration sind von einer zeitlich organisierten

Widersprüchlichkeit. Der Pol der Referenz
des Textes gleicht aber auch nicht dem Kantischen
"X" des transzendentalen Ichs, sondern er erschliesst
ein Feld, in dem Selbst- und Fremdbeschreibungen,
Identitäten und Differenzen sich vielfältig kreuzen.

Montaignes Textkonstruktion setzt Autor und Leser

in ein mehrdimensionales Verhältnis. Zum einen ist

der wirkliche Leser Adressat einer Anrede, die ihn
auf die Privatheit der folgenden Aufzeichnungen
hinweist und deren allgemeines Interesse in Abrede
stellt (vgl. ebd., S. 7). Zum anderen präsentiert der
Autor die Essais als für einen idealen, aber
imaginären, weil abwesenden Leser - den verstorbenen
Freund La Boétie - geschrieben, dessen ehemals

lebendiges Bild von Montaigne, in dem der Autor sich

spiegeln konnte, der Text in Gestalt eines schriftlichen

Selbstporträts substituieren muss. Schliesslich

spiegelt sich der wirkliche Leser durch seine Lektüre
in diesem Selbstporträt Montaignes und wird auf
diese Weise zu einem Alter Ego des Autors, das dessen

Erfahrungsprozess lesend nachvollzieht. In

diesem Erfahrungsprozess wiederum kommen in der
exemplarischen Individualität des beschriebenen
Ichs allgemeine Einsichten zum Tragen, die ein
verborgenes pädagogisches Konzept für den Leser

bereithalten. Diese narrativ-textuelle Selbsterzeugung
eines Ichs besitzt ihre eigene Zeitlichkeit, die mit
der Zeitlichkeit einer linearen Weltzeit, in der
subjektive Erlebnisse sich mit datierbaren Ereignissen
verknüpfen, nicht zusammenfällt, aber ohne sie

auch nicht möglich wäre.9 Das Ich ist ein Feld von
Differenzen - im Bezug auf sich selbst wie im Bezug
auf andere (vgl. Montaigne 1988, 11.1, S. 168). Dem
Schwanken der Vernunft und der Gewissheit, denen
ein Vergessen konstitutiv beiwohnt, korrespondiert
eine Darstellungsform, die sich auf wechselnde
Perspektiven und Wertungen einlässt (vgl. ebd., 11.10, S.

201). Das Ganze des Lebens ergibt sich erst aus der

Perspektive der Lektüre des Textes und erweist sich

als Produkt des Zufalls (vgl. ebd., 11.12, S. 273). Das

Ich ist kein Souverän seiner Lebensführung, der sich

autobiographisch porträtiert. "Modell" und "Bild"
konstituieren sich wechselseitig im Medium eines

Textes, der für andere - gleichzeitige und spätere
Leser - verständlich bleiben soll (vgl. ebd., 11.18, S.

330). Weil die Wahrheit der Darstellung im Wandel
des Dargestellten besteht, darf der Text die
Widersprüche, die sich aus der Zeitlichkeit seiner Entstehung

erklären, nicht glätten Das System wäre eine
Fälschung, Kohärenz eine Täuschung. Gerade in

ZpH Jg. 7 (2001), H.2 111



dieser Nichtidentität eines ständigen Unterwegsseins

entdeckt Montaigne am Beispiel eines einzigen

Menschen eine Wahrheit des Menschseins (vgl.
ebd., III.2, S. 398f.). So wird die Reflexion seines
Lebens zur Wissenschaft von der Unwissenheit (vgl.
ebd., 111.12, S. 534). Ohne sprachliche Repräsentation

gelangt keine Erfahrung zum Ausdruck, und

Sprache ist das einzige Mittel der Verständigung.
Der Umgang mit ihr verdient deshalb höchste Sorgfalt,

weil die Fälschung der Worte eine Fälschung
der Welt nach sich zieht. Je genauer Worte aber

objektiviert und zergliedert werden, desto mehr
verliert sich die fraglose Zweckmässigkeit ihres

alltagssprachlichen Gebrauchs. Eine scholastische

Begriffskunst vervielfältigt den Zweifel und das
Missverstehen (vgl. ebd., 11.19, S. 333 u. 111.13, S. 538ff.).
Der sorgfältige Umgang mit Sprache und Wahrheit
macht von einer erfahrungsnahen und kunstvoll
natürlichen Beschreibung Gebrauch, die Disparates
nicht im Namen einer fiktiven Vernunftkohärenz
zum Verschwinden bringt. Eine solche Beschreibung
der Erfahrung des eigenen Ichs ersetzt für Montaigne

die zentrale Rolle der Metaphysik im menschlichen

Wissen.

Vor allem die narrative Sinnbildung, die
Montaigne in seinen Essais praktiziert und theoretisch
reflektiert, macht ihn im Zusammenhang der
moralistischen Bewegung zu einem aktuellen Gesprächspartner

für Versuche, die paradoxale Struktur der

philosophisch-pädagogischen Denkformen zu
überwinden, die sich im Zuge der Aufklärung durchsetzen.

Subjektivität als ein Phänomen mehrfacher
Differenzen, Zeit als genealogische Bewegung, die

subjektives Zeiterleben und objektiv datierbare
Ereignisse in einer Ordnung der symbolischen
Repräsentation verknüpft, oder Moral als eine Form

kluger, mit Kontingenzen und Gewohnheiten
rechnender Lebensführung liefern Perspektiven, die
Einheitsmodelle der Sinnbildung aufsprengen.
Indem er die Fremdheit in der Selbstreflexion des Ichs

herausarbeitet, nimmt Montaigne "moderne"
Erfahrungen eines zersplitterten Selbst vorweg. Seine

Einsicht in die nie nur epistemische, sondern
wesentlich praktische Konstitution des Subjekts zeigt
einen alternativen Pfad zur Genealogie der Subjektivität

im Vergleich zu Descartes.10

Aber so produktiv Montaignes mikrologischer
Blick auf das eigene Leben ist, so blendet er doch
auch Aspekte der sozialen Typik aller Sinn- und
Subjektbildung ab, wie sie Graciän oder La Rochefoucauld

interessieren. Montaignes Philosophie der
Erfahrung verwendet weniger Aufmerksamkeit auf
eine soziale Analyse kommunikativer Formen und
gesellschaftlicher Zwänge, die wesentlich zur
Konstitution je bestimmter Formen von Subjektivität
und von Erziehungs- wie Bildungsidealen beitragen.

Sein Lob der Gewohnheit und sein Plädoyer für
natürliche Erziehung verlassen sich auf eine
vernünftige Natur, deren Voraussetzung kaum mehr
plausibel ist. Der skeptische Konservatismus
gegenüber politischen Neuerungen, wie Montaigne

ihn mit Montesquieu teilt, beschränkt eine
experimentelle Ästhetik der Existenz auf die Sphäre des

privaten Lebens und blendet dessen Konstituiert-
heit durch gesellschaftliche Strukturen ab.11 Schliesslich

halten bei aller Akzentuierung von Differentia-
lität und Kontingenz in Bezug auf Subjektivität
sowohl Montaigne als auch spätere Moralisten, vor
allem La Rochefoucauld, an einer gewissen Vorstellung

von Identität und Dauer fest. In aller Differenz
ihrer Erscheinungen und im Lichte wechselnder
Perspektiven referiert Montaignes Text doch auf die
Einheit einer Seele, die freilich an kein Kriterium
der Identität mehr gebunden ist, das der Erfahrung
zugänglich wäre. Die Essais erzeugen einen
Referenten, dessen Identität textuell konstituiert, aber

von Montaigne noch mit dem klassischen Terminus
der Seele besetzt wird (vgl. z.B. Montaigne 1988,

11.1, S. 167; 11.19, S. 333). La Rochefoucauld und
andere können ihre Enttäuschungstechnik, Motive
und Verhalten auf Leidenschaften und Eigenliebe
zurückzuführen, nur praktizieren, weil sie eine
unveränderliche menschliche Natur unterstellen. Seele

und Triebnatur markieren im Projekt der Moralistik
insofern Einheitsfiguren, die ihre empirischen
Beobachtungen und ihre textuelle Wissensorganisation
in gewisser Weise kontrapunktieren. Aus diesen
Dilemmata könnte ein konsequentes Konzept narrati-
ver Identitätsbildung sowie eine historisch und sozial

dynamisierte Vorstellung von menschlicher Natur
hinausführen. Für beide Ansätze bieten die moralistischen

Texte Anknüpfungspunkte. Montesquieus
Historisierung der Bedingungen höfischer Kommunikation

deutet bereits an, dass die anthropologische

Fundierung moralistischer Psychologie
sozialtheoretisch erweiterungsfähig ist. In zeitlicher,
sozialer oder symbolischer Hinsicht erweist sich

Identität dann als Zuschreibungsleistung, die an
Personen adressiert wird, die doch nicht unabhängig

von ihren Beschreibungen als Personen existieren.

Der grammatische Ausdruck "Ich" referiert
einerseits auf den Selbstbezug eines individuellen
leib-seelischen Erfahrungsvollzugs und andererseits
als Allgemeinheit auf eine Instanz, die in Registern
der Weltzeit und der Raumkoordinaten
eingeschrieben ist (vgl. Ricceur 1996, S. 71). Nur Personen
in diesem doppelten Sinne fungieren als Instanz

möglichen Wissens, moralischen Handelns und
zeitlicher Veränderung.

IV. Perspektiven im Umgang mit Kontingenz

Eine
narrative Theorie der Sinnbildung, die sich

genealogisch so fruchtbar machen lässt, dass

sie Selbstbeschreibungen mit Fremdbeschreibungen

vor dem Hintergrund institutioneller und
kontextueller Formen von Sozialität kombiniert,
entfaltet auch politische und pädagogische
Ambitionen. Sie nimmt moralistische Einsichten auf und
arbeitet in deren Lichte Einheitsvorstellungen von
Subjektivität, Moral und Zeit, wie sie sich im Horizont

der Aufklärung entwickeln, differenztheore-

112 ZpH Jg. 7 (2001), H. 2



tisch um. Dies kann abschliessend an Nietzsche und
Foucault exemplarisch illustriert werden.

Nietzsche reiht sich explizit mit seiner
Ressentimenttheorie der Moral in die moralistische Tradition

ein, um deren Vernunft- und Tugendskepsis
zugleich ästhetisch zu überbieten (vgl. Balmer 1981).

Seine Genealogie der Moral bezieht insofern einen

Standpunkt "jenseits von Gut und Böse", als sie die

Fälschung der Welt durch Wissenschaft und Moral
im Dienste des "Lebens" analysiert.12 Der epistemi-
schen Selbstreferenz des "Ich-denke", die Vernunft
und Moral begründen soll, hält Nietzsche die Passivität

und Anonymität des Denkens entgegen: Das

Subjekt ist keine Möglichkeitsbedingung, sondern
eher Effekt eines Denkgeschehens (vgl. Nietzsche

1988, S. 17). Hinter der vermeintlichen Ordnung der

Dinge, die mit Hilfe der wissenschaftlichen Vernunft
enthüllt werden soll, verbirgt sich ein metaphorisches

Spiel täuschender Begriffe und grammatischer

Zwänge (vgl. ebd., S. 20). Diese Zeichen-Welt
lockt eine sich über sich selbst täuschende Vernunft
in eine neue Mythologie. Moralistische Einsichten in

die Abhängigkeit der Tugend von den Leidenschaften

nimmt Nietzsche in seiner Psychologie der
Macht-Willen auf und verkehrt die - philosophischen

- Bedingungen der "Möglichkeit" des Erkennens

und Wollens in - psychologische - Bedingungen

der "Nötigkeit". Ähnlich wie bei Montaigne
tritt die Menschenbeobachtung an die Stelle der

Metaphysik, um die Ordnung der Phänomene zu
erklären. Jeder epistemische Selbstbezug des Ichs

stösst auf eine konstitutive Fremdheit und mündet
in ein wissendes Nichtwissen (vgl. ebd., S. 1). Diesem

wissenden Nichtwissen erscheint die Moral als eine

Krankheit, die im Namen der vielen, bloss mittel-
mässigen "zahmen" Menschen den Willen zum
Leben bricht und wenige, aber wahrhaft ungewöhnliche

Individuen an ihrer Entfaltung hindert. Als

verdrängte wenden die Triebe sich deshalb ins Innere

und erzeugen dort auf verhängnisvolle Weise die
"Seele" als den Ort des schlechten Gewissens (vgl.

ebd., S. 16). Gegen diese Vorstellung einer sklerotisch

in den Erzeugnissen ihrer abstrakten Vernunft
erstarrten Moderne richtet Nietzsche den Ruf nach

dem "Übermenschen", der das Gespinst der
Täuschungen zerreisst und dem Willen zum Leben seine

Freiheit zurückgibt. Dieser Typus allerdings ist nur
negativ im Spiegel des Gegebenen kulturkritisch zu

zeichnen. Nietzsches moralistisch ansetzende
Zeitkritik mündet in ein Pathos des Morgen, das nicht
nur die epistemischen Illusionen der Vernunft und
die Ressentiments einer das Leben hemmenden Moral,

sondern auch die Kontinuität der historischen
Zeit hinwegfegt und ein ganz Neues im Alten
beginnen lassen will. Ein emphatischer Naturalismus
des "Lebens" verbindet sich mit einem
politischpädagogischen Individualismus, der die moralistische

Sensibilität für die soziale Konstitution von
Subjektivität im Kontext institutioneller und
kommunikativer Zwänge, wie sie sich bei Graciän und La

Rochefoucauld zeigt, abblendet. Nietzsche liest die

Texte der Moralistik primär als psychologische,
kaum als soziologische Analysen. Diese Einseitigkeit
verführt ihn zu einer Idee der Selbsterzeugung, deren

utopische Konnotationen soziologische, politische

oder pädagogische Bedingungsanalysen
aussparen.

Nietzsche wiederum ist für Foucaults archäologische

und genealogische Analysen der modernen
Denkformen ein zentraler Referenzautor. Der späte
Foucault hat überdies seine genealogische
Rekonstruktion des Verhältnisses von Macht, Wissen und

Subjektivität um einen geradezu moralistischen

Aspekt der Selbsterzeugung erweitert, demzufolge
das Subjekt ein prekäres System der Grenzhaltung
im Umgang mit Zwängen und Kontingenzen
darstellt (vgl. Foucault 1990). Seine Absicht besteht
darin, vor dem Hintergrund diskursiver Formie-

rungszwänge Spielräume der Abweichung zu
erkunden, die eine unbestimmte, aber bestimmungsfähige

Form von Freiheit beschreiben. Indem
Individuen innerhalb diskursiver Felder Dinge,
Andere und sich selbst in je bestimmter Weise
wahrnehmen, beschreiben und behandeln, konstituiert
sich das Phänomen der Subjektivität als spezifische
Profilierungsleistung von Sinn. Kritik gewinnt die

Züge immanenter Distanzierung, die Bestehendes
in den Lichtkegel der Kontingenz taucht. Immanente

Distanzierung vertraut nicht auf die Transparenz
einer abstrakten Vernunft. Sie setzt eine symbolisch
vermittelte Repräsentation des Verhältnisses von
Objekten, Personen und Ich voraus. Ohne die
symbolische Formierung zeitlicher und sozialer
Erfahrungen ist die bestimmte Negation von Zwängen
ausgeschlossen. Für die Formierungsgeschichte von
Subjektivität wird deshalb ihre Selbstbeschreibung
unverzichtbar. Darin berühren sich Montaignes und
Foucaults Konzepte (vgl. auch Rieger 1997). Eine

voraussetzungslose Selbsterschaffung propagieren
solche Beschreibungen aber ebensowenig wie die
voluntaristische Überwindung epistemischer, politischer

oder sozialer Strukturen, denen sie sich
verdanken. Sie hängen überdies mit Fremdbeschreibungen

zusammen, mit denen sie mehr oder
weniger kongruieren oder kollidieren. Die Trennung

zwischen öffentlich-politischem Konservatismus

und privater Experimentierfreude wird
unterlaufen. Subjektivierung ist weder ein Prozess der
"Bildung" in Richtung auf Autonomie noch ist sie in

Erziehungsprozessen intentional zu erzeugen. Sie

erscheint als ein offener, ateleologischer Prozess, in
dem sich Wissensformen und Praktiken verschränken.

Wissenschaftliche Analysen von Subjektivie-
rungsprozessen liefern eine wesentliche Bereicherung

von Fremdbeschreibungen, die in
Selbstbeschreibungen Resonanz finden können. Darin
besteht eine mögliche praktische Funktion von
Theorie. In dieser pädagogisch-politischen Skepsis

liegt eine Differenz zu ästhetischen Theorien der
Selbsterzeugung im Anschluss an Nietzsche.

Foucaults Variante einer Genealogie verzichtet
auf ein Pathos des "Übermenschen", weil sie die

ZpH Jg. 7 (2001), H. 2 113



psychologische Engführung, die Nietzsche und
einem Teil der moralistischen Autoren eigen ist,

zugunsten der Analyse historisch-sozialer
Bestimmungsmuster von Subjektivierungsprozessen
vermeidet. Gerade weil Subjekt, Moral und Zeit nur an
differentiellen Phänomenen in Erscheinung treten,
verbietet sich die Idee einer Selbsterschaffung. Es

verbietet sich aus den gleichen Gründen aber auch

der Gedanke einer unveränderlichen menschlichen,
sei es guten, sei es bösen Natur, deren psychologische

Eigengesetzlichkeit jedweden sozialen Kontext

auf das Wirken einer Logik der Eigenliebe oder
des Machtwillens absucht. Menschliche Natur und
Seele erscheinen im Lichte der Genealogie als

Konstitute einer nie ganz aus ihrer Anonymität zu
befreienden Formationskraft von Diskursen und
Praktiken. Leib, Habitus und Struktur treten als

theoretische Konzepte an die Stelle einer Metaphysik

der Natur, des Lebens oder der Seele.13 Aus der
theoretischen Arbeit der Enttäuschung führt weder
ein Ausweg in eine Sphäre täuschungsfreier Gewissheiten

noch in die eines physischen oder geistigen
Substrates. Die Arbeit am Selbst verweist auf die
Arbeit an aussersubjektiven Verhältnissen, die
wesentlich soziale Verhältnisse sind. Soziale Verhältnisse

konstituieren Subjekte, generieren moralische
Standards und erzeugen temporale Rhythmen oder

Erwartungen gegenüber der Zukunft.
Politisches Engagement in der Welt, als riskante

Praxis mit offenem Ausgang, ist Voraussetzung für
ihre Neubeschreibung und Veränderung.
Neubeschreibungen, die als symbolische Praktiken mit
Praktiken konkret-handelnder Weltaneignung und
mit Formen der Sozialität einhergehen, die in ihrer
Komplexität nicht auf einfache Interaktionsverhältnisse

zu reduzieren sind, verändern die Vorstellungen

vom Guten und Gerechten. Solche Vorstellungen

bilden sich im Zusammenhang einer symbolischen

Repräsentation von Erfahrungen und
Erwartungen, die narrativ in Lebensgeschichten formuliert

werden. Kritik an Traditionen und erlebten
Zwängen setzt deshalb die Teilhabe an einer Tradition

voraus. Jede Perspektive bleibt daher kulturell
partikular, ohne auf universalistische Verallgemeinerungen

und argumentative Legitimierung
verzichten zu müssen (vgl. Rustemeyer 1997). Ganz im

Sinne Montaignes entfaltet eine derartige Vernunft
ihre Kraft nicht im Gegensatz zu, sondern nur in

Verbindung mit leiblich habitualisierten Gewohnheiten

und kulturell geformten Gefühlen. Kognitive

und affektive Momente synthetisieren in einer
Welt-Sicht, die Denk- und Handlungsformen prägt.
Moralisches Urteilsvermögen entsteht innerhalb
von Kontexten und gravitiert um "Erfahrungskerne",

was eine abstrakte Alternative zwischen
Aristoteles und Kant unterläuft.14 Urteilskraft
entwickelt sich an der Wahrnehmung von Konstellationen

und Situationen, von Typiken und Besonderheiten,

von sozialen Strukturen und psychischen

Dispositionen. Deren symbolische Repräsentation
objektiviert Erfahrungen und bereichert Selbstbe¬

schreibungen durch reflektierte und methodisch
kontrollierte Fremdbeschreibungen. Für solche

Objektivierungen - des Ichs wie der Situationen, in

denen es sich bewegt - bleiben die Texte der Moralis-
tik inhaltlich wie formal anregend. Politisches und
pädagogisches Handeln hätte auf die différentielle
Form von Subjektivität, Zeit und Moral zu reflektieren,

um sich vor überzogenen Ambitionen wie vor
Resignation zu schützen und einen tragfähigen
Begriff verantwortlicher Praxis zu gewinnen. Um dieser

doppelten Gefahr zu entgehen, empfiehlt die
Moralistik eine Theorie des wissenden Nichtwissens.
Auf Kontingenzen zu reflektieren, bleibt Aufgabe
theoretischer Reflexion auch jenseits des historischen

Kontextes moralistischer Theoriebildung. Für

Politiker und Pädagogen, die im Rekurs auf
wissenschaftliches Wissen vernünftig handeln möchten, ist

dies vielleicht enttäuschend. Enttäuschte Gewissheiten

öffnen allerdings den Blick für andere Möglichkeiten

des Wirklichen.

1 Vgl. kritisch dazu Oelkers 1994.
2 Im Folgenden wird das Textkorpus der "Moralistik" des¬

halb auf Autoren des 16. bis 18. Jahrhunderts
eingegrenzt. Vorläufer und Nachfolger lassen sich von der
Antike bis in die Gegenwart finden, aber eine solche

Erweiterung des Textraumes geht auf Kosten der historischen

Präzisierung des moralistischen Programms (vgl. als

Überblick Balmer 1981; Zimmer 1999).
3 In dieser Verhaltensökonomie lassen sich Parallelen, aber

auch Differenzen zur kapitalistischen Wirtschaftsethik
aufweisen, wie Max Weber sie beschreibt (vgl. Elias 1983,
S. 168; Hartwich 1997, S. 172ff.).

4 Vgl. dazu Luhmann 1980, S. 72-161. Solche Verhaltens-
zwänge schlagen sich in Bildungsidealen nieder: "honnêteté"

beschreibt ein höfisches Kommunikationsmodell,
das mit bürgerlichem Erwerbsverhalten inkompatibel ist.

Mit der allmählichen Verlagerung der guten Gesellschaft
vom Hof zu den Salons erlaubt diese ars conversationis
aber individualistischere Akzente (vgl. Göttert 1988, S.

198ff.; Scheffers 1980; Strosetzki 1978).
5 Demnach ist der Mensch "undankbar, wankelmütig, ver¬

logen, heuchlerisch, ängstlich und raffgierig" (Machia-
velli 1978, Kap. XXVII, S. 68f.).

6 Vgl. ebd., Nr. 1253, Nr. 1272, Nr. 1329. Darin zeichnet sich
die Stossrichtung der emphatischen Kritik moralistisch
analysierbarer Kommunikationsformen an, wie Rousseau
sie bald darauf im Namen einer moralisch gehaltvollen
Natur vorträgt.

7 Unter dieser Perspektive setzt der Gesellschaftsroman,
wie Stendhal, Balzac und Flaubert ihn konzipieren, das

Programm der Moralistik fort, wie zuvor bereits Shakespeares

Dramen und die Autobiographie Rousseaus und
Karl Philipp Moritz'.

8 Vgl. Montaigne 1988, 111.12, S. 533. In diesem Zusammenhang

sind auch die von Montaigne für spätere Auflagen
der Essais eingetragenen Änderungen zu sehen.

9 Die Essais repräsentieren einen Denkprozess, der die Er¬

fahrung einer natürlichen und kulturellen Vielheit
aufnimmt (vgl. auch Stierle 1987, S. 435, S. 440).

10 Vgl. Früchtl 1995, S. 608-620.
11 Horkheimer hat sich deshalb veranlasst gesehen, in

Montaigne einen Vertreter des "bürgerlichen Geistes" zu
kritisieren, gegen den die Kritische Theorie sich als Erbin des
Humanismus profiliert (vgl. Horkheimer 1938).

12 Vgl. Nietzsche 1988 (Jenseits von Gut und Böse/Zur Ge¬

nealogie der Moral).
13 Hier liegen Parallelen zu den Arbeiten Pierre Bourdieus

(vgl. dazu auch Rustemeyer 2001, Kapitel E).

14 Vgl. in diesem Zusammenhang Nussbaum 1999.

114 ZpH Jg. 7 (2001), H. 2



Literatur
Balmer, Hans Peter: Philosophie der menschlichen Dinge.

Bern/München 1981

Balmer, Hans Peter: Nietzsches Erschliessung der europäi¬
schen Moralistik. In: Perspektiven der Philosophie
7(1981), S. 9-24

Clark, Henry C.: La Rochefoucauld and the Language of
Unmasking in seventeenth-century France. Genève 1994

Elias, Norbert: Die höfische Gesellschaft. Frankfurt am Main
1983

Foucault, Michel: Was ist Aufklärung? In: Eva Erdmann/Rainer

Forst/Axel Honneth (Hrsg.): Ethos der Moderne.
Frankfurt am Main/New York 1990, S. 35-54

Früchtl, Josef: "Ich finde mich nicht da, wo ich mich suche."

Montaigne und das Prinzip der Subjektivität. In: Merkur
49(1995), S. 608-620

Göttert, Karl-Heinz: Kommunikationsideale. Untersuchungen

zur europäischen Konversationstheorie. München
1988

Graciän, Baltasar: Handorakel und Kunst der Weltklugheit.
Stuttgart 1992

Graciän, Baltasar: Der Held. Berlin 1996

Hartwich, Kai-Ulrich: Untersuchungen zur Interdependenz
von Moralistik und höfischer Gesellschaft am Beispiel La

Rochefoucaulds. Bonn 1997

Hirschman, Albert O.: Leidenschaften und Interessen. Politi¬
sche Begründungen des Kapitalismus vor seinem Sieg.
Frankfurt am Main 1987

Horkheimer, Max: Montaigne und die Funktion der Skepsis.
In: Zeitschrift für Sozialforschung 7(1938), S. 1-54

La Rochefoucauld, François: Maximen und Reflexionen. In:
Schalk 1980, S. 63-139

Luhmann, Niklas: Interaktion in Oberschichten. Zur Transfor¬
mation ihrer Semantik im 17. und 18. Jahrhundert. In:
Ders.: Gesellschaftsstruktur und Semantik, Bd. 1. Frankfurt

am Main 1980, S. 72-161

Machiavelli, Niccolö: Der Fürst. Stuttgart 19786

Montaigne, Michel de: Essais. Frankfurt am Main 1988

Montesquieu: Persische Briefe. Stuttgart 1991

Montesquieu: Meine Gedanken. München/Wien 2000
Nietzsche, Friedrich: Jenseits von Gut und Böse. In: Ders.: Kri¬

tische Studienausgabe, Bd. 5. München 1988, S. 9-244
Nietzsche, Friedrich: Zur Genealogie der Moral. In: Ders.: Kri¬

tische Studienausgabe, Bd. 5. München 1988, S. 245-412
Nussbaum, Martha: Gerechtigkeit oder Das gute Leben.

Frankfurt am Main 1999

Oelkers, Jürgen: Hat jeder Mensch nur eine Erziehung? In:

Frieda Heyting/Heinz-Elmar Tenorth (Hrsg.): Pädagogik
und Pluralismus. Weinheim 1994, S. 207-224

Pascal, Biaise: Pensées. Heidelberg 1978
Ricœur, Paul: Das Selbst als ein Anderer. München 1996

Rieger, Markus: Ästhetik der Existenz? Münster/New York/
München/Berlin 1997

Rustemeyer, Dirk: Erzählungen. Bildungsdiskurse im Hori¬

zont von Theorien der Narration. Stuttgart 1997

Rustemeyer, Dirk: Sinnformen. Hamburg 2001

Schalk, Fritz (Hrsg.): Die französischen Moralisten. Bremen
1980

Scheffers, Henning: Höfische Konvention und die Auf¬

klärung. Wandlungen des honnête-homme-ldeals im 17.

und 18. Jahrhundert. Bonn 1980
Schneider, Manfred: La Rochefoucauld und die Aporien der

Selbsterkenntnis. In: Merkur 42(1988), S. 730-741
Schröder, Gerhart: Graciän und die spanische Moralistik. In:

Klaus von See (Hrsg.): Neues Handbuch der Literaturwissenschaft.

Bd. 10. Frankfurt am Main 1972, S. 257-278
Stackelberg, Jürgen von: Französische Moralistik im europäi¬

schen Kontext. Darmstadt 1982

Starobinski, Jean: Montaigne. Denken und Existenz. Frank¬

furt am Main 1989
Steland, Dieter: Moralistik und Erzählkunst von La

Rochefoucauld und Mme de Lafayette bis Marivaux. München
1984

Stierle, Karlheinz: Gespräch und Diskurs. Ein Versuch im Blick
auf Montaigne, Descartes und Pascal. In: Ders./Rainer
Warning (Hrsg.): Das Gespräch. Poetik und Hermeneutik
XL München 1984, S. 297-334

Stierle, Karlheinz: Die Modernität der französischen Klassik.

Negative Anthropologie und funktionaler Stil. In: Fritz
Nies/Karlheinz Stierle (Hrsg.): Französische Klassik: Theorie,

Literatur, Malerei. München 1985, S. 81-128
Stierle, Karlheinz: Sprache und menschliche Natur in der

klassischen Moralistik Frankreichs. Konstanz 1985

Stierle, Karlheinz: Montaigne und die Erfahrung der Viel¬
heit. In: Wolf-Dieter Stempel/Karlheinz Stierle (Hrsg.): Die
Pluralität der Welten: Aspekte der Renaissance in der
Romania. München 1987, S. 417-448

Strosetzki, Christoph: Konversation. Ein Kapitel gesellschaft¬
licher und literarischer Pragmatik im Frankreich des 17.

Jahrhunderts. Frankfurt am Main/Bern/Las Vegas 1978

Vauvenargues, Luc de Ciapiers de: Reflexionen und Maxi¬

men. In: Schalk 1980, S. 131-342
Zimmer, Robert: Die europäischen Moralisten zur Ein¬

führung. Hamburg 1999

Kommentar zu
"Enttäuschende Theorie"

von Dirk Rustemeyer
Helmut Holzhey

In meinem Kommentar sollen zwei Themen zur
Sprache kommen: das Subjekt und die
Enttäuschung.

1) Dirk Rustemeyer rechnet das Subjekt zu den

Schlüsselbegriffen des Diskurses der Moderne. Das

ist zweifellos zutreffend. Ob das moderne (neuzeitliche)

Subjekt hingegen unter der Last der
Erwartungen, die von philosophischer Theorie in es ge¬

setzt wurden, zerbrochen ist, ja ob es in diesem
Diskurs überhaupt zerbrochen ist, scheint mir fraglich.
Eine Stellungnahme dazu erfordert vorgängig eine

präzise Auskunft darüber, welches Subjekt denn da

gegebenenfalls den Tod gefunden hat.
In der Vorrede zur 'Phänomenologie des Geistes'

schreibt Hegel: "Es kömmt nach meiner Einsicht,
welche sich durch die Darstellung des Systems selbst

rechtfertigen muss, alles darauf an, das Wahre nicht
als Substanz, sondern eben so sehr als Subject auf-

ZpH Jg. 7 (2001), H. 2 115


	Enttäuschende Theorie

