
Zeitschrift: Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pädagogische Hochschule Zürich

Band: 7 (2001)

Heft: 1

Artikel: Ein Essay über den schwindenden Sinn des Gegensatzes von
"Ideengeschichte" und "Sozialgeschichte" in der pädagogischen
Geschichtsschreibung

Autor: Oelkers, Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901873

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901873
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein Essay über den
schwindenden Sinn des

Gegensatzes von
"Ideengeschichte" und
"Sozialgeschichte" in
der pädagogischen

Geschichtsschreibung
(Red.) In den folgenden zwei programmatischen

Aufsätzen werden Ansätze einer

pädagogischen Historiographie vorgestellt.
Der erste, von Jürgen Oelkers, zielt auf die

Überwindung der Trennung von Ideen- und

Sozialgeschichte, und der zweite, von Daniel

Tröhler, plädiert für die Aufarbeitung der
diskursiven Kontexte im Sinne der 'Cambridge

School'.

Jürgen Oelkers

Methodologische
Relationen präferieren

einfache Gegensätze, möglichst solche,
die einander auf unmittelbar einleuchtende

Weise ausschliessen. Auf diese Weise entstehen
zwei sauber getrennte Welten, die im Verfahren
und Erkenntnisanspruch nichts miteinander zu tun
haben können und sollen. Dazu zählen Gegensätze
wie:

- Erklären und Verstehen

- nomothetisch und idiographisch
- Verifikation und Falsifikation

- Quantifizieren und Qualifizieren.
Die divergenten Verfahren werden auf ontologi-
sche Gegensätze bezogen, etwa:

- Körper und Geist

- Natur und Kultur

- Wirklichkeit und Idee

- Notwendigkeit und Zufall.

Körper ist nicht zugleich Geist, Natur und Kultur
sind verschiedene Welten, eine Idee ist keine
Wirklichkeit, sofern Notwendigkeit gegeben ist, kann
Zufall ausgeschlossen werden. Wenn "Ideengeschichte"

von "Sozialgeschichte" unterschieden
wird, dann sind derartige Oppositionen vorausgesetzt.

Wie Natur, Körper oder Notwendigkeit
scheint sich das "Soziale" in Sozialgeschichte auf
Wirklichkeit zu beziehen, während die "Ideen" der
Ideengeschichte eine wirklichkeitsfreie Eigenexistenz

zu führen scheinen, was als Paradoxie sofort
das gesamte Konzept ad absurdum führt. Wenn
"Ideen" existieren, dann als Reflex auf soziale
Wirklichkeiten, die ursächlich für das sind, was sich selbst
in einer eigenen Welt behaupten muss, die nicht
gegeben sein kann. Was immer "Ideen" sind, sie müssen

Ursachen haben, die selbst wiederum Ideen sein
können.

Aber das überzeugt nur als Widerspiegelungstheorie,

die mit der Lehre vom Mikro- und
Makrokosmos eigentlich überwunden schien. "Geist" spiegelt

nicht eine materielle Wirklichkeit, die kausal

bewirkt, was "Geist" bestimmt. Das eine ist nicht
die Ursache und das Andere nicht die Folge, was
aber annehmen muss, wer Ideengeschichte auf
Sozialgeschichte zurückführt. Wenn eine solche

Zurückführung vermieden, zugleich aber das mate-

ZpH Jg. 7 (2001), H. 1 21



rielle Verhältnis von "Wirklichkeit" und "Idee"
beibehalten werden soll, bleibt nur der Sinnlosigkeitsverdacht.

Der Zweck dieses Essays ist, diesen
Verdacht zu bestärken und zu entkräften. Eine

bestimmte Form von "Ideengeschichte" ist obsolet,
aber Probleme der historischen Reflexion oder des

Flusses von Theorien und Konzepten lassen sich

nicht reduktiv bearbeiten.

Seit
Piaton gelten "Ideen" als zeitlos, was eine

Welt voraussetzt, für die keinerlei Entwicklung
angenommen werden kann (Timaios 37d,e)1.

Im Sinne von Arnos Funkenstein (1986) steht das

Konzept der Zeitlosigkeit hinter den Grundannahmen

moderner Wissenschaft, die von Gesetzen der
Natur ausgeht und jeglichen Wandel mit diesen
Gesetzen zusammenbringt, die an sich unwandelbar
sind. Naturwissenschaft wäre so abhängig von
Ideen oder, wie Funkenstein formuliert, von einer
"family of ideas" (ebd., S. 23ff.), zu denen Univoka-
tion und Homogenität zählen. Die mathesis universalis

soll überall, also an jedem denkbaren Ort und

zu jeder Zeit, die gleichen Gesetze erfassen (ebd., S.

28f.). Die Annahme, mit der Mathematik eine Sprache

zur Verfügung zu haben, die ebenfalls zeitlos
sei, also exakt dem Erkenntnisideal entspreche,
geht wiederum auf Piaton zurück (ebd., S. 31 ff.).
Die Analogie des "Seins" und "Ubiquität" wird
massgeblich von Thomas von Aquin formuliert
(ebd., S. 50ff.)2. Ohne die Vorstellung, dass "Sein"
überall sei, wäre es unmöglich, eine homogene Natur

anzunehmen, die von zeitlosen "Kräften"3
bewegt wird, ein Konzept, das wesentlich von Nikolaus

von Cues formuliert wurde (ebd., S. 62ff.).
Die "Wirklichkeit" der Natur kann in diesem Sinne

nicht ohne vorausgesetzte "Ideen" erfasst werden,

so dass sich die Zuordnung zu zwei Welten
verbietet. "Ideen" sind nicht die andere, unwirkliche
Seite der Natur, die unabhängig von ihnen existieren

würde. Ein "An sich" der Natur ist nicht
beschreibbar, Erkenntnis wird nicht durch Ideen

gleichsam daran gehindert, die Wirklichkeit zu
erreichen, vielmehr konstituieren Ideen Erkenntnis.
Dies gilt nicht als Nachordnung von Hermeneutik

zur Empirie, die "Deutung" verlangt und so

notgedrungen dem "Verstehen" Platz machen muss;
vielmehr bewegt sich jede Erkenntnis in einem historischen

Kontext von Annahmen, die sich nicht in zwei

getrennte Welten sortieren lassen. "Verstehen" ist

nicht ein Gegensatz zu "Erklären", dem dann, wie
im Neukantianismus bis Habermas, Erkenntnisverfahren

wie "nomothetisch" und "idiographisch"4
attachiert werden können. Die eine Welt der
Erkenntnis verwendet verschiedene Verfahren zu
verschiedenen Zwecken, die nicht danach sortiert werden

können, dass "das Allgemeine in der Form des

Naturgesetzes oder das Einzelne in der geschichtlich

bestimmten Gestalt" erfasst wird (Windelband
1921, S. 145)5.

Das Einzelne ist immer an Allgemeines gebunden,

aber nicht jedes Allgemeine zeigt sich in der
Form des Naturgesetzes. Zudem ist Naturforschung
historisch, ohne sich rein auf das Einzelne zu beziehen,

und kann historische Singularität nicht ohne
Zusammenhang beschrieben werden. Was daher
überflüssig ist, ist der methodologische Gegensatz,
der die Praxis der Wissenschaften nicht erfasst. Das

gilt generell: Auch der Gegensatz von "Idee" und
"Wirklichkeit" erfasst keine Praxis. Was immer unter

"Ideen" verstanden werden mag, sie müssen

vom Verwendungszusammenhang her, also unter
der Voraussetzung von Reflexion und Kommunikation,

betrachtet werden. In diesem Sinne sind sie

"wirklich", und zwar auch dann, wenn sie sich, wie
im Falle der Naturwissenschaft, auf externe
Wirklichkeiten beziehen sollen. Allgemeine Konzepte
der Reflexion wie Kausalität haben keinen minderen

Status als das, was sie bezeichnen sollen.

er schlechte Ruf der "Ideengeschichte" ist
erklärbar, zum einen aufgrund der platonischen

Besetzung des Ausdrucks "Idee", zum
anderen aus ihrer pädagogischen Funktion.
"Ideen" sind nicht zeitlos, sondern unterliegen
historischem Wandel, an der "Ideengeschichte" ist vor
allem dieser Wandel interessant, der eigenen Gesetzen

unterliegt. Die Geschichte von Reflexionen ist

nicht mit einem zeitlichen Nacheinander zu erfassen,

bei dem auf geordnete Weise Gewinne und
Verluste zu verzeichnen sind, sondern muss als

ständiger Neubeginn unter der Voraussetzung
historischer Ressourcen vorgestellt werden. Es gibt weder

eine lange Kontinuität des Gleichen noch eine
disruptive Beendigung des Überholten, wie sich vor
allem an der Geschichte der Naturwissenschaften
zeigen liesse. Die Rätsel verschieben sich mit dem
Potential der Lösungen, aber es ist ausgeschlossen,
dass Forschung final ist, weil und soweit ein
vollständig transparentes Sein gerade durch Forschung
verhindert wird6.

Je neue Generationen müssen auf intellektuelle
Problemlagen reagieren, die sie als "neu" oder
"alt" bewerten, mit dem Risiko, dass sich die Relation

mit der nächsten Generation verschieben kann.
Dafür stehen keine "Ideen" zur Verfügung, die
einen positiven Test der Zeit bestanden haben. Dieser
Test wird überall dort vorausgesetzt, wo "Ideengeschichte"

normative Probleme lösen soll und in
diesem Sinne pädagogisch eingesetzt wird. Das "historische

Bewusstsein" ist jedoch kein strukturierter
Fundus8, der unabhängig vom Bearbeiter zur Verfügung

stünde und Garant für Wertfragen sein könnte.

Das setzt eine platonische Übertragung voraus
und übersieht die Freiheit der nachfolgenden Autoren,

die sich nicht einfach auf frühere Epochengewinne

verlassen können. In diesem Sinne gibt es

keine "Ergebnisse" der Geschichte, die verlässlicher
Grund wären für normative Aussagen späterer
Interpreten.

ZpH Jg. 7 (2001), H. 1



Im
19. Jahrhundert, beginnend mit der Historik

Droysens, wird die Geschichtsschreibung in

Deutschland und nachfolgend die Geisteswissenschaften

auf "Verstehen" verpflichtet, ohne den

methodologischen Gegensatz von "Verstehen" und
"Erklären" an der Praxis der Wissenschaften zu

überprüfen. Ein Grund waren normative Befürchtungen,

die sich aus dem Konzept von Geschichte

ergeben. Wenn "Geschichte" nichts ist als unablässiger

und richtungsloser Wandel, bietet sie keine
Gewähr für Werte, die im ständigen Wandel nicht zeitlos

und so nicht gültig sein können. Ohne

Hegelsches Telos schien Geschichte in normativer,
also pädagogischer Hinsicht nur "Relativismus" zu
bieten. Als Ausweg bot sich an, in der Geschichte
einen bleibenden Ertrag zu suchen, auf den Erziehung

und Bildung aufbauen können, ohne sich

selbst ständig relativieren zu müssen. Das Muster
hierfür ist Diltheys historische "Einleitung in die
Geisteswissenschaften" von 1883, die typologisch
und nicht normativ gehalten ist, aber auch in der
Geschichte nach ihrem bleibenden Ertrag sucht. Das

zeitlich Überdauernde scheint demnach der Sinn

von Geschichtsschreibung zu sein, die sich so nicht
auf sich selbst beziehen muss.

Nicht zufällig ist vor allem die Geschichte der
Pädagogik normativ konstruiert, genauer: Die

Geschichtsschreibung des 19. Jahrhunderts konzipierte
"Erziehung" und "Bildung" von vorbildlichen
Personen her, die mit sich, ihrem Leben und ihrem
Werk, überzeitliche Ideen verkörperten und die so

selbst erziehen sollten. Dabei ist nicht die Ästhetik
des Vorbildes neu8, vielmehr die Annahme, Person

und Werk seien der herausgehobene und gültige
Ausdruck einer bestimmten Epoche, die auf
nachfolgende übertragen werden können, ohne dabei
an Geltung oder Autorität zu verlieren. In ihnen -
Person wie Werk - würden sich die Werte und
Normen manifestieren, denen sich nachfolgende
Generationen verpflichtet wissen können. In diesem Sinne

begründet Herman Nohls 'Deutsche Bewegung'
die deutsche Reformpädagogik, kann Pestalozzis

'Brief aus Stans' als gültiger Ausdruck der
"Wohnstubenerziehung" angesehen werden, ist die
Begründung des "Kindergartens" durch Fröbel weitaus

authentischer als die von Oberlin9, beginnt die

Sozialpädagogik mit der Namensgebung durch Karl

Mager, ist Rousseau der Vorläufer der Reformpädagogik.

In diesem Sinne ist "Ideengeschichte" ein magisches

Unternehmen, das sakrale Anfänge kennt,
charismatische Höhepunkte, zeitversetzte Übertragungen,

Namenstaufen und Ähnliches mehr. Aber
das kann nicht dadurch geheilt werden, dass

Realitätssinn durch "Sozialgeschichte" gewonnen wird.
Reflexion erwächst nicht einfach aus Praxis, die nur
dann die Kontrollgrösse wäre; aber "Ideen" führen
ein historisches Eigenleben, das nicht auf soziale
Ursachen reduziert werden kann. Das Problem ist nur,
dafür wenig überzeugende Konzepte zur Verfügung

zu haben. Der Ausdruck "Eigenleben" er¬

weckt sofort den Verdacht der Erneuerung des

platonischen "Ideenhimmels", mit der Pointe, dass bei

Piaton die Schaffung des Himmels nicht die ewigen
Ideen, sondern die Zeit und so die Vergänglichkeit
hervorbringt (Timaios 37d,e). Aber es geht nicht um
platonische Ideen, also letztlich um die Idee des

Guten, die, wie es in der 'Politeia' heisst, dem
"Erkennbaren Wahrheit mitteilt" (Politeia 598e),
sondern um den historischen Wandel im Gebrauch von
Konzepten, die reflexiv übermittelt werden, ohne
eine andere als reflexive Form annehmen zu können.

Daher verbietet sich die Zurückführung von
/deengeschichte auf Sozialgeschichte. Die dabei

angenommene Kausalität, also das Hervorbringen von
Reflexion aus Sozialität, unterschlägt den Tatbestand,

dass jede Sozialität reflexiv ist und keine
Sozialität sich in, wie man im 19. Jahrhundert gesagt
hätte, materialer Form überliefern kann. Der

Gegensatz von "materiell" und "ideell" ist unbrauchbar,

wie spätestens Georg Simmel in der 'Philosophie

des Geldes' gezeigt hat. Unbrauchbar ist aber
auch die normativ-pädagogische Form von
Ideengeschichte, die schlicht historischer Forschung nicht
standhält. Jeder Datenbestand kann neu geprüft
werden, und kein früherer Bestand ist automatisch
besser als spätere, was Autoren wie von Raumer
oder Nohl unterstellen mussten, wenn ihre
Konstruktionen Bestand haben sollen. Es können nur
Konstruktionen für die Ewigkeit sein, weil anders
die normative Funktion nicht erfüllt werden könnte.

Das erklärt den sakralen Anstrich der meisten
"Geschichten der Pädagogik", die idealisierend auf
Erziehungsvorstellungen reagieren, ohne diese und
so sich selbst zu prüfen.

Jf|f Ideen" aber sind nicht einfach "Ideale". Weil
und soweit nachfolgende Generationen von
Autoren lesen, also Kultur übernehmen, findet

Austausch statt, von dem, was Piaget kognitive
Schemata genannt hat, die sich im Zuge von
Bildungsprozessen zu Theorien verdichten, ohne die
Kultur keinen Bestand hätte. Sie transportiert
Erklärungen, Symbolbestand und Problemanreize auf
allen Ebenen, in die jede neue Generation eingeführt

wird, ohne damit einem Determinismus von
Ideen das Wort zu reden. Es ist gerade nicht ein Gutes,

das überliefert wird, sondern das damit verbundene

Problem sowie die Serie historischer Bearbeitungen,

soweit diese zugänglich sind und
notwendig erscheinen. Keine Bildung hat einen
Nullpunkt des Neubeginns, abgesehen davon, dass

jeder Lernende neu beginnen muss. Aber keine
Generation verlässt sich einfach auf den historischen
Fundus, der im Übrigen nahezu beliebig erweitert
oder verengt werden kann. Die Reflexionsleistung
der Generationen lässt sich rekonstruieren, nicht
jedoch antizipieren. Aus diesem Grunde ist

Geschichtsschreibung nachfolgende Korrektur, aber
nicht normative Basis, ausgenommen nur die Normen

der historiographischen Korrektur.

ZpH Jg. 7 (2001), H. 1



Korrektur setzt das überlegene Wissen der
nachfolgenden Generation voraus, ein Problem, das

spätestens seit der Querelle des anciens et des modernes

die Historiographie beunruhigt hat, ohne die
Praxis nennenswert zu beeinflussen. Keine neue
Generation verhält sich agnostisch, weil und soweit
ungelöste Probleme vorliegen und
Lösungswahrscheinlichkeiten angenommen werden können. Im

Falle der von Arthur Lovejoy so genannten history
of ideas werden Kontexte der Reflexion bearbeitet,
und dies gleichermassen synchron wie diachron.
Nicht einzelne Autoren stehen im Mittelpunkt,
sondern ihre Reflexionssituation oder der Kontext ihres
Schreibens. "Kontext" meint mindestens das

Folgend:

- die Genesis des Problems im Rahmen von Diskur¬

sen

- den darauf sowie auf die Lösungen bezogenen
Originalitätsanteil eines bestimmten Autors

- das Verhältnis von Autor und Gegner

- Gewinne und Verluste in der fortlaufenden
Auseinandersetzung sowie

- die Randbedingungen der Reflexion.

Am Beispiel der Studien von Richard Tuck (1993)
gesagt: Im Mittelpunkt der politischen Philosophie des

17. Jahrhunderts steht dann nicht einfach Hobbes,
sondern die Herausbildung einer neuen Sprache der
Politik, die viele Autoren kennt, im Vergleich mit
denen sich die Originalität von Hobbes erst erweisen

muss. Die Zentrierung auf ihn ist nichts als eine
frühere historiographische Konstruktion, die sich

mit einer neuen Datenlage korrigieren lässt. Für
diese Datenlage ist die Diskurssituation, also das

Verhältnis der Kombattanden, ausschlaggebend,
ohne dass nachträgliche Präferenzen das Urteil
leiten dürfen. Vorausgesetzt wird, dass die Gegner
jeweils gute Gründe hatten, die zeitgenössisch wie
historisch beurteilt sein wollen, so dass einfach
Mehrheitsmeinungen späterer Interpreten dafür
ausschlaggebend sein können. Die Philosophie
Hobbes' kann daher nicht aus der Dämonisierung
einzelner Kapitel des 'Leviathan' verstanden werden,

sondern nur aus dem Kontext der Entstehung,
einschliesslich der Randbedingungen der vorgängigen

Überlieferung, der zeitgenössischen Diskussion

und der nachfolgenden Rezeption.
Ein zweites Beispiel, näher an der Bildungsgeschichte,

ist die Frage, wie Piatons Ideenlehre
überhaupt die Bedeutung erhalten konnte, die ihr in der

Rezeptionsgeschichte seit der Renaissance10

zugebilligt wurde (Hankins 1994): Auch hier greift kein

Gründungsmythos: Der "Piatonismus" ist nicht in

der florentinischen Akademie erfunden worden,
die ihrerseits nicht als seltenes Zusammenspiel von
Philosophie und Macht verstanden werden kann.
Der Transfer neuer und unbekannter Schriften
Piatons hängt mit dem Ende von Byzanz zusammen,
der florentinische Mäzen Cosimo de Medici hatte
Glück, in Marsilio Ficino einen fähigen Übersetzer

zu finden, der Erfolg des Piatonismus wäre ohne

den Gegensatz zur vatikanischen Orthodoxie nicht
möglich gewesen, und nur in unabhängigen
Stadtrepubliken waren philosophische Zirkel wie die der
Akademie von Florenz möglich, die im Übrigen nur
zum geringeren Teil aus "Platonisten" bestand. Der

Kontext erschliesst die Geschichte, nicht einfach
Person und Werk, ohne "Kontext" aus
sozialgeschichtlichen Realitäten verengen zu können. Um
den Transfer des Piatonismus nach Italien im 15.

Jahrhundert erklären zu können, müssen sehr
verschiedene Realitäten bemüht werden, solche der
historischen Konstellation (wie das politisch-gesellschaftliche

Ende von Byzanz), des Personals, der
intellektuellen Situation, der sozio-kulturellen
Möglichkeiten, der Grenzen der Reflexion. "Kontext" ist

daher eine pragmatisch-flexible Grösse, die sich auf
die Kapazität der Forschung einstellen muss, ohne
vorab zu wissen, was gefordert werden soll.

ontextualisierung hat unmittelbare Folgen
für die Geschichtsschreibung. Sie kann sich

nicht mehr auf die eigene Kontinuität verlassen,

sondern muss von beständiger Korrektur
ausgehen, eine Voraussetzung, die dem Bedürfnis nach

Lexikalisierung widerspricht. Enzyklopädische Ver-

ortungen sind auch in Zeiten des Internet schwer

bewegliche Grössen, die nicht auf ständige Korrektur

angelegt sind und so Sicherheit weniger bieten
als vortäuschen. Daher wird Pestalozzi weiterhin
mit der "Wohnstubenerziehung" in Verbindung
gebracht, kann Fröbel als der "eigentliche" Gründer
des Kindergartens erscheinen und ist Rousseau der

Begründer der "modernen Kindheit", wenn nicht

gar der modernen Individualität. Kontextanalysen
müssten auf die vorausgesetzte Konstruktion der
überragenden Namen verzichten und die Mechanismen

der Zuschreibung in Frage stellen. Massgebend
sind nicht Konstruktionen der "grossen Tradition",
sondern Formen der Reflexion, die nicht einen
gültigen Ausdruck finden, der sich mit einer bestimmten

Person und nur mit ihr in Verbindung bringen
lässt.

Das Fragwürdige an der "Ideengeschichte" ist

die Urheberbehauptung, die wie ein Schöpfungsmythos

kommuniziert wird. Aber kein Zeitgenosse
hat Fröbel für das gehalten, was die interessierte
Geschichtsschreibung später aus ihm gemacht hat,
auf der anderen Seite wird keine Kontextanalyse
bestätigen, was die Zeitgenossen, unter Absehung
der Kritik, aus Maria Montessori gemacht haben.
Weder er noch sie, übrigens nachträglich zu
Konkurrenten auf dem gleichen Feld stilisiert, haben
rein aus sich heraus, sozusagen nur im Kontakt mit
den Ideen, Konzepte der Erziehung generiert, die
so originell sind, dass sie einzig ihnen zugeschrieben

werden können. Die Urheberbehauptung ist

die Folge einer Geschichtsschreibung, die die Höhe
der Verehrung voraussetzt, was nur möglich ist,

wenn eifersüchtig jeder relativierende Vergleich
abgewehrt wird, was im Übrigen dafür spricht, auch
hier nach sakraler Kontextualität zu suchen. Wenn,

ZpH Jg. 7 (2001), H. 1



dann spiegelt sich in einer solchen Geschichtsschreibung

nicht die Macht sozialer Interessen, sondern
die Macht der Kultur des Vorbildes.

Die hagiographische Geschichtsschreibung ist

fragwürdig, aber hat Folgen, die ihrerseits als Teil

des Kontexts verstanden werden müssen. Dabei

geht es nicht einfach nur um Rezeptionsdifferenzen
im Ablauf von Epochen, also etwa um den Unterschied

des Pestalozzi-Kultes in der Lehrerschaft im

letzten Drittel des 19. Jahrhunderts und Paul

Natorps Stilisierung Pestalozzis zum Kantianer,
sondern darum, ob es möglich ist, Höhendifferenzen
zwischen Autoren, die als "klassisch" gelten, zu
vermeiden und so "Geschichte der Pädagogik"
unbefangen zu betreiben. Das ist ein sehr viel nachhaltigeres

Problem als "Ideen-" oder "Sozialgeschichte"
zu betreiben. Nicht zufällig bestätigt jede neue
Klassikerdiskussion den vorausgesetzten Referenzrahmen

von Personen und Werkselektionen, der
aber zunächst nichts ist als historische Gewöhnung,
die die Macht der Lexikalisierung hinter sich weiss.

Die Testfrage ist daher nicht, ob Pestalozzi, Fröbel

oder Montessori in ihren "Ideen" oder in ihren
sozialen "Wirklichkeiten" verstanden werden sollen,
sondern ob sie wirklich so wichtig waren für das,

was "Geschichte der Pädagogik" genannt wird.

1 "Zeit" ist "ein in Zahlen fortschreitendes ewiges Abbild"
der "in Einem verharrenden Ewigkeit" (Timaios 37d). Die

Ewigkeit selbst ist unerkennbar; das "war" und "wird
sein" sind "gewordene Formen der Zeit", die "unrichtig
auf das ewige Sein übertragen" werden (Timaios 37e).

2 Summa theol. I.

3 Also nicht von aristotelischen "Formen".
4 "Geschichte und Naturwissenschaft", Strassburger Rekto¬

ratsrede 1894 von Wilhelm Windelband (Windelband
1921, S.136-160, Zitat S.145).

5 Gesetzeswissenschaften unterscheiden sich dann von Er¬

eigniswissenschaften: "Jene lehren, was immer ist, diese,
was einmal war" (Windelband 1921, S. 145).

6 Das schliesst Resignation nicht aus (Horgan 1996).
7 "Die Aufgaben der Geschichte der Philosophie", Habilita¬

tionsvorlesung von Herman Nohl am 4. Juli 1908 in Jena

(Nohl 1979, S. 7-20).
8 Vorbilder als pädagogische Autoritäten gibt es in der Li¬

teratur spätestens seit Homer (Donlan 1979).
9 Authentischer, nicht einfach erfolgreicher. Historiogra-

phisch ist das zunächst alles andere als geklärt, wie sich

etwa an der Darstellung von Bodemann (1879) zeigen
lässt.

10 Mit unabsehbaren Einflüssen auf Literatur, Kunst, Philo¬

sophie und nicht zuletzt die Theorie der Bildung (für England

etwa: Baldwin/Hutton 1994).

Literatur
Baldwin, Anna/Hutton, Sarah (Eds.): Platonism and the

English Imagination. Cambridge 1994
Bodemann, Friedrich W.: Oberlin nach seinem Leben und

Werken dargestellt. 3. Aufl. Stuttgart 1879

Danion, W.: The Structure of Authority in the Iliad. In: Are-
thusa 12 (1979), S. 51-70

Funkenstein, Amos: Theology and the Scientific Imagination
from the Middle Ages to the Seventeenth Century.
Princeton 1986

Hankins, James: Plato in the Italian Renaissance. Third Im¬

pression. Leiden/New York/Köln 1994

Horgan, John: The End of Science. Facing the Limits of
Knowledge in the Twilight of the Scientific Age. London
1996

Nohl, Herman: Das historische Bewusstsein. Erika Hoff¬
mann/Rudolf Joerden (Hrsg.), Otto Friedrich Bollnow
(Nachwort). Göttingen/Frankfurt/Zürich 1979

Platon: Werke in acht Bänden. Griechisch-deutsche Ausgabe.
Gunther Eigler (Hrsg.). Band 4: Der Staat. Band 7: Timaios.

Kritias. Philebos. Darmstadt 1971/1972
Tuck, Richard: Philosophy and Government 1572-1651.

Cambridge 1993

Windelband, Wilhelm: Präludien. Aufsätze und Reden zur
Philosophie und ihrer Geschichte. Band II. 7./8. Aufl.
Tübingen 1921

ZpH Jg. 7 (2001), H. 1


	Ein Essay über den schwindenden Sinn des Gegensatzes von "Ideengeschichte" und "Sozialgeschichte" in der pädagogischen Geschichtsschreibung

