
Zeitschrift: Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pädagogische Hochschule Zürich

Band: 7 (2001)

Heft: 1

Artikel: Das "Beispiel Montessori" : eine Art case-study über Rezeption und
Entwicklung der Montessori-Pädagogik im faschistischen Italien

Autor: Leenders, Hélène

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901872

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901872
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das "Beispiel
Montessori"

Eine Art case-study über die Rezeption
und Entwicklung der Montessori-Pädagogik

im faschistischen Italien

(Red.) Das Thema "Reformpädagogik und
Politik" gilt seit einigen Jahren als wichtiger
Bestandteil der kritischen Aufarbeitung der

pädagogischen Reformbewegung nach 1900.

Hélène Leenders zeigt, wie eng verflochten
Maria Montessori mit dem italienischen
Faschismus war und dass hinter der Rhetorik

einer kulturell indifferenten, "kindgerechten"

Erziehung eine nationalisierte Pädagogik

favorisiert wurde.

H Hélène Leenders

Einleitung

aria Montessori ging davon aus, dass ihre

"kindgerichtete" Konzeption kulturell
unspezifisch sei - dass sie unbegrenzt, d.h.

auch unabhängig von nationalen Bedingungen,
anwendbar sei, weil sie unterstellte, dass "the cause of
the child superseded ephemeral distinction of party
and nation" (Kramer 1976, S. 281). Doch lässt sich

aus vorliegenden Untersuchungen, deren Gegenstand

nationale Entwicklungen der Montessori-
Pädagogik waren1, entnehmen, dass es nationale
und gruppenspezifische Modifikationen dieser

zunächst nach der Jahrhundertwende in Italien von
Montessori begründeten Erziehungskonzeption
gab. Der italienische Erziehungswissenschaftler Lui-

gi Volpicelli wies bereits 1962 darauf hin, dass es

einen "positivistischen, idealistischen, katholischen,
freudianischen, aufgeklärten und pazifistischen
Montessorianismus" gebe.2 Wie, so lautet dann die

Frage, wird es möglich, dass eine so fest umschriebene

Erziehungs- und Unterrichtskonzeption wie
die Maria Montessoris so unterschiedliche,
kontextabhängige Erscheinungsformen annehmen
konnte?

Bis jetzt fehlten Untersuchungen, die dieser Frage

systematisch nachgingen. Gegenstand meiner
Dissertation von 1999, die Anfang 2001 in einer
deutschen Übersetzung erscheinen wird3, ist die Re¬

zeption und Entwicklung der Montessori-Pädagogik
im faschistischen Italien der zwanziger und

beginnenden dreissiger Jahre. In der Arbeit wird auf
die Textentwicklung der Montessori-Pädagogik, das

heisst auf die begriffliche Konzeptualisierung der

Erziehungs- und Unterrichtsmethode, auf die Rolle

der Autorin in dieser Verbreitungsgeschichte und
die Rolle ihrer Rezipienten eingegangen. Welche
Faktoren haben die Geschichte der Montessori-
Pädagogik in Italien in jener Zeit bestimmt? Welche
Rolle spielen kontextuelle Faktoren? Welche Aspekte

der Theorie werden unter diesen besonderen
kontextuellen Bedingungen wichtig? Welche Rolle

spielen die Begründerin der Konzeption und die

Rezipienten?

Eine solche Analyse liefert Anknüpfungspunkte,
die das oben genannte Paradox mit entschlüsseln
können. Die Rekonstruktion der Diskussionen der

Montessori-Pädagogik im Italien der zwanziger und

beginnenden dreissiger Jahren verschafft nicht nur
Einsichten in die damalige Situation, sondern eröffnet

auch Perspektiven auf spätere und andere
Entwicklungen. Eben deshalb wird in dieser Arbeit
auch die Frage gestellt, in welcher Weise die
Montessori-Pädagogik selbst (ihre Struktur, ihre
wichtigsten Begriffe usw.) Anlass und Bedingung für die

so unterschiedlichen Rezeptionsformen geboten
hat, damals und später. Dabei geht es nicht nur um
eine Aufschlüsselung und Diskussion der theoretischen

Konstruktion Montessoris, sondern auch um
die Frage, welchen Entwicklungsverlauf diese angesichts

der Tatsache nahm, dass in der hier untersuchten

Periode eine dritte, veränderte Auflage des

pädagogischen Hauptwerks von Montessori 'II

Metodo della pedagogia scientifica applicato all'edu-
cazione infantile nelle Case dei Bambini' vorlag. Es

wird ein textkritischer Vergleich der bis in die dreissiger

Jahre erschienenen Ausgaben von Montessoris

Hauptwerken geleistet, um herauszuarbeiten, welche

Entwicklung die von der Verfasserin selbst
kontrollierte Pädagogik durchmachte.

Die Person Maria Montessoris wird in dieser
Arbeit dann zum Gegenstand gemacht, wenn es um
deren Umgang mit der eigenen Konzeption geht
und Absichten und Hoffnungen, Handlungen und

ZpH Jg. 7 (2001), H. 1 11



Schritte für den Verbreitungsprozess sichtbar werden.

Angesichts der Tatsache, dass Montessori 1926

eine revidierte Ausgabe ihrer 'Metodo' herausgab,
drängt sich die zweifache Frage auf: Nahm Montessori

unter dem Eindruck der politischen Veränderungen

eine Anpassung ihrer Methode vor, oder
sicherte sie ihre Methode gegen nicht gewünschte
Interpretationen ab? Montessori engagierte sich

nämlich im Italien jener Zeit ausserordentlich stark
bei der Verbreitung ihrer pädagogischen Vorstellungen.

Auch in dem Sinne ist bzw. war sie selbst
aktiver Teil ihrer eigenen Rezeptionsgeschichte.

Im Blick auf die Rezipienten wird anhand der von
ihnen geführten Diskussion ermittelt, mit welchen

Argumenten sie die Montessori-Pädagogik
akzeptierten, wie sie sie interpretierten und beurteilten
und inwieweit sie eigene Bedeutungszuschreibun-
gen damit verbanden. Durch die hier vorgelegte
Rekonstruktion unter anderem der Abwägungen,
Stellungnahmen, Argumente, die die Verbreitung
der Montessori-Pädagogik in Italien begleiteten,
werden politisch-strategische und ideologische
Gesichtspunkte sowohl der Rezipienten als auch Maria
Montessoris sichtbar.

Der in dieser Arbeit angesprochene kulturhistorische

Kontext ist vor allem ein (schul-)politischer,
theoretischer und praktisch-pädagogischer Kontext,

und die damit verknüpften und sich verknüpfenden

wissenschaftlichen Überlegungen sind

pädagogische, psychologische oder anthropologische.

Weniger explizit sind der soziale und der
religiöse Kontext in die Untersuchungen einbezogen.
Weil in dieser Arbeit vor allem Überlegungen im

Blick auf Unterricht und Erziehung unter politischen

Verhältnissen im Zentrum stehen, spielt
zusätzlich der Begriff des "ideologischen Kontextes"
eine wichtige Rolle. Der ideologische Kontext wird
in Verbindung mit der faschistischen Staatsideologie

gesehen und erweist sich als nicht immer
eindeutig abgrenzbar von den bereits genannten
Kontexten.

Eine Analyse der faschistisch-staatstheoretischen

Entwicklungen wie auch eine systematische Analyse
der umfassenden Veränderung von Staat und
Gesellschaft in den zwanziger und beginnenden dreis-

siger Jahren wird in der Arbeit nicht vorgenommen.
Insofern finden sich auch keine Aussagen über das

Problem, inwieweit die sich verändernde Praxis im

italienischen Unterrichtswesen mit Veränderungen
auf anderen gesellschaftlichen Gebieten korrespondierte.

Deshalb ist die nationale Schulreform, die Ri-

forma Gentile (1923), die Teil einer umfassenden

Veränderung von Staat und Gesellschaft war, der

Hintergrund dieser Rezeptionsforschung. Ich versuche

aufzuzeigen, wie parallel zur Umformung des

Staates eine faschistische Pädagogik entstand. Die

faschistische Debatte des Staates lässt sich, so meine
These, auch auf ethisch-pädagogischem Niveau
rekonstruieren.

Mit der Arbeit wird eine Art case-study über die

politisch-pädagogischen Entwicklungen einer rela¬

tiv kurzen Zeitspanne in Italien vorgelegt. Einer der
Hauptgründe dafür war, dass bislang die Zeit des

italienischen Faschismus in der Montessori-For-
schung weder in ihrer Vielfalt noch gründlich zum
Gegenstand gemacht wurde.4 Aufgrund der in
italienischen Archiven zur Verfügung stehenden Quellen

lässt sich aber rekonstruieren, in welcher Weise

Montessoris Werk mit der faschistischen Entwicklung

in Italien verbunden war. Weil Montessoris
Methode bisher im Hinblick auf den Faschismus als

oppositionell oder selbst feindlich gesinnt beschrieben

worden ist5, werden die Ergebnisse meiner
Untersuchung viele Leser überraschen. Die auf
textkritischem Vergleich und konzeptueller Analyse
basierende Rekonstruktion von Montessoris Schriften

zeigt, wie sehr historische und national-kulturelle

Faktoren die Pädagogik dieser Autorin zumindest

formal geprägt haben. Sie zeigten auch, dass

die prinzipiell gleich gebliebene Theorie sich in
verschiedene Kontexte fügte und eine Vielfalt von
Erscheinungsformen bot. Für diesen Zeitraum lässt

sich von einer national(istisch)en Zuspitzung dieser

Pädagogik im Kontext einer nationalen Schulreform

(die Riforma Gentile) sprechen. Die Reform

stützte sich zunächst auf eine idealistisch-pädagogische

Grundlage und wurde zunehmend von natio-
nal(-faschistischen) Erziehungsvorstellungen
geprägt. Die Voraussetzungen und Konsequenzen
dieser Erscheinungsformen der Montessori-Pädagogik

lassen sich auf politischem und ideologischem
Niveau rekonstruieren.

Aufbau der Studie

Im
ersten Kapitel wird textkritisch und hermeneu-

tisch zu ermitteln versucht, inwiefern sich
Montessoris Konzeptualisierungen von Erziehung,

Unterricht, kindlicher und auch gesellschaftlicher
Entwicklung in der Periode 1909-1935 modifizierten.

Dabei wird insbesondere mit Blick auf die dritte
Auflage der 'Metodo' von 1926 gefragt, auf welche
Weise Montessori hierin unter dem Eindruck der
politischen Entwicklungen und aus Interesse an einer
weiteren Verbreitung ihrer Methode Modifikationen

vornimmt. Die Resultate dieses Kapitels bilden
eine der Grundlagen des Buches. Weiche konzeptu-
ellen Aspekte ihrer Arbeiten werden von den
verschiedenen Gruppen rezipiert? Welches Element,
welcher Gesichtspunkt wird von welcher Gruppierung

aufgenommen, und mit welcher Argumentation?

Warum wird Montessoris Pädagogik so aufge-
fasst, wie sie aufgefasst wird, und inwiefern ist die

vielfältige Rezeption mit dem Werk selbst verknüpfbar?

Wie reagiert Montessori auf die Rezeption
ihrer Methode und auf die Argumente der Rezipienten?

Im Anschluss an diese Analyse von Texten und deren

konzeptueller "Ladung" im ersten Kapitel der
Arbeit folgt im zweiten eine Analyse des

politischstrategischen Handelns der Protagonistin - wobei
noch stets die Absichten von Maria Montessori im

12 ZpH Jg. 7 (2001), H. 1



Maria Montessori
aus: Georg Popp (Hrsg.): Grosse

Frauen des 20. Jahrunderts.
Würzburg 1986

Zentrum stehen. Montessori korrespondiert in der
Periode 1926 bis 1935 ausgiebig mit Ministern,
Bürgermeistern, Präfekten, Schulaufsichtsbeamten und
anderen Schulautoritäten, und mit Mussolini.6
Anhand dieser Korrespondenz wird rekonstruiert, welche

politisch-strategischen Aktivitäten sie in den

zwanziger Jahren verfolgt, um die Verbreitung
ihrer Pädagogik in Italien zu erreichen. In diesem

Zusammenhang werden ihre Kontakte zu Personen

mit Macht und Einfluss und ihre Kontrolle der
(internationalen) Montessori-Bewegung nachgezeichnet.

Gezeigt wird, dass erst als Montessori 1926
Anschluss bei den Faschisten findet, eine breite
Realisierung ihrer Methode gesichert scheint. Erst

von diesem Augenblick an scheint die Implementierung

ihrer Pädagogik nicht mehr von den Ideosyn-
krasien einzelner Schulaufsichtsbeamter, Bürgermeister

und anderer lokaler Vertreter
abzuhängen. Von dem Zeitpunkt an fällt sie bzw. ihre
Pädagogik unter die Verantwortung bzw. Protektion

der Regierung.

ZpH Jg. 7 (2001), H. 1

Im dritten Kapitel werden die Sichtweisen von
Idealisten und Faschisten auf die Montessori-Me-
thode untersucht. Dabei werden die ideologischen
Überlegungen dieser Rezipienten diskutiert. Das

Material wird zu einem Teil der Debatte der
pädagogischen Fachliteratur jener Zeit entnommen, zum
anderen Teil aus Archivquellen rekonstruiert. Ein

Vergleich der Interpretationen der Montessori-Pä-

dagogik durch Giuseppe Lombardo Radice7 auf der
einen, durch den faschistischen Unterrichtsminister
Pietro Fedele8 auf der anderen Seite soll das Entstehen

faschistischer Pädagogik erhellen. Lombardo
Radices Beurteilung der Montessori-Pädagogik
erfolgt unter Berufung auf idealistische Argumente,
die sich teilweise auch in der faschistischen
Argumentation findet. Die faschistische Pädagogik enthält

jedoch gerade auch indoktrinäre Behauptungen.

Fedele beruft sich im Hinblick auf Montessori
auf solche indoktrinäre Gesichtspunkte. Ein

Vergleich der beiden Diskussionsbeiträge gibt Einsicht
in dasjenige, was ich als "ideologisches Um-Definie-

13



ren" bezeichne. Durch "Umdefinierungen" erwirbt
die faschistische Pädagogik ihr eigenes Gesicht. Die
Diskussion um Montessori illustriert zugleich, wie
die faschistische Pädagogik die Schulpraxis in den
Griff zu bekommen versucht (als Teil des Faschisie-

rungsprozesses der ganzen Gesellschaft).
Das vierte Kapitel hat die Entwicklungen in den

dreissiger Jahren zum Gegenstand, und zwar bis zu
dem Zeitpunkt, an dem die Pädagogische
Hochschule für Montessori-Lehrerinnen in Rom geschlossen

wird. Vorträge und Briefe Montessoris, Artikel
in der Zeitschrift der italienischen Montessori-Verei-
nigung und Archivquellen zur faschistischen Debatte

über die Montessori-Pädagogik in den dreissiger
Jahren sind das Material der Analyse. Die Analyse
wendet sich machtpolitischen Faktoren und
ideologischen Abwägungen zu.

Eine Studie im Schnittpunkt von Pädagogik
und Politik

Die
Ergebnisse dieser Arbeit geben insbeson¬

dere auch Einblick in schulpolitische Strategien

und in die Entwicklung edukativer Praxen
und Konzepte. Weil sie im Schnittpunkt von
Pädagogik und Politik liegen, liefern sie auch
Erkenntnisse für die Erforschung des italienischen
Faschismus. Die Geschichte der Montessori-Pädagogik
in Italien zeigt nämlich sehr enge Verbindungen mit
den weiteren Entwicklungen des italienischen
Unterrichts in dieser Zeit. Die Entscheidungsträger für
die schulpolitischen Beschlüsse in der vorfaschistischen

Phase und in den verschiedenen Stadien der
faschistischen Ära (Minister, Staatssekretäre,
Senatoren, die für Schule zuständigen Autoritäten und
Mussolini) sind dieselben, die für die Verbreitung
der Montessori-Pädagogik von Bedeutung waren.

Das Gleiche gilt auch für die ideologische Basis

des schulpolitischen Handelns. In der hier
untersuchten Periode ist auf schulpolitischem Gebiet die
Riforma Gentile (1923) das entscheidende Ereignis.
Sie basierte auf einem präfaschistisch-radikalen
Reformkonzept, das von Idealisten, Liberalen und
Katholiken getragen wurde, aber erst unter faschistischer

Herrschaft umgesetzt wurde. Die faschistische

Regierung, die bei der Machtübernahme 1922 nicht
über ein eigenes Reformkonzept für die Schule

verfügte, gewann den idealistischen Philosophen
Giovanni Gentile als Unterrichtsminister. Die besonderen

Vollmachten, die ihm erteilt wurden, liessen es

zu, dass er sein Reformkonzept auf
idealistischpädagogischer Grundlage landesweit durchführen
konnte. Diese Riforma Gentile wird durch das

faschistische Regime als "die faschistische aller Reformen"

bezeichnet und erhielt sehr rasch nach ihrer
Durchsetzung weitere und andere ideologische
Elemente.9 Seit der politischen Wende 1925, mit der

Konsolidierung der faschistischen Macht, die Italien
zum totalitären Staat zu machen begann, wurde
die Riforma Gentile von den Faschisten zum Instrument

der Anpassung des Schulsystems an die politi¬

schen und sozial-ökonomischen Bedürfnisse des

Regimes eingesetzt.
Die Montessori-Pädagogik machte eben diese

Verschiebungen mit. Sie erhielt zunächst im Kontext

der idealistischen Bewegungen im Rahmen der
Riforma Gentile die Bedeutung eines national-didaktischen

Experiments. Diese Funktion und Zu-

schreibung konnte sie behaupten, als von 1925 an
die Schulpolitik durchgängig von den Faschisten
bestimmt wurde. Die Diskussion, die zunächst in
idealistischen, dann in faschistischen Kreisen über
Montessori geführt wurde, wirft ein deutliches Licht auf
die Entstehungsgeschichte einer nationalen faschistischen

Erziehung. Aus der Diskussion lässt sich

ablesen, mit Hilfe welcher ideologischen Verschiebungen

(auf der Ebene von Erziehungs- und
Unterrichtskonzepten) die idealistische Pädagogik sich

1925 in eine "idealistisch-faschistische" Pädagogik
veränderte und von 1930 an in eine ausschliesslich
faschistische Pädagogik überging. Insofern kann
dem "Beispiel Montessori" eine illustrative Bedeutung

zugesprochen werden, wenn man sich auf die
Suche nach Erklärungen für die umfassendere
(schul-)politische Entwicklung im Italien jener Zeit
begibt.

Ergebnisse

Aus
der Untersuchung ergibt sich, dass die Re¬

zeptionsgeschichte der Montessori-Pädagogik
im Italien der zwanziger und dreissiger

Jahre in hohem Masse von Maria Montessori selbst
bestimmt wurde. Ihre Ziele und Erwartungen sind
dabei von grosser Bedeutung. Montessoris Interesse
richtet sich vor allem auf eine möglichst grosse
Verbreitung. Auf internationaler Ebene will sie eine
Montessori-Erziehung von der Geburt bis zur
Universität realisieren, wobei ihr grösster Wunsch darin
besteht, dass Rom zum Zentrum dieser Bewegung
wird. In der Protektion durch die faschistische

Regierung sieht sie die Möglichkeit, dieses Ziel zu
verwirklichen. Als Mussolini 1926, von Montessori
aufgefordert, die Ehrenpräsidentschaft der italienischen

Montessori-Vereinigung ('Opera Montessori')
akzeptierte10, hatte die Montessori-Pädagogik
kaum gesellschaftliche Anerkennung erreicht.
Montessori entwickelte ein sehr präzises Gespür für
Machtverhältnisse, aus dem heraus sie die jeweils
mächtigen Personen für eine Unterstützung
einzuspannen versuchte. Politische Einstellungen der
Mächtigen spielen dabei für sie keine Rolle. Sich der

Unterstützung des mächtigsten Mannes Italiens
vergewissernd, auch noch Gentile für die eigene
Organisation einspannend, geht sie davon aus, auf
diese Weise einen nationalen Durchbruch ihrer
Methode erreichen zu können. Schliesslich soll ein
internationales Zentrum als Krönung des Ganzen
entstehen. "Mit jubelnder Dankbarkeit und voller
Vertrauen in die Arbeit, die uns erwartet" ("Con
giubilante gratitudine e con viva fede nel lavoro
avvenire"), sind die Worte, mit denen sie Gentiles

14 ZpH Jg. 7 (2001), H. 1



Akzeptanz der Präsidentschaft der 'Opera Montes-
sori' beantwortet.11 Sie sind das Symbol von Mon-
tessoris Zielen, Hoffnung und Erwartung.

Montessori hat eine Mission: Es gilt das Kind und
die Gesellschaft, ja die Welt zu retten. Auf diese

Mission richtet sich meines Erachtens ihr strategisches

Handeln. Sie war davon überzeugt, dass Kind

und Gesellschaft dann wieder zu ihrem Recht kommen,

wenn die Erziehung in der von ihr vorgeschlagenen

Weise verändert wird. In dem Kind und in

der Gesellschaft steckt der Keim zu einer guten
Entwicklung. Mit Hilfe der Montessori-Pädagogik kann

beides, sowohl die verkehrte Erziehung als auch die

erstarrte Gesellschaft, verbessert werden. In ihren
Worten: "Die Mission des Kindes ist die Individualität

des Erwachsenen zu realisieren, eine Realisation,

die auf der Basis der eigenen Kraft entsteht. Die

Absicht von Erziehung muss darauf gerichtet sein,

Hilfestellung bei dieser fundamentalen Realisierung

zu leisten. In diesem Sinne bedeutet meine
Erziehungsmethode die Lösung für ein wichtiges
soziales Problem" (Montessori 1930, S.15).

Montessori meint gesehen zu haben, dass das

Kind über Kräfte verfügt, die bis dahin fast
niemand wahrgenommen hat. Sie glaubt, das Kind

und seine Entwicklungsmöglichkeiten zu kennen.
Auf dieser Annahme baut sie ihre Methode auf, wobei

sie - paradoxerweise - das Schaffen von Raum

für die Entwicklung des Kindes mit strikten Regeln
und festgelegtem Material wieder einengt. "Wir
können über (folgende) Zusammenfassung 'Credo'
schreiben. Wir glauben, dass in dem Kind eine
unbewusste Kraft anwesend ist, die es zu einem
gesunden Wachstum führt und dass das Kind auf diese

innere Stimme hört. Und die Untersuchungen
haben uns gezeigt, dass diese Kraft um zu Äusserungen

zu gelangen, das Bedürfnis hat mit äusseren

Gegenständen in Verbindung zu treten" (Montessori

1923, S. 33). Montessori unterstellt, dass ihre
"Studie dazu geführt habe, dass wir mit genauer
Prüfung eine Umgebung aufgebaut haben, die sich

dazu eignet, die Manifestationen des tiefsten
Lebens der Kinder zu offenbaren" (Montessori 1929,

S. 88f.). In genau dieser fest umschriebenen Methode

für Kleinkindererziehung liegt ihrer Vorstellung
nach die Garantie dafür, dass die natürliche
Entwicklung des Kindes gewährleistet ist (und sich in

der Folge auch die Verbesserung der Gesellschaft

einstellt). Nur die reine Montessori-Methode, so wie
sie von Montessori selbst festgelegt ist, kann das

Kind retten.
Montessoris Theorie bleibt in der dritten Auflage

der 'Metodo' von 1926 im Prinzip unverändert. Die

Anpassungen, die Montessori durchführt, haben

strategischen Charakter und sind darauf gerichtet,
die Verbreitung zu unterstützen. Durch Anpassungen,

Streichungen und Neuformulierungen wird
verbal vor allem die in den vorausgegangenen
Ausgaben noch betonte Wissenschaftlichkeit ihrer
Konzeption abgeschwächt.12 Zugleich schützt Montessori

ihre Konzeption, indem sie sie jetzt explizit und

konsequent als "Methode" bezeichnet.13 Auf diese

Weise kann sie demjenigen, worum es ihr geht -
ihrem didaktischen Material, unbeschränkt einen
zentralen Platz einräumen. Zu weit führende,
wissenschaftliche Prätentionen wird man ihr nicht
mehr vorhalten können. Montessori reagiert in dieser

Weise auf kritische Argumente in der pädagogischen

Fachliteratur. Sie unterstreicht das Akzeptierte
und passt das Kritisierte zugleich der Form nach

an. So macht sie nun die 'Entdeckung des Kindes'

(1950 wird dies der neue Titel der 'Metodo') zum

Symbol der Kindgerichtetheit ihrer Ideen. Dieses

Thema hebt sie in den Vorträgen seit den zwanziger
Jahren vielfach hervor.

Um die Verbreitung ihrer Methode zu erleichtern,

schliesst Montessori sich jeweils an die Sprachspiele

der Gruppe an, deren Unterstützung sie für
die Verbreitung des eigenen Konzepts benötigt. Die

gleiche Abschirmung ihrer Theorie lässt sich auch in

Montessoris Kontrolle der Bewegung erkennen.
Weil ihr 'Metodo' tatsächlich nur eine Methode ist

und keine Lehrplantheorie einschliesst, passiert es,

dass im Kontext der Faschisierung des Unterrichts
ihre Pädagogik mit einem "faschistischen" Lehrplan,

in den "faschistische" Gegenstände
aufgenommen sind, verknüpft wird. So wird 1929 cultura
fascista ein Pflichtfach in der römischen Ausbildung
von Montessori-Lehrerinnen an der Scuola di Metodo

Montessori.14 Weil dies ihre Theorie nicht
angreift, leistet Montessori dagegen auch keinen
Widerstand. Erst in dem Augenblick, als 1933 der neue
Präsident der italienischen Montessori-Vereinigung,
Emilio Bodrero, den die Regierung anstellte, ihre
Methode mit anderen Methoden zu verknüpfen
vorschlägt, kündigt sie die Zusammenarbeit mit ihm
auf.15 Anfang 1933 zieht sich Montessori aus dieser

Vereinigung und der Scuola di Metodo zurück und

geht nach Spanien. Dieser Schritt lässt sich nicht als

politischer Protestschritt - wie die bisherige
Interpretation lautet16 - charakterisieren, sondern nur
als Protest gegen eine Person und deren Ansinnen

interpretieren. Das Handeln Maria Montessoris, ihr
Umgang mit den Rezipienten und der Rezeption
lässt sich mit ihrer missionarischen Haltung und mit
ihrer Überzeugtheit von der Richtigkeit ihrer
Aufgabe erklären.

Montessori wurde nicht müde, auf die Qualität
und Effektivität ihrer Theorie, auf deren Ersetzbarkeit

auch für die faschistische Gesellschaft,
hinzuweisen. In den zwanziger Jahren legt sie in ihren
Briefen dar, dass ihre Methode einen echt italienischen

Charakter habe, dass sie internationales
Ansehen geniesse, von bekannten Personen unterstützt

werde, direkt in der Schulpraxis anwendbar
sei und dass sie Erfolge zeige, was das Lesen und
Schreiben lernen und die Disziplin angeht.17 1931

sucht sie inhaltlich Anschluss beim Faschismus. In

einem langen Brief an Bodrero - den neuen Präsidenten

der 'Opera Montessori', der an der Montessori-
Methode zweifelt - expliziert Montessori, warum
ihre Methode mit den Ausgangspunkten der fa-

ZpH Jg. 7 (2001), H. 1



schistischen Jugenderziehung vereinbar sei18 (siehe

weiter unten). Sie geht so weit in ihrem Versuch,
ihrer Methode zum Durchbruch zu verhelfen, dass sie

eine Ausarbeitung ihrer Theorie für die nationale
faschistische Erziehung in Angriff nimmt (wobei die
Theorie im Prinzip unverändert bleibt).

Der italienische Fall zeigt, dass die Montessori-
Pädagogik sich in unterschiedliche Kontexte fügt
und im Verbreitungsprozess verschiedene Gesichter

zeigen kann. Der formale Charakter der Montesso-

ri-Pädagogik und ihre Gerichtetheit auf das Methodische

- wie sie Montessori selbst auch ausdrücklich

vor Augen stand - erklärt ihre erfolgreiche internationale

Verbreitung. Die Methode ist in
unterschiedlichen religiösen und politischen Kontexten
anwendbar, aber damit liefert sie sich im Prinzip
auch an nationale Gruppierungen mit undemokratischen

Interessen aus. Maria Montessoris Stellungnahme,

dass ihre Konzeption kulturell unspezifisch
sei, ist also problematisch (wie nachher noch

gezeigt wird).
Die ideologische und praktisch-didaktische

Anwendbarkeit der Montessori-Methode in einer
faschistischen nationalen Erziehung erklärt sich auch

aus Eigenschaften der Theorie. Der zeitliche Erfolg
der Montessori-Pädagogik in Italien wurde jedoch
vor allem von nicht direkt pädagogischen,
gesellschaftlichen und politischen Faktoren bestimmt.
Gerade in den erfolgreichen Jahren (1926-1930)
wird im Briefwechsel über die Montessori-Frage -
mit Ausnahme einer ausführlichen Darlegung von
Fedele aus dem Jahre 1926-nicht inhaltlich auf ihre

Pädagogik eingegangen. Sie wird von allen Parteien

stets als die erfolgreiche, neue und im Kern
italienische Erziehungsmethode mit grossem Ansehen
im Ausland bezeichnet.19 Meines Erachtens sind
damit genau die wichtigsten politischen Bedingungen
für den Erfolg der Montessori-Pädagogik in Italien
bis zum Ende der Zwanzigerjahre formuliert. So hat
die Protektion durch Mussolini mit seinem Interesse,

mit Montessori in Verbindung gebracht zu werden,

mit dem Image Italiens und seiner Regierung
im Ausland zu tun. Ein Regime wie das von Mussolini

hatte, gewiss in der Anfangszeit, an der Verehrung

nationaler Helden grosses Interesse: ob es sich

nun um Erfinder wie Marconi oder bekannte
Erzieherpersönlichkeiten wie Montessori handelt. Es

geht hier nicht um ein in quantitativer Hinsicht

erfolgreiches Unterrichtsmodell (die Montessori-Methode

wurde nur in 4,5% der italienischen Kindergärten

benutzt20), sondern um ihre Symbolwirkung
als Teil des italienischen Erbes. Vor allem ihre

Begründerin ist in vielfacher Hinsicht ein Symbol. Maria

Montessori hatte überall auf der Welt in vornehmen

und einflussreichen Kreisen ihre Anhänger,
und sie setzte sich für eine gute Sache, die des Kindes,

ein. Das Thema, womit Montessori in ihren
Vorträgen die Begeisterung vieler Leute zu erregen
wusste, ist die Kindorientiertheit ihrer Methode. Es

ist durchaus denkbar, dass Mussolini in der
Kindorientiertheit Montessoris auch eine nationale

Trumpfkarte gesehen hat. Sie verschaffte ihm ein
Mittel zur Propaganda. Er konnte sich auf jeden Fall

mit Montessori sehen lassen; wegen ihrer Bekanntheit

und ihres Rufes als Anwältin der Kinder und
auch im ganz buchstäblichen Sinne, wegen ihrer
sehr italienischen und aristokratischen
Erscheinung.21 Ich kann nicht beurteilen, inwiefern es

etwas Besonderes ist, dass Mussolini seinen Namen an
das Montessori-Werk band, aber seine vielfältigen
direkten Interventionen und seine Unterstützung
bis zum Schluss (als das Kultusministerium schon

lange das Montessori-Thema aufgegeben hatte)
sollten meiner Meinung nach als Zeichen seines

nach aussen und nach innen gerichteten Interessens

gedeutet werden.
Die Geschichte der Montessori-Bewegung in

Italien hat also insbesondere auch politische Dimensionen:

Macht und Einfluss, Interessennutzung und

politische (Un-)Ansprechbarkeit von Personen.

Montessori und die Faschisten sind in dieser spezifischen

Situation in diesem Land aufeinander
angewiesen gewesen. Sie brauchten einander, und jeder
meinte, den andern benutzen zu können. Das

versuchten beide Parteien auf der Ebene
politisch-gesellschaftlicher Netzwerke und auf theoretischer
Ebene, wobei das Letzte vermutlich von geringerer
Bedeutung ist. Maria Montessori wusste die
politisch-gesellschaftlichen Bedingungen für die
Verbreitung ihrer Konzeption auch positiv zu
beeinflussen, weil sie die bestehenden Machtstrukturen
nutzte und einen Zugang zu den richtigen Personen
suchte. Anfangs kann Montessori, was die Verbreitung

ihrer Konzeption betrifft, mit ihrer Strategie
des Nutzens von einflussreichen Personen aus dem
alten italienischen Adel, der Politik und der
Geistlichkeit Erfolge erzielen, weil diese Personen in der
ersten Phase des faschistischen Regimes wegen
ihrer zahlreichen gesellschaftlichen und politischen
Funktionen ein bedeutungsvoller machtpolitischer
Faktor sind.

Wenn Montessori 1926 Mussolini direkt um

Unterstützung bittet, nutzt sie die hierarchische
Entscheidungsstruktur des faschistischen Regimes nach

der politischen Wende. Mussolini bestimmte
mittlerweilen viel stärker als zuvor die Unterrichtspolitik.

In einer Zeit, wo (schul-)politische Entscheidungen

von oben herab bestimmt wurden, bedeutete
das Faktum, dass Montessori sich nach und nach des

persönlichen Schutzes von Mussolini zu versichern

wusste, dass ein so wenig bedeutendes Thema wie
das der Kleinkinderziehung lange Zeit auf der
politischen Agenda blieb. Aber so stark sie auch in den

zwanziger Jahren die Regie in Händen behielt, hatte

sie auf den wichtigsten Punkt, die gesetzliche
Einschränkung ihrer Methode, keinen Einfluss. Diese

Einschränkungen hingen damit zusammen, dass

die Montessori-Pädagogik ausschliesslich als Methode

der Kleinkinderziehung betrachtet wurde. Das

war die Montessori-Methode natürlich auch. Die

Realisierung einer pädagogischen Hochschule für
Montessori-Lehrerinnen 1929 in Rom bedeutete

16 ZpH Jg. 7(2001), H. 1



Benito Mussolini, der frühere
Primarlehrer, hier in der Rolle des

grossen Duce (1934)

aus: Die Grossen der Weltgeschichte.
Zürich 1978

nicht, dass damit ein erster Schritt zur Montessori-
Universität vorgenommen war, wie Montessori es

gern gewollt hätte. Das Regime war zufrieden
damit, dass die Montessori-Pädagogik das Symbol für
die kindgerichtete Unterrichtsreform war. Dafür
brauchte nicht die Methode in ganz Italien eingeführt

zu werden, nicht zu sprechen davon, dass sie

auf Universitätsebene unterrichtet werden sollte.
Das hätte das Unterrichtsministerium, die

Machtzentrale in dieser Zeit, nie zugelassen. So wurde ein

jahrelanger Streit um die politischen Lieblingsthemen,

die scuola media und die Universität, geführt.
Als Gentile ahnte, dass Maria Montessori sich auf
dieses in politischer Hinsicht aussichtslose Gebiet
begeben wollte, verzichtete er auf seinen Einsatz
für das Montessori-Werk. Seine Demission als

Vorsitzender der 'Opera Montessori' im April 1930

führte zu einer Reihe von Problemen für Montessori,

wie in dem Buch dargestellt wird. Obwohl sich

für die endgültige Auflösung der Scuola di Metodo
in Rom 1935 keine eindeutige Erklärung finden

lässt, scheint es, dass der wichtigste Grund für das

abklingende Interesse an Montessori in den
Entwicklungen des Faschismus selbst liegt.

In den dreissiger Jahren hatte das Regime Maria
Montessori nicht mehr nötig. Zu dem Zeitpunkt gab
es eine eigene faschistische Pädagogik. Ausserdem
wird die Faschisierung der italienischen Jugend
eher durch eine militarisierte Jugendbewegung als

durch einen "faschistischen" Unterricht erreicht.
Montessori war für das Ansehen Italiens im Ausland
nicht mehr wichtig, weil das Regime jetzt sehr deutlich

imperialistische Bestrebungen hatte, und ebenso

brauchte man sie nicht mehr als national bindenden

Faktor, da die Bürger jetzt einfach zur
Unterstützung des Regimes verpflichtet wurden.
Nur Mussolini hätte sie noch nutzen können, um
seinen Duce-Kult aufrecht zu erhalten. Deswegen
sorgte er dafür, dass sie nach ihrer Abreise aus Italien

1934 zu einem Montessori-Kongress nach Rom

zurückkehrte.22

ZpH Jg. 7 (2001), H. 1 17



Das Entstehen einer faschistischen

Pädagogik

Diese
Arbeit zeigt sowohl die Komplexität des

Verhältnisses zwischen Montessori und Italien

in den zwanziger und dreissiger Jahren
als auch der Entwicklungen des Faschismus selbst.
Der Faschismus war nicht nur durch Strategien des

Ausschlusses, sondern auch durch integrierende
Strategien gekennzeichnet. Das passt zu seinem

Symbol der fasces (Reisigbündel). Das Regime weiss
in der Anfangszeit nicht nur verschiedene Gruppen
an sich zu binden, sondern sucht auch die Gelegenheit,

auf ideologischer Ebene allmählich zu einem
eigenen Konzept faschistischer Werte und Ziele zu
gelangen. Das gilt sehr stark für die Entwicklung
der faschistischen Pädagogik. Als ab 1925 die Macht
des Regimes stärker konsolidiert ist, bezog die
faschistische Pädagogik die verschiedenen neuen
Unterrichtsinitiativen in Italien mit ein, um ihr Ideal
einer nationalen Erziehung zu verwirklichen. Sie

greift auf Aspekte aus den verschiedenen
Reformkonzeptionen (wie die scuola Serena von Lombardo
Radice und die Montessori-Pädagogik) in eklektischer

Weise zurück.
Es ergibt sich also im Verhältnis zwischen

faschistischem Staat und Erziehung das interessante
Phänomen, dass man bis zum Ende von der Vereinbarkeit

eines autoritären Staates und pädagogisch
individualisierender Vorgehensweisen ausgeht. Es

stellte sich heraus, dass sich die Frage des Verhältnisses

von Pädagogik und Politik nicht auf den

Gegensatz "individualistisch" versus "kollektivistisch"
reduzieren liess. Es spielt dabei eine entscheidende
Rolle, dass der faschistische Staat bestrebt war, die
Individuen freiwillig für seine Zwecke zu gewinnen.
Aus dieser Perspektive ist also nicht automatisch
von einem Gegensatz zwischen Montessori-Pädagogik

und idealistischer Pädagogik Lombardo Radices

einerseits und faschistischem Regime andererseits

zu sprechen.
Der Faschismus konnte zu Beginn die Montesso-

ri-Methode besser einsetzen als die idealistische

Pädagogik. In dieser Tatsache zeigt sich, wie sehr
die Unterrichtspolitik der Faschisten auf die
Verwirklichung ausschliesslich eigener Zielsetzungen
gerichtet war. Der Grund für die direktere Ersetzbarkeit

der Montessori-Methode liegt darin, dass

hier ein anderes Verhältnis von Lehrplan und
Lehrinhalten als in der idealistischen Pädagogik besteht.
Die Montessori-Pädagogik ist eine Methode, sie

äussert sich nicht zu den Inhalten. Die idealistische

Pädagogik, beispielsweise die Idee der scuola Serena

von Lombardo Radice, aber hat deutliche Ideen

bezüglich der zu erlernenden Inhalte. Der Lehrstoff
soll sich an der Umgebung der Kinder
orientieren, und er soll die eigene Geschichte und

eigene kulturelle Tradition zum Gegenstand haben.
Die faschistische Schulpädagogik aber legt selbst

fest, was der (faschistische) Inhalt des Lehrplans sein

soll. Aus diesem Grund hat die faschistische Pädagogik

das idealistische Fundament der Riforma Gentile
zweckwidrig genutzt. Was in dieser Arbeit "ideologisches

Uminterpretieren" genannt wird und was
das wichtigste Merkmal der sich entwickelnden
faschistischen Pädagogik zu sein scheint, hat zur
Konsequenz, dass sich der Charakter der idealistischen
Pädagogik durch die faschistische Einmischung völlig

verändert. Der idealistisch-philosophische
Gedanke, dass Geist und Staat eins seien und dass der
Geist den Staat entwickle (Gentile 1924, 1926,
1927), ist die Grundlage der faschistischen Staatslehre

und der idealistischen Pädagogik. Ebendies

spielt auch in der idealistisch-pädagogischen
Unterrichtspraxis und der Theorie für diese Praxis, die
Lombardo Radice im Rahmen der Riforma Gentile
für die Volksschule ausgearbeitet hatte, eine Rolle.
Der Faschismus aber nutzte diesen Gedanken in
dem Sinne, als der Duce Repräsentant von Geist und
Staat zugleich war. Der ursprünglich idealistische
Gedanke lautet jedoch, dass der Geist sich in Freiheit

zeige. Dies hätte zur Folge, dass die idealistische

Pädaogik nur in Freiheit erziehen kann,
während die faschistische Pädagogik, insofern der
Duce bestimmte, was der Geist beinhaltet, indoktrinär

ist. Wenn Geist und Staat vom Duce vertreten
werden, bedeutet dies, dass ihr Lehrstoff feststeht.
Der Lehrstoff kann dann nicht anders als faschistisch

sein - ein Lehrstoff, von dem die faschistische

Ideologie behauptete, dass er die Bildung des
faschistischen Menschen anrege. Der idealistische
Gedanke, dass die Unterrichtsmethode im Kontakt
zwischen Lehrer und Schüler entstehe (was die
Garantie dafür biete, dass man sich der Individualität
der Kinder anpasse), und ihr Gedanke, dass die Be-

wusstwerdung ein innerlicher Prozess des Geistes

sei, der zum Selbstbewusstsein führe, wird in der
faschistischen Pädagogik zur Verinnerlichung des

faschistischen Geistes. Durch Akzeptanz des faschistischen

Geistes und durch Disziplinierung beabsichtigt

die faschistische Pädagogik eine veränderte
Charakterbildung: Man will neue Italiener schaffen,
das heisst: Faschisten, die eine faschistische Revolution

gestalten können.23

Die Montessori-Pädagogik fügt sich in einen
faschistischen Staat

Die
Rekonstruktion ideologischer Abwägun¬

gen, mit denen die Verbreitung der
Montessori-Pädagogik in Italien verbunden war,

zeigt, wie Faschisten und Montessori mit ihren
Anhängern sich auf der Ebene der Theorie wechselseitig

benutzten. So weist Maria Montessori 1931

Bodrero darauf hin, dass man durch ihr Erziehungsmodell

ein Gleichgewicht zwischen körperlicher
und geistiger Entwicklung realisieren könne und
dass ihre Methode ebenfalls ein Mittel für die
Normalisierung der Massen durch das Konzept
'Gesundheit' und für soziale Differenzierung und Hie-

ZpH Jg. 7 (2001), H. 1



rarchisierung sei. Damit ist ihre Methode eine
Antwort auf das Uniformierungs- und
Differenzierungsbedürfnis der faschistischen Erziehung. Mon-
tessori unterstellt, dass die gesunde Gesellschaft

(wie sie sie in ihren früheren Publikationen und
Reden angestrebt hat) um 1930 im faschistischen Staat
realisiert sei. In einem Vortrag am Montessori-Kon-

gress in Rom 1934 geht sie sogar noch weiter: Nun
ist nicht nur die italienische Staatsform gut, sondern
auch das sozial-ökonomische System, das dazu

gehört. In dem sozial-ökonomischen System Mussolinis

ist der "soziale Weg", wie sie andeutet,
erreicht, und ihr Erziehungskonzept kann sich daran
anschliessen (Montessori 1934).

Wenn wir solche Äusserungen Montessoris
wortwörtlich nehmen, dann würde das bedeuten, dass

sich die Montessori-Pädagogik um 1930 von ihrem
Fundament (Erziehungs- und Gesellschaftskritik)
und von ihrem Ziel (eine gesunde Gesellschaft)
entfernt hat. Das würde nicht nur bedeuten, dass die
Theorie vollständig geändert hat, sondern auch,
dass die Erziehung, die Montessori vorschlägt,
aufgegeben werden kann. Es scheint, als mache sie ihre
eigene Konzeption überflüssig. Was kann Erziehung

noch verbessern, wenn ihr Endziel, eine gute
Gesellschaft, bereits erreicht ist? Es lässt sich aber

von einem metatheoretischen Standpunkt aus

begründen, dass die Erziehung guter faschistischer

Staatsbürger Vorteile aus der Montessori-Konzepti-
on ziehen kann. Die Montessori-Pädagogik fügt
sich in einen faschistischen Staat, weil in dieser
Pädagogik Normalität die Triebkraft einer natürlichen
Entwicklung ist. Montessoris 'autoeducazione' findet

aufgrund des Arbeitens mit den vorgeschriebenen

Materialien statt. Diese Materialien befördern
die Disziplin. Dabei geht es um eine Disziplin, die

von allen Kindern mit Freude akzeptiert wird, weil
Kinder von Natur aus auf Diszipliniertheit gerichtet
seien. Sie akzeptieren freiwillig, was von ihnen
gefordert wird. Was Kinder sollen, fällt mit dem

zusammen, was sie wollen. Bei Montessori fehlen die
Kriterien, um sich für oder gegen etwas zu entscheiden.

Die Entwicklung ist von Natur aus gut; sie

ergibt sich gleichsam zwangsläufig. Wahlfreiheit heis-

st dann, dasjenige zu wählen, das erwartet wird.
Diese notwendige Freiheit entartet in dem faschistischen

Kontext zu Selbstfaschisierung. Montessoris
Idee der universellen kindlichen Entwicklung mündet

hier in die Entwicklung zum Faschisten.

1 Vgl. Schulz-Benesch 1961, Applebaum 1977, Guennig-
mann 1979, Scocchera 1990, Röhrs 1994.

2 Centro didattico Nazionale per la Scuola materna, S. 49.
3 Der ursprüngliche niederländische Titel lautet: Montessori

en fascistisch Italie. Een receptiegeschiedenis. (Baarn:
Intro, 1999). Das Buch wird für deutsche Leser bei Klinkhardt

erscheinen, unter dem Titel: Montessori im faschistischen

Italien. Geschichte einer Rezeption.
4 In der Biographie von Rita Kramer [1976] wird darauf ein¬

gegangen, und Augusto Scocchera [1990] widmet dem
Jahr 1926 ein Kapitel. 1999 erschien in den Niederlanden
eine neue Montessori-Biographie, in der die Frauenforscherin

Marjan Schwegman u.a. auch auf die Relation
Montessori-Mussolini eingeht.

5 Sehr deutlich bei Scocchera [1990].
6 Die Korrespondenz befindet sich in den Archiven von

Giovanni Gentile (Fondazione Giovanni Gentile), Luigi
Sturzo (Istituzione Luigi Sturzo. Archivio storico), der
Stadt Rom (Archivio Capitolino. Deliberazione Commissa-
rio 1922-1924, Deliberazione Governatorato 1932-1936),
des Unterrichtsministeriums (Ministero del la Pubblica
Istruzione. Atti. 2. Serie 1904-1940) und im Staatsarchiv
(Archivio centrale dello Stato) in den Archiven des
Ministerrats (Presidenza del Consiglio dei Ministri 1925, 1931-
1933, 1934-1936) und des Privatsekretariats von Mussolini

(Segretaria particolare del duce, Carteggio ordinario
1922-1943).

7 Als dem engsten Mitarbeiter von Minister Gentile im
Unterrichtsministerium wird Lombardo Radice 1923 in
seiner Funktion als Generaldirektor des Volksschulunterrichts

der innerhalb der Riforma Gentile entsprechende
Beitrag zum Grundschul- und Kindergartenwesen anvertraut.

Er gibt der Montessori-Pädagogik einen festen
Platz in der Riforma Gentile mit der Absicht, dass diese
die von ihm intendierte 'neue Schule' (die er mit 'scuola
serena' andeutet) unterstützt.

8 Von 1925 an, mit der Konsolidierung der faschistischen
Macht, macht Fedele den Beginn einer unzweideutigen
Faschisierung der Schule.

9 Studien zum Thema der Entwicklung der Riforma sind
Charnitzky 1994; Bellucci & Ciliberto 1978; Ostenc 1980.

10 Am 20.1.1926 fragt Montessori Mussolini in einem Brief,
ob er Ehrenvorsitzender werden möchte. Er stimmt zu.
Mitte Februar wird sie in Audienz beim Duce empfangen.
(Alle Quellen: PCM 1934-36, f.5.1.2069. sf.1 Archivio
centrale dello Stato, Roma). Ab dann finden alle italienischen

Montessori-Aktivitäten unter dem Schutz der
faschistischen Regierung statt: Erziehungskurse, Kongresse
und die Pädagogische Flochschule für Montessori-Lehre-
rinnen (1929).

11 Montessori in einem Telegramm an Senator Gentile, da¬

tiert vom 9.2.1926 (Carteggio: Montessori, Maria a Gentile,

Giovanni. Fondazione Giovanni Gentile).
12 Gestrichen werden zum Beispiel Themen wie Ästhesio-

metrie und Psychometrie und die Namen Preyer und
Baldwin sowie eine enthusiastische Passage über ihre
Anhängerschaft an Lombroso, DeGiovanni und Sergi (vgl.
Montessori 1909, S. 53 mit Montessori 1926, S. 364; siehe
auch S. 4). Das passt zu den neuen wissenschaftlichen
Debatten der pädagogischen Fachliteratur im Italien der
zwanziger Jahre. Dort wird der Positivismus des
ausgehenden 19. Jahrhunderts als überholt angesehen.

13 In der dritten Auflage der 'Metodo' fehlt der Satz aus
dem Schlusskapitel von 1909 und 1913, in dem Montessori

sich zu ihrem Anspruch, eine "wissenschaftliche
Pädagogik" zu entwickeln, bekannte (Montessori 1909,
S. 275; 1913, S. 275). Der feststehende Eröffnungssatz der
'Metodo', in dem sie angab, eine Methode zu erschaffen
("experimentelle Forschung kann in der Praxis zu neuen
Methoden führen"), wird dann erweitert mit: "ohne der
Pädagogik ihre spekulativen Prinzipien abzusprechen,
die ihre natürliche Basis bilden" (id. 1926, S. 1). Damit
spielt Montessori auf die kritische Diskussion ihrer
Methode in Italien an, bei der sowohl von Idealisten als auch
Katholiken immer wieder als Kritikpunkt ihre "positivistische

Orientierung" genannt wurde, wobei die Katholiken

ausserdem der Meinung waren, eine Erziehungsmethode

könne nur die Mittel festlegen, nicht das Ziel der
Erziehung (das liegt bei Gott).

14 Siehe dazu das Dekret von Unterrichtsminister Belluzzo
(R.D. 14.1.1929, n.190. In: 'Gazzetta ufficiale' 7.3.1929,
n.56, S. 1043-1045).

15 Siehe dazu die Briefe von Bodrero an Mussolini,
23.12.1932 und von Montessori an Bodrero, 15.1.1933
(PCM 1934-36, f.5.1.2069 sf.1. Archivio centrale dello Stato

Roma).
16 1947 wird Montessori bei ihrer Rückkehr nach Italien von

dem damaligen Unterrichtsminister Gonella als ein Opfer
des Faschismus bezeichnet (Gonella 1947). Dieser Gedanke

taucht immer wieder auf, wie zum Beispiel bei
Kramer, Scocchera, Schwegman und italienischen Historikern

ZpH Jg. 7 (2001), H. 1



wie Tomasi.
17 Siehe dazu u.a. die Briefe von Montessori an Mussolini,

20.1.1926 (PCM 1934-36, f.5.1.2069 sf.1.), 4.4.1927, 9.2.
1928 und 26.5.1928 (SPD.CO 1922-43, B.288, f.15279/2),
alle im Archivio centrale dello Stato, Roma.

18 Das Dokument ist auf den 16.5.1931 datiert. Montessori
schickte eine Kopie an Mussolini. (Beide in: PCM 1934-36,
f.5.1.2069 sf.1. Archivio centrale dello Stato, Roma).

19 Wenn beispielsweise Alessandro Marcucci als offizieller
Repräsentant des Unterrichtsministers Fedele bei der
Eröffnung eines grossen Montessori-Kurses in Mailand
am 21.2.1926 spricht, sagt er, dass der Duce "in Montessori

unsere Methode erkannt" hat, eine Methode, wovon
"der Name Vertrauen und Bewunderung in der ganzen
gebildeten Welt erntet" (Lezione del Corso di Milano,
1926. In: Scocchera [1990], S. 57).

20 Das gilt für das Jahr 1927 (siehe Baur 1935, S. 236, der sich

auf die Enciclopedia Italiana Vol.IV. Asilo d'infanzia
stützt) und für 1931 (siehe Charnitzky 1994, S. 428, der
sich auf ISTAT, Annuario statistico italiano 1931 stützt).

21 Montessori und Mussolini teilen ihre Vorliebe für De¬

korum - davon zeugen die grossartigen Eröffnungs- und
Abschluss-Zeremonien der Montessori-Kurse und
Kongresse, bei denen Mussolini oft anwesend ist.

22 Mussolini selbst schickte eine italienische Delegation zum
Amsterdamer Montessori-Kongress von 1933 mit dem
Auftrag, dafür zu sorgen, dass der nächste Kongress in
Rom stattfinden würde, wie sich aus einem Brief des Aus-
senministeriums an den Ministerrat, 26.1.1934, ablesen
lässt (PCM 1934-36, f. 14.3.415/2. Archivio centrale dello
Stato, Roma).

23 Siehe dazu u.a. Mussolini 1932, Vol.l, S.8-9; Susmel 1980,
Vol. XXI, S. 362.

Literatur
Applebaum, P.: The growth of the Montessori Movement in

the United States 1909-1970. New York 1971

Baur, Johannes: Giovanni Gentiles Philosophie und Pädagogik.

Langensalza 1935
Bellucci, Maria & Michele Ciliberto: La scuola e la pedagogia

del fascismo. Torino 1978

Charnitzky, Jürgen: Die Schulpolitik des faschistischen Regi¬

mes in Italien (1922-1943). Tübingen 1994

Gentile, Giovanni: II fascismo al governo della scuola. Paler¬

mo 1924
Gentile, Giovanni: Sommario di Pedagogia come scienza filo-

sofica. Vol. II: Sommario di pedagogia generale. 4. edizio-
ne. Milano 1926

Gentile, Giovanni: Oriqini e dottrina del fascismo. Roma
1927

Gonella, Guido: Omaggio alla Montessori. Discorso tenuto al

Ministero della Pubblica Istruzione per salutare il ritorno
in Italia della Montessori. Roma 1947

Günnigmann, Manfred: Montessori-Pädagogik in Deutsch¬
land. Bericht über die Entwicklung nach 1945. Freiburg
1979

Kramer, Rita: Maria Montessori. A biography. Oxford 1976
Montessori, Maria: II Metodo della Pedagogia scientifica

applicato all'educazione infantile nelle Case dei Bambini.
Città di Castello 1909

Montessori, Maria: II Metodo della Pedagogia scientifica
applicato all'educazione infantile nelle Case dei Bambini.
Seconda edizione. Roma 1913

Montessori, Maria: De ouderavonden. In: Montessori Opvoe-
ding 6, S. 139-143; 7, S. 17-22, 25-27, 33-34. Amsterdam
1923

Montessori, Maria: II Metodo della Pedagogia scientifica
applicato all'educazione infantile nelle Case dei Bambini.
Terza edizione acresciuta ed ampliata. Roma 1926

Montessori, Maria: Lezing van dr. Maria Montessori te Kron¬

borg, Helsingor. In: Montessori opvoeding 12, S. 89-92.
Amsterdam 1929

Montessori, Maria: Corso Internazionale Montessori Roma.
Riassumento delle conferenze della Dottoressa Montessori.

In: II Gruppo d'azione 12, 8, S. 15-16. Roma 1930

Montessori, Maria: Italia ed istituti educativi. Discorso al IV

Congresso Internazionale Montessori, Roma. In: II Gruppo

d'azione 14, 4, S. 3. Milano 1934

Mussolini, Benito: La dottrina del fascismo con una storia del
movimento fascista de Gioacchino Volpe. Vol. I: Idee fon-
damentali. Vol. II: Dottrina politica e sociale. Milano/Ro-
ma 1932

Ostenc, Michel: L'éducation en Italie pendant le Fascisme. Pa¬

ris 1980
Röhrs, Hermann: Die internationale Wirksamkeit der

Montessori-Pädagogik am Beispiel des Einflusses auf die
Progressive Education in den USA. In: Hermann Röhrs/Volker
Lenhardt (Hrsg.): Die Reformpädagogik auf den
Kontinenten. Frankfurt am Main 1994, S. 227-239

Schulz-Benesch, Günter: Der Streit um Montessori. Frei¬

burg/Basel/Wien 1961

Schwegman, Marjan: Maria Montessori 1870-1952. Amster¬
dam 1999

Scocchera, Augusto: Maria Montessori. Quasi un ritratto ine-
dito. Firenze 1990

Susmel, Duilio (ed.): Benito Mussolini. Opera Omnia. Vol. I-

XXXVI. Firenze 1951-1963; Vol. XXXVIl-XXXXIV. Roma
1980

Tomasi, Tina: Idealismo e fascismo nella scuola italiana. Fi¬

renze 1969

ZpH Jg. 7(2001), H. 1


	Das "Beispiel Montessori" : eine Art case-study über Rezeption und Entwicklung der Montessori-Pädagogik im faschistischen Italien

