
Zeitschrift: Neue Pestalozzi Blätter : Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 6 (2000)

Heft: 1

Artikel: Antwortzwang. Rousseaus bildungstheoretische Wirkungsgeschichte :
eine Replik auf Jürgen Oelkers

Autor: Langewand, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901888

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901888
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Antwortzwang. Rousseaus
bildungstheoretische
Wirkungsgeschichte

Eine Replik auf Jürgen Oelkers

(Red.) In der vorangegangenen Nummer hat
sich Jürgen Oelkers mit dem Übergang vom
18. ins 19. Jahrhundert aus der Sicht der

Pädagogik beschäftigt und die These vertreten,

dass sich im Verlauf des 19. Jahrhunderts

die Schule als staatliche Anstalt der

planvoll-organisierten Wissensvermittlung
durchgesetzt habe und dennoch von der

(weitgehend wirkungslosen) rousseauisti-
schen Rhetorik und Schulkritik der
Selbsttätigkeit begleitet wurde. Alfred Langewand

kritisiert Oelkers' Polarisierung
zwischen "Menschenerziehung" und
"Schulbildung", indem er sie als Ausdruck von
Rousseaus eigenem Dualismus identifiziert,
an dem Oelkers hängen bleibe und

deswegen keine Alternative erkennen könne.

Alfred Langewand

Es gibt, nach Jürgen Oelkers, zwei "pädagogische
Zugänge ins 19. Jahrhundert": Scholarisierung und
rousseauistische Kritik. Scholarisierung bedeutet
Verrechtlichung, Institutionalisierung und insbesondere

Curricularisierung von Schulbesuch und Schule;

rousseauistische Kritik will die Feier des Konkreten

auf ganzer Linie, den Kult der Unmittelbarkeit
des Kindes und des Lebens: Sie bedeutet mithin
nichts anderes als die Feuilletonisierung1 der
"Menschenbildung". Scholarisierung ist gut, Feuilletonisierung

ist schlecht. Aber zu dieser Alternative gab
es Alternativen. Sie dokumentieren eine Präsenz

Rousseaus ohne Rousseauismus (I.) und sie fügen
sich nicht dem Verdikt, die Schule könne grundsätzlich

mit Konzepten von "Selbsttätigkeit zu Selbständigkeit"

nicht angemessen begriffen werden (es sei

denn "ideologisch", und sie habe daher alles Recht

auf eine Emanzipation von "Idealismus"). Den

Grund für Oelkers Polemik kann man darin sehen,
dass er, zurecht, den Rousseauismus der
bedingungslosen Kinderfreunde angreift, dies aber,
fatalerweise, von einer Position aus tut, die selbst innerhalb

des rousseauistischen Dualismus verbleibt (IL).

Deshalb vernachlässigt er auch den veralltäglichten
Idealismus der Schule (III.).

I. Antwortzwang: Alternativen zu
"Rousseauismus versus Scholarisierung"
am Anfang des 19. Jahrhunderts

Philanthropismus
Die Philanthropinisten (vgl. Campe 1785, Villaume
1785) antworten auf den Mensch/Bürger-Dualismus
erstens mit der Unterscheidung von ursprünglichen
und abgeleiteten Kräften. Die Erziehung des
Menschen betrifft allein die Entwicklung und Entfaltung
der ursprünglichen Kräfte des Menschen, z. B. des

Unterscheidungsvermögens; sie hat sich nicht um
ihre Kultivierung und Steigerung zu abgeleiteten
Kräften zu kümmern, also z. B. des

Unterscheidungsvermögens zum "Witz". Hier herrscht
unverkennbar die traditionelle Vermögenspsychologie (s.

u. (4.)). Nach den Philanthropinisten ist die Erziehung

der ursprünglichen Kräfte "natürliche
Erziehung" im Sinne Rousseaus. Im pejorativen Sinne
bloss gesellschaftlich würde eine Erziehung dann
sein, wenn sie auch die abgeleiteten Kräfte zu
entwickeln sich anschickte - genau das aber soll im phi-
lanthropinistischen Ansatz vermieden werden. Nun
kann man Vermögen und Kräfte nicht als solche

entwickeln, sondern nur anhand von Gegenständen
oder Inhalten. Hier setzt eine zweite Unterscheidung

ein. Während die "ebenmässige" Entwicklung
aller Vermögen jeden Menschen und alle in gleicher
Weise betrifft (Universalität und Egalität), erlauben
die Inhalte Differenzierungen, insbesondere solche
des Berufsstandes, und mithin gewährt eine
berufsständisch ausgelegte "materiale Bildungstheorie"
in Verbindung mit der Vermögenspsychologie die
Integration von natürlicher und somit egalitärer
und berufsständischer und somit extrem inegalitärer

Erziehung: Ist denn etwa der in seinem

ursprünglichen Vermögen an den Gegenständen seines

späteren Berufs erzogene Kloakenreiniger
weniger Mensch als der an den Gegenständen seines

späteren Berufs erzogene Geldwäscher?

Kant und Kantianismus
Kant (und die Kantianer) antworten auf Rousseaus

Ärgernis durch eine radikalere Uminterpretation
von "Natur". Kant liest die rousseausche "Natur"
als "reine praktische Vernunft", die ebenso wie jene
nicht begründet, sondern allein verteidigt werden
muss. So wie die Natur gut, eine sich an sie an-

NPBI Jg. 6 (2000), H. 1



schliessende Pädagogik daher notwendig "negativ"
ist und nur gegen die Einreden der Gesellschaft
verteidigt werden muss, so ist reine Vernunft praktisch,
eine an sie anschliessende Ethik vor allem mit der
"Hinwegräumung von Hindernissen" (Kant, KpV S.

133 u. ö.) beschäftigt und gegen die Sophismen der
bloss praktischen, alltäglichen, gesellschaftlichen
Vernunft zu bewahren. Sowenig wie es in Rous-

seaus 'Émile' eine "Kritik der Natur" gibt, sondern
stattdessen eine Kritik der Gewohnheit, sowenig
gibt es bei Kant eine Kritik der reinen praktischen
Vernunft, sondern nur eine Kritik der bloss praktischen.

Die Natur Émiles ist gut, aber Émile selbst ist

es nur in seinen tugendhaften Handlungen; die
Vernunft ist praktisch, aber moralisch versagen kann

nur die Person. Die pädagogischen Kantianer haben
daran anknüpfend die Differenz Mensch/Bürger in

ein Rangverhältnis gebracht: Erziehung zum
Menschen, jetzt verstanden als Erziehung zur Moralität
im Sinne von Kants Grundgesetz der Autonomie des

Handelns, dem kategorischen Imperativ, ist höchster,

Erziehung zu Legalität oder Brauchbarkeit ist

untergeordneter Zweck. Der scharfe Dualismus
zwischen Natur und Gesellschaft (Rousseau) geht
transformiert in den mindestens ebenso scharfen Gegensatz

von Moralität und Legalität (Kant) über. Im

kantschen Sittengesetz glaubte man so den rous-
seauschen Grundsatz der Autonomie des Handelns
und der Aufrichtigkeit des Herzens bewahren zu
können, ohne zugeben zu müssen, die bürgerliche
Gesellschaft gestatte ein solches Handeln nicht. Der

"vollständige Endzweck der Erziehung" besteht
dann weiterhin im harmonischen Verhältnis des

höchsten (Moralität) und des untergeordneten
(Brauchbarkeit) Zwecks (vgl. Greiling 1793, § 8-14, S.

36-48). Gemeinsam ist beiden der Gedanke der Un-

bedingtheit "richtigen"Handelns.

Neuhumanismus
Die Präsenz der Mensch/Bürger-Alternative im

Neuhumanismus ist so augenscheinlich, dass an dieser

Stelle nur daran erinnert werden soll. Die

Neuhumanisten, namentlich Humboldt, folgen der
kantschen Umbesetzung von Rousseaus Natur in

Vernunft, wobei, anders als bei den optimistischen
Kantianern, die quasi manichäische Deutung der
Welt durch Rousseau eine geschichtspessimistische
Wendung und Wandlung erfährt: Einheit und
Harmonie der klassisch griechischen Welt (statt der der
Natur oder der des Lebens als Citoyen) sind für
immer vorbei (vgl. Humboldt 1979, S. 72); aber die
Neuhumanisten ziehen daraus gerade keine rous-
seauistischen Konsequenzen, und dies einzusehen
reicht die Lektüre des 2. und 3. Teils des "Königsberger

Schulplans" (vgl. Humboldt 1982, S. 178-187)
sowie des abgetrennten Schlussteils des "Litauischen

Schulplans" (vgl. ebd., S. 193-198). Die

Mensch/Bürger-A/ternat/ve ist zur Mensch/Bürger-
Differenz herabgestimmt und kehrt in Gestalt der
Differenz von allgemeiner Bildung und Spezialbil-
dung wieder. Sie ist dadurch institutionalisiert und

curricularisiert, also gesellschaftlich bearbeitbar
gemacht. Die Nötigung, mit Rousseaus unabweisbarem

Skandalon fertig zu werden, treibt genau das

hervor, was Oelkers in seiner antirousseauistischen
Sicht auf die Wirkungsgeschichte Rousseaus im 19.

Jahrhundert mit Blick auf die Schule bestreiten
möchte: Den Ansatz zu einer Theorie der Bildung
des Menschen gerade im Schulsystem.

Herbart
Der interessanteste Ansatz, mit Rousseau umzugehen,

liegt in Johann Friedrich Herbarts Konzept des

"erziehenden Unterrichts" vor. Auch Herbart nimmt
die rousseausche Provokation auf, die Erziehung
des Menschen sei mit der des Bürgers nicht vereinbar,

aber er ist nun bereits Erbe der kantschen
Umformung von Natur in reine praktische Vernunft, an
die er positiv anschliesst. Der Dualismus von reiner
praktischer Vernunft und bürgerlicher Welt bleibt
aufrechterhalten und so taucht der Gegensatz der
Erziehung des Menschen und des Bürgers auch in

Herbarts 'Allgemeiner Pädagogik' wieder auf (vgl.
Herbart 1965a, S. 39-41, insbes. S. 41). Wie tief und

unumgehbar Rousseaus Alternative in die Begriffswelt

des sich auch pädagogisch formierenden
Bürgertums am Anfang des 19. Jahrhunderts einschneidet,

kann man an folgendem Umstand sehen:

Herbart, im Übrigen von Rousseaus Werk so wenig
angetan ("flachsinnig") wie von seinem Autor
selbst auch ("hellglänzend an der Oberfläche") (vgl.
Herbart 1965a, S. 144; 1965c, S. 277), unternimmt
gleich zu Beginn des Jahrhunderts den Versuch, den
ihm von Kant überlieferten Gegensatz von Moralität

und Brauchbarkeit zu überwinden. Dass Moralität

- also der Statthalter von Rousseaus Natur - als

höchster Zweck der Erziehung anerkannt sei, es

aber darauf ankomme, sie als "ganzen Zweck" zu

installieren, diese Zielsetzung aus Herbarts Früh-
schrift 'Über die ästhetische Darstellung der Welt als

das Hauptgeschäft der Erziehung' (vgl. Herbart
1964, S. 105) ist ein Fanfarenstoss, mit dem alle Spuren

der Entzweiung und Entfremdung zwischen der
Bestimmung des Menschen und der gesellschaftlichen

Realität des Bürgers, die noch bei Kant, Schiller

und vielen anderen zu finden sind, getilgt werden

sollen. Es ist die radikalste pädagogische
Antithese zu Rousseau, denn sie will noch in den

Grundbegriffen wiederherstellen, was Rousseau

verloren sieht und die meisten von Herbarts Zeitgenossen

allenfalls geschichtsphilosophisch glauben
erhoffen zu dürfen: Einheit und Übereinstimmung
der pädagogischen Welt.

Aber der Versuch, und hierauf kommt es an,
scheitert schon als Programm2. Dem Zwang zur
Antwort auf Rousseau entgeht auch Herbart nicht. So

kehrt im pädagogischen Hauptwerk Herbarts der
Doppelgänger Mensch/Bürger wieder zurück. Nicht
leicht erkennbar, firmiert seine Erziehung unter den
Titeln der "notwendigen Zwecke", (also der Erziehung

des Menschen zur Moralität) und der "möglichen",

bloss willkürlichen Zwecke (also der Erzie-

NPBI Jg. 6 (2000), H. 1



hung des Bürgers zu den nicht voraussehbaren
Zwecken des bürgerlichen, vor allem des beruflichen

Lebens). Die Vermittlung dieser beiden streng
getrennten Zweckarten bei Herbart ist, zumindest
wirkungsgeschichtlich, der folgenreichste pädagogische

Versuch der Beantwortung und Bewältigung
des rousseauschen Dualismus geworden: Der
erziehende Unterricht soll die paradox scheinende
Aufgabe lösen, an der strengen Differenz von Mensch

(Natur/Moralität/reine autonome Vernunft) und

Bürger (Brauchbarkeit/Funktionalität) festzuhalten
und zugleich ihre Vereinbarkeit und wechselseitige
Abhängigkeit in Bezug auf den Erziehungsvorgang
selbst zu erweisen. Erziehender Unterricht ist, mit
Blick auf Rousseaus Skandalthese, der Versuch des

Nachweises, dass man Bürger nicht sein darf ohne
Mensch zu sein, Mensch aber nicht sein kann, ohne

Bürger zu sein. Mensch wird man durch eigenes
tugendhaftes Handeln, zu dem man pädagogisch
veranlasst werden darf, denn moralische Grundsätze
sind nicht nur zum Nicken da. Und moralische
Grundsätze richten sich zu ihrer eigenen realen

Möglichkeitsbedingung an eine Person, die noch
manch anderes denken, wollen und tun muss, um
existieren zu können. Reine Vernunft (Mensch sein)
ist praktisch nur in einem mundanen Dasein möglich,

das wiederum einer Form3 bedarf, die
Handlungssicherheit ermöglichen sollen. Erziehung des

Menschen ist so nicht ohne Unterricht zu mancher
Funktionalität möglich, Unterricht wiederum nicht
ohne Form ermöglichende Erziehung pädagogisch
sinnvoll. Das Konzept des erziehenden Unterrichts
macht mithin die Bildungstheorie zur (deutschen)
Antwort auf die rousseausche Herausforderung.

Herbart hat sehr klar gesehen, dass diese auf den
ersten Blick widersinnig scheinende Vermittlung
nur gelingen kann, wenn man eine Prämisse sowohl
der rousseauschen als auch der philanthropinisti-
schen und der kantianischen Theorien namhaft
macht und ausser Kraft setzt. Das Konzept
Rousseaus verlangt neben der natürlichen Güte des

Kindes, dass nach der durch negative Erziehung
vollzogenen Subtraktion alles verwerflichen, weil
Reflexion und Vergleich anregenden gesellschaftlichen

Lerninhalts, die übrigbleibenden Lerngegenstände

in ihrer erzieherischen Bedeutung neutral
sind in Hinblick auf die an ihnen sich entwickelnden
Kräfte. Rousseau kann diese Unterstellung nur auf
Grund der von ihm unbefragt vorausgesetzten,
vermögenspsychologischen Prämisse machen. Nach der

Vermögenspsychologie denken wir in Kausalbegriffen,

weil wir ein Denkvermögen, empfinden wir
Wärme, weil wir ein Empfindungsvermögen oder
lachen wir über Witze, weil wir ein kultiviertes
Unterscheidungsvermögen haben. Für Herbart ist diese

Vorstellung so alt wie uninformativ, weil zirkulär.
Nach ihr könnten wir uns das Strümpfe-Stricken-
Können durch ein Strumpfstrickvermögen
"erklären". Vor allem aber ist die Vermögenspsychologie

pädagogisch unbrauchbar: Denn der Pädagoge
hat es nicht mit "Vermögen" zu tun, sondern mit

Kindern, die etwas begreifen, etwas empfinden
oder über etwas lachen. Da in der Vermögenspsychologie

dieser an sich triviale Sachverhalt abstrak-
tiv überschritten wird, ergeben sich im Falle
Rousseaus prekäre Konsequenzen: Da Rousseau die
(Erziehung zur) Tugend durch Vermögen und Kräfte

getragen sieht, die von gesellschaftlicher
Deprivation rein gehalten werden sollen, legt auch nur
ein Missverständnis etwa einer La Fontaineschen
Fabel durch Émile nahe, eine "frühere Verdorbenheit
voraussetzen" oder eine instantané Verderbnis
annehmen zu müssen (vgl. Herbart 1965c, S. 282).
Zustimmend zitiert Herbart Friedrich Heinrich Christian

Schwarz: "Mit dem verstärkten Selbstgefühle
kommt die Vergleichung seiner selbst gegen andre.
Rousseau meint, dass das Böse des Kindes von der
Zeit anfange, da es sich mit den andern vergleiche.
Was soll das heissen? Eben als ob jetzt das Böse auf
einmal, der Himmel weiss wie und woher, in das

Kind hineingeflogen käme in dem Augenblicke, als

es den Fortschritt gewonnen hat, dass es messen
kann. Warum nicht lieber ein Dämon? Die Sache ist

vielmehr nur die, dass das Böse als solches jetzt
entschiedener in die Augen fällt. Es war früher schon

da, der Egoismus, nur noch verdeckt. Das edle
dreijährige Kind hat die Tugenden der Kindlichkeit
entwickelt. Es ist fromm, frohsinnig, folgsam. Das aber
ist schon Bildung" (Schwarz, zit. nach Herbart
1965c, S. 287). Die bildungstheoretische Begriffsbildung

setzt in direkter Auseinandersetzung mit
Rousseau ein. Und das bedeutet vor allem: Von
einem einfachen Wechsel der Vorzeichen (gute
Natur/schlechte Gesellschaft usw.) oder von einem
Verbleib innerhalb der rousseauschen Alternative
konnte man sich keinen Erfolg versprechen.

Rousseaus radikale Alternative von Mensch und

Bürger ist in der von Oelkers unerwähnten pädagogischen

Literatur am Übergang ins 19. Jahrhundert
stets präsent. Diese Präsenz ist um so bemerkenswerter,

als fast alle Pädagogen des frühen 19.

Jahrhunderts, sieht man von den Romantikern ab, Rousseau

aktiv zu historisieren trachten, häufig auch mit
dem Nebensinn, dass seine Beschreibungen der
Gesellschaft Beschreibungen des Ancien Régime
waren, und also (nur) auf Frankreich passten, nicht
aber auf die deutschen politischen, kulturellen und
pädagogischen Verhältnisse ("Athen statt Rom!").
Die Präsenz zeigt, dass das "Ärgernis Rousseau"
zugleich allen Historisierungsversuchen zum Trotz eine

theoretisch unabweisbare Nötigung darstellte,
ihm zu entsprechen oder ihm zu entgegnen. Das

nenne ich Antwortzwang: Philanthropinisten,
Kantianer, Neuhumanisten und Herbart(ianer)
dokumentieren, wie nicht einmal der Rousseauismus

verhindern konnte, dass die Entstehung und Entfaltung

der Bildungstheorie nicht trotz, sondern
wegen Rousseau den pädagogischen Hauptübergang
ins 19. Jahrhundert bildet. In ihr konzentrierten und
konkretisierten sich die Erwartungen, nachdem die
politischen und die ästhetischen Optionen unabseh-

NPBI Jg. 6 (2000), H. 1



bar und schimärisch schienen (vgl. die Bemerkungen

bei Tenorth 1988, S. 117-127).

11. Der Rousseau des Anti-Rousseauismus

Wenn man Rousseauismus als die (an)klagende
Einrede des Gefühls und der moralischen Intuition
gegen Fortschritt, Modernisierung und Rationalisierung

versteht, dann ist Oelkers in seiner Philippika
Anti-Rousseauist. Er optiert (Schule!) für das Gegenteil

der rousseauistischen Option (Selbsttätigkeit!),
aber er tut es innerhalb der rousseauistischen
Alternative selbst. Die Alternative Rousseaus und die
Alternative des Rousseauismus wird nicht ihrerseits in

Frage gestellt.4 Was ist der Grund, dass Oelkers sich

und uns solche Schwierigkeiten mit einem vielleicht
ja doch altbackenen Problem bereitet?

Rousseau hat bekanntlich seinen Émile als

Alternative zur augustinisch-lutherischen Theorie über
die Existenz des Übels in der Welt, also zur
Erbsündenlehre, verstanden, nicht als ihre Fortsetzung mit
anderen Mitteln.5 Nach ihm macht die Erbsündenlehre

handlungs- und erziehungsunfähig. Darüberhinaus

galt ihm das Christentum als Ursache der

Zerstörung von Staaten nach dem Muster des 'Contrat

Social': Dass es keine Vaterländer mehr gebe6
hat seinen Grund in der durch das Christentum in

die Welt gekommenen doppelten und nicht
harmonisierbaren Loyalität des christlichen bourgeois zum
bürgerlichen Staat oder zum himmlischen Vater7;

der Christ ist fast nie ein (guter) citoyen. Oelkers
streicht all dieses durch. Der für seine These

massgebliche Satz lautet gelegentlich der Gegenüberstellung

von Locke und Rousseau: "Aus der radikal
schuldigen musste nicht die radikal unschuldige Natur

werden, so dass dann auch nicht die Sünde in

die Gesellschaft verlagert zu werden brauchte.
Menschen werden für Sünden bestraft, wenn sie

sündhaft handeln Keinesweges muss die Gesellschaft

dann sündhaft sein, wenn die Natur es nicht
mehr ist. Sünden sind keine 'innate Principles', und

zwar weder im augustinischen Sinne der peccatum
originale noch im rousseauistischen Sinne des

homme civile in der société partielle ..." (Oelkers S.

12, Sp. 1). Hier wird von Oelkers die Alternative, die
Rousseau uns vorsetzt, nämlich die zwischen dem
Erbsündenchristentum und der émileianischen

Pädagogik, ihrerseits radikal zurückgenommen:
Dass wir nicht mehr von gesellschaftlichen Übeln als

von Sünden reden sollten, liegt als Überzeugung
dem Werk Rousseaus zu Grunde. Oelkers ebnet diese

Unterschiede ein, indem er ohne Bedenken von
der "in die Gesellschaft verlagert(en) Sünde"

spricht. Abgesehen davon, was es heissen kann, die
Natur sei radikal schuldig oder unschuldig - gibt es

das: ein bisschen schuldig sein - Oelkers, und nur
auf diesen Aspekt soll hier aufmerksam gemacht
werden, betreibt ex post nicht weniger als eine

komplette Re-Theologisierung auch noch der
antichristlichen Stossrichtung des Émile. Entsprechend
glaubt er, bei Rousseau könne es "eine Erziehung

Joachim Heinrich Campe (1746-1818)
Archiv Pestalozzianum

des Bürgers nur um den Preis der Sündenwiederholung"

geben (Oelkers S. 12, Sp. 2)8. Indem er so die
rousseauschen Quellen der rousseauistischen
Alternative theologisch totalisiert hat, kann er
"Menschenerziehung und Biidungsidealismus" in diese

Tradition einrücken - und verabschieden. Der histo-

riographische Preis scheint mir dafür allerdings zu
hoch zu sein.

Oelkers Text gerät damit in die Nähe anderer
Texte, in denen in den letzten Jahren mehr oder
weniger deutlich und generell die Theorie der
Erziehung, der Bildung oder des Kindes in ein
substantielles Erbschaftsverhältnis zur christlichen
Religion oder Theologie eingereiht werden.9 Insofern

liegt die produktiv zu nützende Provokation von
Oelkers auch pamphletistischem Text darin, über
diese in ihrem Kern schwer verständliche These der
Erb- oder Folgschaft der Pädagogik gegenüber der
christlichen Theologie zu streiten.10

III. Der Idealismus der Schule

Aber Oelkers möchte ganz offensichtlich das alles

nicht "bloss" historisch verstanden wissen, sondern
darüber hinaus der Schule ihre Regeln und ihre Ruhe

vor "Selbsttätigkeit, Menschenerziehung und

Bildungsidealismus" lassen. Das ist vielleicht ein
verständlicher, aber doch ganz und gar nicht durch die
Wirklichkeit der Schule selbst gedeckter Wunsch.

Man kann Selbsttätigkeit rein funktional verstehen

(wenn ein Schüler den Satz des Pythagoras lernt,
lernt er ihn, wenn er ihn "selbsttätig" lernt und
nicht etwa nur auswendig dahersagen kann) oder
aber normativ (also so, wie es Oelkers nicht haben
möchte). Wenn aber beispielsweise ein Schüler
durch seinen Lehrer in seinen Leistungen sich ungerecht

beurteilt fühlt, ist er empört und hegt gar
Groll gegen ihn. Empörung und Groll sind moralische

Gefühle, der Schüler fühlt sich in seiner
Leistung missachtet (und womöglich in seiner Person).

NPBI Jg. 6 (2000), H. 1 29



Diese Empörung fusst auf dem durch die Schule
selbst gegebenen Zusammenhang von Selbsttätigkeit

und Zurechnung, der über universelle, nicht
personenbezogene Kriterien hergestellt wird. Eine
bloss funktionale Deutung von "Selbsttätigkeit" ist

gerade in der Schulpraxis in einem solchen Fall nicht
einmal möglich. Wenn dies also rousseauistischer
Überschwang und "Selbsttätigkeitsideologie" wäre,

dann gehörte beides zum Alltag von Schule.
Aber es ist weder das eine noch das andere, sondern
bloss ganz alltäglicher Teil dessen, was die bürgerliche

Gesellschaft - der Idee nach immer noch eine
von Freien und Gleichen - mit und von und in ihren
Bildungsinstitutionen will. Es ist womöglich der
Idealismus einer durch Rousseau inspirierten
Bildungsphilosophie, vereinfacht und veralltäglicht, aber in
seinen normativen Implikationen scharf wahrnehm-
und einklagbar, und so vielleicht nicht einmal der
schlechteste.

1 i. S. v. Karl Kraus: "Locken drehen auf einer Glatze"
2 Die nach wie vor beste Analyse bei Blass 1972, S. 65-77
3 Vgl. Prange 1994
4 Bei einem Autor von sonst so methodisch-analytischer

Prägnanz ist das doch überraschend (vgl. Oelkers 1976,
1985, 1994)

5 Brief an Beaumont und Brief an Ph. Cramer (13.10.1764)
6 Vgl. Emile, Livre IV, ŒC IV, S. 250
7 Vgl. Contrat Social, Livre IV, chap. VIII "De la Réligion Ci¬

vile", ŒC III, S. 460-469
8 Vgl. auch die nahegelegte Übersetzung von "mal" durch

"Sünde" ebd. S. 11, Sp. 2. In diesem Zusammenhang auch
irritierend die These von Oelkers, "bürgerliche Vernunft
und republikanische Tugend" würden den Emile "be-
schliessen". Vgl. dagegen Emile, OEC, IV, S. 860 ("Si le
Prince ou l'Etat t'appelle au service de la patrie, quitte
tout pour aller remplir dans le poste qu'on t'assigne
l'honorable fonction de Citoyen. Si cette fonction t'est
onéreuse, il est un moyen honnête et sur de t'en affranchir;

c'est de la remplir avec assés d'intégrité pour qu'elle
ne te soit pas longtems laissée. Au reste, crain peu
l'embarras d'une pareille charge: tant qu'il y aura des hommes

de ce siècle, ce n'est pas toi qu'on viendra chercher
pour servir l'Etat.") sowie Schicksal und Plaltung Émiles in
dem Fragment 'Emile et Sophie ou Les Solitaires', ebd. S.

881 ff.
9 Vgl. z. B. Lenzen 1985, Wünsche 1985, Oelkers 1990,

Osterwalder 1995, Flonig 1999
10 Vgl. dazu Langewand 2000

Literatur
Blass, Joseph Leonhard: Pädagogische Theoriebildung bei

Johann Friedrich Pierbart. Meisenheim 1972
Campe, Joachim Heinrich: Von der nötigen Sorge für die Er¬

haltung des Gleichgewichts unter den menschlichen
Kräften. In: Allgemeine Revision des gesamten Schul- und
Erziehungswesens von einer Gesellschaft praktischer
Erzieher. Bd. III, Plamburg 1785, S. 291 ff.

Greiling, Johann Christoph: Über den Endzweck der Erzie¬

hung und den höchsten Grundsatz einer Wissenschaft
derselben. Schneeberg 1793

Herbart, Johann Friedrich: Über die ästhetische Darstellung
der Welt als das Hauptgeschäft der Erziehung. In: Ders.:

Pädagogische Schriften Bd. I, Kleinere pädagogische
Schriften. Walter Asmus (Hrsg.). Düsseldorf/München
1964, S. 105ff.

Herbart, Johann Friedrich: Allgemeine Pädagogik aus dem
Zweck der Erziehung abgeleitet. In: Ders.: Pädagogische
Schriften Bd. II, Pädagogische Grundschriften. Walter
Asmus (Hrsg.). Düsseldorf/München 1965a, S. 9ff.

Herbart, Johann Friedrich: Selbstanzeige der 'Allgemeinen
Pädagogik'. In: Ders.: Pädagogische Schriften Bd. II, a.a.
O. 1965b, S. 257ff.

Herbart, Johann Friedrich: Rezension von Schwarz: Erzie¬

hungslehre. In: Ders.: Pädagogische Schriften Bd. II, a.a.
O. 1965c, S. 269ff.

Honig, Michael-Sebastian: Entwurf einer Theorie der Kind¬
heit. Frankfurt am Main 1999

Humboldt, Wilhelm von: Über den Charakter der Griechen.
In: Ders.: Werke in 5 Bänden. Andreas Flitner/Klaus Giel
(Hrsg). Bd. II, Darmstadt 1979, S. 65ff.

Humboldt, Wilhelm von: Der Königsberger und der litaui¬
sche Schulplan. In: Ders.: Werke in 5 Bänden. Andreas
Flitner/Klaus Giel (Hrsg.). Bd. IV, Darmstadt 1982, S. 168ff.

Kant, Immanuel: Kritik der praktischen Vernunft. In: Ders.:
Werke in 6 Bänden. Wilhelm Weischedel (Hrsg.). Bd. IV,

Darmstadt 1983, S. 107ff.
Langewand, Alfred: Unsere heidnische Kindheit. In: Ilse Bür-

mann/Monika Fiegert/Petra Körte (Hrsg.): Festschrift für
Horst Krause. Münster 2000 (i. Druck)

Lenzen, Dieter: Mythologie der Kindheit. Die Verewigung
des Kindlichen in der Erwachsenenkultur. Versteckte
Bilder und vergessene Geschichten. Reinbek bei Hamburg
1985

Oelkers, Jürgen: Die Vermittlung von Theorie und Praxis in
der Pädagogik. München 1976

Oelkers, Jürgen: Erziehen und Unterrichten - Grundbegriffe
der Pädagogik in analytischer Sicht. Darmstadt 1985

Oelkers, Jürgen: Reformpädagogik. Eine kritische
Dogmengeschichte. München 1995

Oelkers, Jürgen: Vollendung. Theologische Spuren im
pädagogischen Denken. In: Niklas Luhmann/Karl Eberhard
Schorr (Hrsg.): Zwischen Anfang und Ende. Fragen an die
Pädagogik. Frankfurt am Main 1990, S. 24ff.

Osterwalder, Fritz: Die pädagogischen Konzepte des Janse¬
nismus im ausgehenden 17. Jahrhundert und ihre
Begründung. In: Jahrbuch für historische Bildungsforschung,

2, 1995, S. 59ff.
Prange, Klaus: Geht das Gewissen noch mit in die Oper? Zu

Herbarts Lehre von der ästhetischen Nötigung. In: Lutz
Koch/Winfried Marotzki/Helmut Peukert (Hrsg.): Pädagogik

und Ästhetik. Weinheim 1994, S. 85ff.
Rousseau, Jean-Jacques: Emile ou de l'éducation. In: Œuvres

complètes, IV, Paris 1969, S. 241ff.
Rousseau, Jean-Jacques: Contrat social. In: Œuvres complètes,

III, Paris 1964, S. 349ff.
Rousseau, Jean-Jacques: Lettre à Chr. de Beaumont. In: Œuvres

complètes, IV, Paris 1969, S. 927ff.
Rousseau, Jean-Jacques: Brief an Ph. Cramer. In: Jean-Jac-

ques Rousseau: Korrespondenzen. Eine Auswahl. Leipzig
1992, S. 286

Tenorth, Heinz-Elmar: Geschichte der Erziehung. Einführung
in die Grundzüge ihrer neuzeitlichen Entwicklung. München

1992

Villaume, Peter: Ob und in wie fern bei der Erziehung die
Vollkommenheit des einzelnen Menschen seiner Brauchbarkeit

aufzuopfern sei? In: Allgemeine Revision des
gesamten Schul- und Erziehungswesens von einer Gesellschaft

praktischer Erzieher. Bd. III, Hamburg 1785, S.

435ff.
Wünsche, Konrad: Die Endlichkeit der pädagogischen Bewegung.

In: Neue Sammlung, 25 (1985), S. 433ff.

NPBI Jg. 6 (2000), H. 1


	Antwortzwang. Rousseaus bildungstheoretische Wirkungsgeschichte : eine Replik auf Jürgen Oelkers

