Zeitschrift: Neue Pestalozzi Blatter : Zeitschrift fur padagogische Historiographie

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 6 (2000)

Heft: 2

Artikel: "Aber du hast ihn getauscht." : Uber Pestalozzis "Nachforschungen" als
Theorie der neuzeitlichen Subjektivitat

Autor: Winkler, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-901717

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-901717
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

16

Aber du hﬁs
Ihn getauscht.”

) (PSW XIl, S. 94)
Uber Pestalozzis ‘Nachforschungen’
als Theorie der neuzeitlichen Subjektivitat

(Red.) Nach dem Pestalozzi-Gedenkjahr 1996,
das die Notwendigkeit einer kooperativen
Pestalozzi-Forschung deutlich machte, kon-
zentrierte sich aus gegebenem Anlass die
Forschung auf die ‘Nachforschungen’ von
Pestalozzi, die 1997 ihren 200. Erscheinungs-
tag “feiern” konnten. Die ‘Neuen Pestalozzi-
Studien’ widmeten dieser als philosophi-
sches Hauptwerk Pestalozzis geltenden
Schrift zwei Nummern: Wéhrend der Band 5
(1998) textimmanente Studien verdffentlich-
te, versammelte Band 6 (1999) die Beitriage
eines interdisziplindren Kolloquiums, das
1998 am Pestalozzianum zu den ‘Nachfor-
schungen’ organisiert wurde (vgl. Bericht in
NPBI 2/98). Der folgende Beitrag von Michael
Winkler versucht, auf dem Hintergrund des
Forschungsstandes eine These zu belegen,
die am Kolloquium nicht diskutiert wurde:
die These, dass sich die ‘Nachforschungen’
als wesentlicher Beitrag zur Theorie moder-
ner Subjektivitidt lesen lassen.

H Michael Winkler

ie kénnen wir, ohne uns auf Natur oder
Gesellschaft verlassen zu durfen, aus Frei-
heit und zugleich moralisch handeln? Bei

aller Differenz in der Rekonstruktion der Denkvo-
raussetzungen Pestalozzis besteht Einigkeit auch in
der jungeren Auseinandersetzung um die ‘Nachfor-
schungen’ dartber, dass deren Problem in der Be-
stimmung des sittlichen Zustandes liegt, in welchem
der Mensch Werk seiner selbst sei. Fur Padagogen
liegt die Antwort nahe, dass Erziehung die Preka-
ritat von Natur und Gesellschaft zu Gberwinden ver-
mag (vgl. z. B. Soétard 1999, S. 71ff.). Philologisch
muss dies freilich eher als Wunsch gesehen werden,
denn die ‘Nachforschungen’ selbst liefern dafur kei-
nen Beleg. Und eine andere Antwort widerspricht,
indem sie den sittlichen Zustand in einer padago-
gisch kaum erreichbaren Innerlichkeit entdeckt, die

als Ausdruck von Gnade gilt (Oelkers 1999, S. 118.);
ein religiéses Programm werde hier verwirklicht,
das noch nicht einmal der Ersetzung von Religion
durch Erziehung folge, welche spatestens die De-
batten des 18. Jahrhunderts auszeichne (vgl. Oster-
walder 1999, S. 62). Auch wenn die Indizien fir Pes-
talozzis Religiositat sprechen (vgl. Hager 1999),
steht die Deutung im Widerspruch zur Emphase,
mit der Pestalozzi Sittlichkeit als Werk des Men-
schen sieht; in einem auf Calvin zurtickgehenden re-
formierten Glauben ware dies vielleicht denkbar,
doch als invertierte Transzendenz kaum angemes-
sen beschrieben. Gnade reicht nicht, weil Pestalozzi
auf das Handeln der Subjekte abhebt. Endlich deu-
tet sich an, dass Pestalozzi Freiheit und Sittlichkeit
vor den Hintergrund der ungeldsten Spannungen
sowohl des Natur- wie auch des Gesellschaftszu-
standes stellt. Sittlichkeit ist demnach die Folge ei-
ner moglicherweise sogar ungliicklichen Freiheit,
zugleich gebunden an das “Vermdgen, unabhangig
von exaltierten Bedurfnissen urteilen und entschei-
den zu kénnen” (Tréhler 1999b, S. 147). Freiheit
und Sittlichkeit finden existentielle Wirklichkeit im
Prozess der Selbstbildung. Eine Vermutung daruber,
wie dies aber geschieht, wollen die folgenden Uber-
legungen anstellen.

Sie stehen freilich vor einer Schwierigkeit, die
Pestalozzis Wort vom “verschobenen Menschen-
verstand” (PSW XIlI, S. 43) beschreibt. Pestalozzi hat
diesen als ein Merkmal der Wirrnisse gesehen, die
ihm zum Anlass seiner ‘Nachforschungen’ wurden.
Aber der “verschobene Menschenverstand” steht
auch fur sein Thema und seine Methode: Die his-
torisch vorgefundene gesellschaftliche Situation
aufzuklaren, schien ihm nur méglich, indem er - so
eine erste These — die ihm zuganglichen Denkma-
terien verschob, neu arrangierte, weniger um eine
Ordnung herzustellen, sondern mehr, um wider die
vorgegebenen Tauschungen ein Problem freizu-
legen. Erst die Verschobenheit seines eigenen Ver-
standes hilft, die Exzentrik der menschlichen Situa-
tion zu begreifen: Weil weder in den sozialen und
kulturellen Bedingungen noch in den diese fassen-
den Diskursen ein existentiell hinreichender Grund
des Menschen zu finden ist, mussen die Koordina-
tenpunkte verschoben werden, welche ihn festhal-
ten und feststellen lassen. Wer in einer naiven

NPBI Jg. 6 (2000), H. 2



Lesart Pestalozzis eigenem, eher intuitiven, assozia-
tiven, und phantastisch konstruktiven Denken
folgt1, sieht, wie er mit den ‘Nachforschungen’ ein
ebenso dramatisches wie riskantes Experiment des
Ich mit sich selbst unternimmt. Der auctorale Riick-
bezug verschafft zwar dem Text vielleicht nur héhe-
re Glaubwurdigkeit durch den Verweis auf “die
Wabhrheit, die in mir selbst liegt” (PSW XII, S. 57), de-
monstriert aber als methodisches Verfahren einer
geradezu analytischen Introspektion schon das
sachlich Gemeinte: Wie sich das Subjekt eben zu
sich selbst verhalten kann, wie es sich unter pre-
kdren Voraussetzungen ertragen und aushalten
mag, das bildet sein Grundthema, in welchem un-
vermutet ein Motiv der Alten auftaucht: Das Motiv
des gnothi sauton namlich, welches die ethische
Haltung der Sorge um sich selbst, der epimel stai
sauton leitet.

So stehen Pestalozzis ‘Nachforschungen’ fur ein
unmogliches und doch unvermeidliches Unterfan-
gen: Sie entwerfen — zweite These — vor dem Hinter-
grund der zeitgendssischen Debatten eine konkrete
Theorie der Subjektivitat. Skeptisch geworden ge-
genliber dem Projekt der Aufklarung und den mit
ihm verbundenen Fortschrittsambitionen entdeckt
Pestalozzi, dass die Subjekte auf sich selbst verwie-
sen sind. lhr Weg aber lasst sich nur erkennen, wenn
man — in der Formulierung von Charles Taylor - die
“Quellen des Selbst” benennen kann, die materia-
len ebenso wie die theoretischen Bestimmungen
von Subjektivitat, welche den Subjektdiskursen ihre
Semantik erst geben.

Hier waére — dritte These — Padagogik anzuschlies-
sen, um die es uneingestanden im ganzen Werk
geht. Dies ist freilich in der Debatte umstritten;
manche lesen die ‘Nachforschungen’ vorrangig als
sozialphilosophische oder anthropologische Ab-
handlung, andere unterstellen ein, allerdings doch
verborgenes, implizit bleibendes padagogisches
Konzept. Aber dieser Widerspruch liegt in der Sache
selbst: Die von Pestalozzi untersuchte und behan-
delte historisch gegebene gesellschaftliche Situa-
tion verlangt nach Erziehung und verhindert diese
zugleich; das padagogische Projekt ist aufgegeben,
im doppelten Sinne einer Aufgabe, die zu bewal-
tigen ware, und des Verzichts auf das Vorhaben.

Die ‘Nachforschungen’ konfrontieren also mit ei-
nem Dilemma, das man als doppelte Problem-
struktur von Padagogik bezeichnen kénnte: Einer-
seits geht es um die grundlegende, Anthropologie
gleichwohl sprengende Frage, wie sich Gberhaupt
Erfahrungen mit einer gegebenen Gesellschaft ver-
mitteln lassen mit dem Verstandnis von Erziehung;
wie lasst sich ein Begriff der Erziehung fassen, der
nicht ausschliesst, dass diese stets in bestimmten so-
zialen und kulturellen Verhéltnissen stattfindet?
Andererseits spitzt Pestalozzi dies schon auf Bedin-
gungen zu, welche man als solche der Moderne be-
zeichnen darf: Kann in der Moderne Uberhaupt
noch erzogen werden? Tragen unsere padagogi-
schen Vorstellungen unter ihren Verhaltnissen?

NPBI Jg. 6 (2000), H. 2

Der Text wirft diese Fragen auf, gibt aber keine
Antwort. Das verblufft vielleicht, wenn auch Witt-
gensteins “Wovon man nicht sprechen kann, da-
riber muB man schweigen” dem Denken eine Rich-
tung weist: Wir koénnen dieses padagogische
Problem theoretisch nicht I16sen, sondern mussen es
praktisch bewaltigen, als Werk unserer selbst.

I. Verschobenes Denken

und zugleich konsistent, verschlungen und

doch von einem eigenen, einheitlichen Gedan-
kengang getrieben. Schon vordergriindig irritiert
ihre Sprache, die seltsam alterttimlich, fast gewollt
derb, eben verschoben klingt. Sie stehen im Gegen-
satz zur geschliffenen Stilistik zeitgendssischer Trak-
tate, auch jener, die den Naturzustand zum Idyll er-
heben, um vertrauensvoll den guten Wilden ins
Gespréach zu bringen; Pestalozzi ahnt: Ein doppelter
Mythos herrscht hier, gegen den er die Wirklichkeit
der Natur ins Feld bringen will. Die Natur und ihre
Wilden sind so harmlos nicht. Wiederholungen im
Text erzwingen erneute Lektlre, weil sie eine Viel-
schichtigkeit des Gedankenganges bezeugen (vgl.
Spranger 1969, Tréhler 1999a). In Anlehnung an
Foucault kénnte man Pestalozzis Verfahren als ar-
chéologisch bezeichnen, wobei er die freigelegten
Schichten diskursiver Praktiken in ihrer je eigenen
Struktur und Logik behandelt. Auf dem Wege der
Nachforschungen zeigen sich Erfahrungen und Ein-
sichten deshalb in unterschiedlichstem Licht und Zu-
sammenhang. Gleiches bedeutet dann eben Ver-
schiedenes. Dabei verfuhrt Pestalozzi durch Spuren
und Hinweise auf Vertrautes, das er sogleich wieder
verschoben sehen will. So klingen die Werke der
Zeitgenossen in Anspielungen durch, als ob er
geradezu das Spektrum der Debatten von der fran-
z6sischen und deutschen Aufklarung bis zur schotti-
schen Moralphilosophie aufzeigen will (vgl. Herr-
mann 1996, S. 38ff., Im Hof 1993); an solchen
Bruchstticken seiner Lekturen fallt noch eine Nihe
zu Textgattungen auf, wie sie in Diderots und
d’Alemberts ‘Enzyklopéadie’, sowie in Gestalt von
Voltaires ‘Philosophischem Waérterbuch’ verfigbar
waren2, Aber er benutzt sie unsystematisch, nur als
Material fur eine destruktive Lesart, weil sich Erfah-
rungen gegen ihre sublime Programmatik stellen.
Genauer noch, wenn auch mit einer modischen Fi-
gur: Er wahlt eine Art von Dekonstruktivismus, in-
dem er historisch und gesellschaftlich verfiigbare, in
zeitgenossischen Diskursen auffindbare Positionen
hinsichtlich ihrer Erfahrungsrelevanz pruft und in
mehreren theoretischen Durchgéngen zur Dispositi-
on stellt, um sie endlich neu zu arrangieren.

Darin klingt zum einen die auf die Aufklarung
selbst bezogene Erosion der Autoritat an, welche
die kulturellen Urspriinge der Franzésischen Revo-
lution markiert (vgl. Chartier 196ff., S. 203ff., S.
219ff.). Zugleich legt Pestalozzi das epistemologi-
sche Feld frei, in welchem sich ein humanwissen-

Pestalozzis ‘Nachforschungen’ wirken zerrissen

17



18

schaftlicher Zugang etablieren kann (vgl. Foucault
1974). Zum anderen deutet sich an, wie fur ihn die
politische Ordnung selbst schon verschoben ist:
Wem es um Wahrheit geht, gleich ob sie naturrecht-
lich oder in der geselligen Ordnung begrindet sei,
der muss damit rechnen, verfuhrt und getauscht zu
werden. Eine Theorie der politischen Manipulation
durch Ideologie verbirgt sich hinter Pestalozzis Er-
kenntnis, wie die Machthabenden selbst sich um
der Machterhaltung als gerecht ausgeben. “Aber
die Neigung der Macht, sich fur ein sittliches Ver-
héltnis auszugeben, andert die wahre Lage ihres
Verhaltnisses gegen das Volk nicht” (PSW XII, S. 16).
Diese Einsicht wiegt umso schwerer, weil die ‘Nach-
forschungen’ ein zu Aufklarung und zu Revolution
gebrochenes Verhéltnis anzeigen. Die Notwendig-
keit, die alten Verhaltnisse zu beseitigen, bleibt un-
bestritten. Doch in den neuen Verhéltnissen zeigen
sich sogleich die Mechanismen einer entwurdigten
politischen Maschinerie, welche noch die Verdor-
benheit des Volkes gegen dieses selbst instrumenta-
lisiert (vgl. PSW XIlI, S. 53), was Pestalozzi schon in
‘Ja oder Nein’ zu prinzipieller Kritik an der Korrupti-
on des Volkes durch Konsum veranlasste (vgl. PSW
X, S. 96, Graber 1999, bes. S. 33ff.).

Theoretisch zieht dies dennoch fast dramatische
Folgen nach sich. Die Unordnung lasst sich gar nicht
vermeiden, welche der verschobene Menschenver-
stand nun erzeugt: Pestalozzi kann der Aufkla-
rungsprogrammatik nicht vertrauen und sieht sich
sowohl in der Hoffnung auf die zivilisierende Wir-
kung veradnderter gesellschaftlicher Umstande wie
auch darin enttduscht, dass die menschliche Gat-
tung zum kollektiven Subjekt ihres Fortschritts wer-
den kénnte. Er wird zum nuchternen Betrachter ge-
schichtlicher Entwicklung und der vorgefundenen
historischen Bestimmungen, leistet insofern die
Grundlegung des Historismus mit (vgl. Gadamer
1967, Kittsteiner 1980). Wie Herder sieht er die dis-
kursive Situation gespalten zwischen Optimisten
und Pessimisten, die die historischen Gegebenhei-
ten jeweils fur ihre Zwecke zurechtbiegen (vgl. Her-
der 1978, S. 70f.). Deshalb nimmt er zwar die Diskur-
se seiner Zeit auf und die Irrtimer zur Kenntnis, die
— wie Iselin formuliert — “in vielen derjenigen
Buicher (zu) finden (sind), welche dermals die lesen-
de Welt am meisten bezaubern” (Iselin 1772/1969,
S. 114). Aber sein Ergebnis fallt ernichternd aus,
weil ihm methodischer Zweifel und Erfahrung die
Einseitigkeit der einzelnen Positionen aufzeigen.
Vielleicht deshalb schwingt in den ‘Nachforschun-
gen’ als Nachklang der far burgerliche Anthropolo-
gie charakteristischen Melancholie (vgl. Lepenies
1972) standig ein Grundton der Enttauschung, von
leiser, aber doch deutlicher Verzweiflung, zuweilen
auch von Wut mit. Gleichwohl steht Pestalozzi
schon unter dem Eindruck des neuen wissenschaftli-
chen und epistemologischen Klimas (Moravia 1977,
S. 42) und vollzieht jene Wende zur Natur und zur
Lebenswelt (vgl. Marquard 1973, S. 125), durch wel-
che die Anthropologie “das Gegenteil der Ge-

schichtsphilosophie” wird (Marquard 1973, S. 138).
Deshalb kénnen die ‘Nachforschungen’ keine Meta-
physik des Menschheitsprogresses vorstellen, weder
eine religiés begrindete Eschatologie noch ein —
vermeintliches — Naturgesetz der Gattungsentwick-
lung, wie dies Iselin — auf den Pestalozzi moglicher-
weise zurlickgreift — im ‘Versuch tber die gesellige
Ordnung’ und in den ‘Philosophischen Mutmassun-
gen Uber die Geschichte der Menschheit’ von 1764
entwirft (vgl. Osterwalder 1999, Zurbuchen 1999,
bes. S. 175, S. 178ff.). Pestalozzi betreibt vielmehr in
einem strengen Sinne Nachforschungen, indem er
diskutiert, wie sich die in den vorfindlichen Debat-
ten oft pointiert und vereinseitigt vorgestellten
Moglichkeiten verwirklichen. Dabei verfolgt er ein
theoretisches Interesse, lasst sich jedoch von empi-
rischer Erfahrung verunsichern, um eine geschicht-
lich aufgeklarte Zeitdiagnose vorzunehmen, die ihn
allerdings uber die grundlegenden Bildungsbestim-
mungen des Menschen kundig machen soll.

Sein Dilemma ist offensichtlich: Vor dem Hin-
tergrund der zeitgendssischen Kontroversen finden
sich fur das Verstandnis der Bildungsbedingungen
des Menschen keine Positionen, welche bruchlos in
Anspruch genommen werden kénnten: Ein Natur-
gesetz des Fortschritts, wie Condorcet es andeutet,
ist in weite Ferne geruckt. Ebenso wenig tragt die
Hoffnung, dass die absichtsvolle Verdnderung der
Umstande sozialisatorisch wirken und den neuen
Menschen erzeugen konnte; insofern scheidet auch
aus, Helvetius zum Bezugsautor zu wéhlen. Endlich
muss zwar die Faktizitdt von Geschichte konstatiert
werden, doch schreitet der historische Prozess nicht
zum Besseren voran; man kann ihn nur nlchtern
zur Kenntnis nehmen und die Frage stellen, wo der
einzelne sich als Freigelassener der Natur (Herder)
begegnen konnte, ausgesetzt einem Prozess, auf
den er kaum Einfluss nehmen kann.

Ubrig bleibt in dieser Situation nichts Positives,
das Bestand haben kann oder der Verwirklichung
wert ware. Wir bewegen uns, wie Pestalozzi sein
Fragment zur Verfassungsfrage einleitet (vgl. PSW
Xll, S. 271), auf Trimmern, in Ruinen. Dabei ist nur
noch das Verfahren der Kritik moglich, die eine be-
dingte Geltung von Positionen aufzeigt, um sie neu
zu justieren: Naturrecht, die Theorie des Gesell-
schaftsvertrages, die Eigentumstheorie und die des
positiven Rechts, endlich die Theorie einer morali-
schen Veredelung des Menschen dienen als Bezugs-
punkte einer Prafung, um das Feld abzustecken, in
welchen sich menschliche Wirklichkeit in einem
stets krisenhaften Zustand konstituiert (vgl. Ko-
selleck 1976). Mehr noch: An die Stelle kollektiver
Verbindlichkeit, mithin an die Stelle der Sitten und
der Moral tritt das kritische Verfahren, das jedoch
vom einzelnen konkreten Subjekt praktiziert wer-
den muss. Es bleibt als die Residualgrésse im Prozess
der Moderne, wobei es durchaus belastet wirkt, von
sich selbst enttauscht und durch sich selbst erntich-
tert, weil es sich keineswegs zum Projekt seiner
selbst erheben kann, zumindest nicht in der Unbe-

NPBI Jg. 6 (2000), H. 2



fangenheit desjenigen, der Werk seiner selbst wer-
den will, ohne berulcksichtigen zu mussen, dass er
anderem auch noch ausgesetzt ist.

Die ‘Nachforschungen’ verraten daher eine qua-
lerische, fast schon therapeutische Auseinander-
setzung des Subjekts mit sich selbst, mit Zagen
autobiographischer Vergewisserung, dennoch an
gelegt auf Darstellung des Typischen angesichts
unubersehbarer Weltvergessenheit: “Der alternde
Welttheil hat die Grundsdzze der wahren gesell-
schaftlichen Ordnung wie aus dem Gedachtniss ver-
lohren” (PSW XII, S. 21). Eben deshalb sieht sich Pes-
talozzi auf Selbsterkenntnis als Weg zur Einsicht in
die Grundverhaéltnisse menschlicher Existenz ver-
wiesen. Er nimmt die neuzeitliche Zugangsweise
einer Autodiagnose auf, welche dem autobiogra-
phischen Bekenntnisverfahren vorangeht: Gegen-
Uber einer grundlos wie transzendental obdachlos
gewordenen Gesellschaft setzt er die individuelle
Erinnerung, weil allein diese den Grund der Wahr-
heit verburgen kann. Im Durchgang durch die eige-
ne Erfahrungswelt erschliessen sich die Grund-
bestimmungen humaner Verfasstheit, wobei diese
innerweltlich konstituiert ist. Darin zeigen sich
Ubereinstimmung und Differenz zu vergleichbaren
Versuchen: Pestalozzi folgt dem Weg der Subjekt-
erkenntnis, der bei Augustinus einsetzt, Gber Des-
cartes, Montaigne, Pascal und La Rochefoucauld hin
zu Rousseau fuhrt. Aber er vertraut weder einer
Transzendenz, die das Gottliche in der individuellen
Lebensgeschichte sichtbar macht, noch teilt er den
in Rousseaus ‘Bekenntnissen’ betriebenen Kult des
Einzigartigen in Gestalt eines Selbstprojekts: “Ein-
zig und allein ich” (Rousseau 1955, S. 7). Schon die
Exposition der ‘Nachforschungen’ steht dem kon-
trar gegentber: Nicht ein einziger, sondern zwei
von unterschiedlichem Stande suchen die Wahrheit,
aber beide scheitern: “Wir meinten es beide gut — -
Und wir irrten beide. =" (PSW XII, S. 5).

Die entscheidenden Differenzen zur zeitgenés-
sischen Subjektivitatsdebatte deuten sich in diesem
Eingestandnis des Irrtums, dann in der Absage an
ein transzendentales Ich an, welche in Pestalozzis
Bezug auf zwei empirisch beschriebene Subjekte
liegt; dies verstellt auch den Zusammenhang zu
Kant. Die existentielie Einsamkeit des Einzelnen, ge-
geben durch seine soziale Stellung, erfahren vor al-
lem im Irrtum, der keine Gemeinsamkeit erlaubt,
lasst sich weder hintergehen, noch bietet sie eine
Chance zur Wahrheit oder zum Gluck. So paradox
dies namlich klingt, der methodische Zweifel des
Subjekts bleibt methodologisch unbegriindet und
somit ohne transzendentalen Schutz. Seine Suche
nach Wahrheit hat allein einen existentiellen
Grund. Sie geht auf unsere Not zuriick, auf das Lei-
den des Subjekts, das seinem Wissen doch Sicher-
heit geben will. Es entsteht aus der Spannung, dass
einerseits “der Mensch [...] durch die Unbehulflich-
keit seines thierischen Zustandes zu Einsichten”
(kommt), dass andererseits sein eigenes “Wohl-
wollen” ihn in die Lage versetzt, sich in seinem In-

NPBI Jg. 6 (2000), H. 2

nersten zu veredeln, zur Liebe zu finden, auch
wenn es nicht minder “sinnlich und thierisch” be-
grundet ist” (PSW XII, S. 8).

I. Ein Feld der Moglichkeiten

ie ‘Nachforschungen’ versuchen, die Bestim-
Dmungsgrﬂnde aufzudecken, welche fir un-

ser Handeln massgebend werden. Doch in
seiner Wuhlarbeit findet das Pestalozzische Ich in
den historisch verfligbaren diskursiven Materialien
wie in den durch diese wiedergegebenen wirkli-
chen Verhaltnissen keine Gewissheit, sondern allein
Mehrdeutigkeit. Diese hat nicht nur mit méglichen
Diskontinuitaten zu tun, sondern auch damit, dass —
wie man modern formulieren wiirde — mit unerwar-
teten und sogar unerwinschten Nebenwirkungen
gerechnet werden muss. Damit bleibt nur die Suche
nach Mdglichkeiten, freilich auch nach den Gren-
zen, innerhalb welcher das eigene Tun, auch die ei-
gene Bildung des Menschen, in Gang kommen
kénnten.

Worin kénnte aber die Bedingung dieser Mog-
lichkeiten liegen? Pestalozzi entdeckt, methodisch
in Uberraschender Nahe zu Hegels Denken, wie eine
Dialektik die Entwicklung vorantreibt. Das Spiel mit
These und Antithese wirkt als bewegendes Mo-
ment: Die Natur bewirkt noch, dass sie uns zur Ver-
sittlichung “einlenkt” (PSW XlI, S. 40); sie stellt uns
vor Moglichkeiten, doch bin ich “thierisch verdor-
ben, ehe ich menschlich gebildet. [...] und ich
schmiegte mich nur durch das Elend seiner Folgen
gebeugt ins Joch des bildenden gesellschaftlichen
Lebens” (PSW XII, S. 46). Darin klingt eine sozialisa-
tionstheoretische Annahme an, die sich auf Helveti-
us stltzen liesse und von Pestalozzi im ‘Fragment
Uber den Stand der Natur und der Gesellschaft’ er-
probt wurde (PSW IX, S. 208). Aber diese kann nicht
standhalten, wie Pestalozzi aus den von ihm inten-
siv verfolgten Debatten Gber Freiheit und Notwen-
digkeit schliesst, wobei ihn besonders Mendelssohn,
Selle und Jacobi inspirieren. Problemtheoretisch
spitzt sich dies noch in einer Weise zu, die Kant mo-
ralphilosophisch in der Frage fasst, wie sich die Frei-
heit bei dem Zwange kultivieren lasse, dem wir als
Folge unserer ungeselligen Geselligkeit notorisch
ausgesetzt sind — wenn nicht alle Freiheit von sol-
cher zivilisatorischer Leistung abhangt, der wir uns,
so Pestalozzis Vorbehalt, ohnedies blind fiugen mus-
sen: “Also ist der Mensch, was er ist, durch den
Zwang und die Muhe, durch die er dahin gebracht
wird, in seinen wesentlichsten Angelegenheiten an-
ders zu empfinden, zu denken und zu handeln, als
er ohne Zwang und Mihe empfinden, denken und
handeln warde. Es ist aber offenbar, wenn der ge-
sellschaftliche Mensch sich ohne diesen Zwang
selbst Uberlassen wirde, so wirden alle Bande der
Welt aufgeldst, und namenloses Elend wirde wie
ein Engel des Todes Uber der zerrUtteten Erde
schweben. Indessen muss ich mich dennoch, vermo-
ge der ersten Grundgefiihle meiner Natur, in dieser

19



20

Lage nothwendig fragen: muss ich also nicht mein
Recht und mein Gluck dahin geben, damit die Welt
in einer Ordnung bleibe, von der ich im Grunde
nicht weis, ob sie gut oder boése ist” (PSW XII, S. 58).
Pestalozzi unterlauft aber die Problemstellung sen-
sualistisch, weil er sieht, wie noch die Erfahrung des
Elends wenigstens eine Moglichkeit der Verande-
rung gegentber allen Determinationen eréffnet, in
welcher wir uns dann zur Moralitat bilden kénnten:
“Aber auch im Kampf der Ligen und des Unrechts
bildet sich unser Geschlecht, und erhebt sich zum
Gefuhl ieder Wirde, und zum Besiz ieder Kraft, die
in seiner Natur liegt” (PSW XII, S. 49).

Die Dialektik ist somit durchaus offen angelegt,
zumal den historischen Prozess Kontingenzen
durchziehen, die ihrerseits allerdings gegen eine
optimistische Interpretation seiner prometheischen
Grundstruktur sprechen. Endlich gilt daher: Wenn
die von Vico entworfene Vorstellung zutrifft, dass
die Gattung des Menschen Werk ihrer Geschichte
ist, erlaubt uns dies noch lange nicht, sie als ein Er-
gebnis vernunftiger Absichten und menschlicher
Handlungen zu begreifen. Im Gegenteil: Mensch-
lich angesprochene und sogar ausgeloste Naturbe-
dingungen, endlich auch soziale Tatbestande und
historische Prozesse werden eigenmaéchtig und ei-
gengesetzlich wirksam, setzen sich noch gegen die
Intentionen der Beteiligten durch. Damit zeigen
sich die Rahmenbedingungen und die gegebenen
Situationen der menschlichen Gattung als Ergebnis
eines Geschehens in der Vergangenheit, zugleich
aber als strukturell unhintergehbar gultig. Unsere
Geschichte tritt uns in Form von Palimpsesten ent-
gegen: So wird im gesellschaftlichen Zustand die
Naturebene unserer Geschichte und Existenz gleich-
sam abgerieben, eine neue Schicht aufgetragen
und beschrieben. Aber ist das die Wahrheit, die wir
zu erkennen vermogen, welche auch unser Handeln
leitet? Wir wissen um die tieferliegenden Vorge-
schichten, in die wir involviert sind, doch mussen
wir den aktuellen Text lesen, um unsere Situation
zu entziffern. Diese ist wegen ihrer Vorgeschichte
zerrissen, voller Spannungen. Aber gerade darin
er6ffnen sich Alternativen, wie jene — als zweiter
Teil zu den ‘Nachforschungen’ noch angedeutet —
zwischen ‘Barbarei und Kultur’. Eine Alternative,
die sich als unerwtiinschte Folge unseres Tuns ein-
stellt: “Die Barbarey selber, darin der Mensch lebt,
ist nichts als eine Folge des Strebens seiner Natur
nach Cultur. Der Reiz der Cultur ligt in uns selbst.
Zihl der progressiven Entwiklung. Freiheit, Corrupti-
on sieht Barbary” (PSW XII, S. 247).

Die Alternative birgt mithin Méglichkeiten, ent-
halt stets neue Aufforderungen: “Alles gesellschaft-
liche Unrecht ist in seinem Wesen immer eine Folge
des freien Spielraums den meine thierische Natur,
im gesellschaftlichen Zustand — gegen den Zweck
der gesellschaftlichen Vereinigung findet. Alle
Maasregeln der gesellschaftlichen Ordnung sind da-
her nicht anders, als gesellschaftliche Einrichtungen,
diesen Spielraum meiner thierischen Natur, zu Guns-

ten des gesellschaftlichen Zwecks, einzuschréanken”
(PSW Xli, S. 14). Indes: Zwar wird objektiv so ein
Moglichkeitsraum far praktische Subjektivitat be-
schrieben, weil wir uns in einem systematisch unge-
klarten und nicht zu ordnenden Chaos von Notwen-
digkeit und Freiheit, von naturlich-instinkthafter
Basis, geschichtlicher Bestimmtheit, Revisionen des
Historischen bewegen, wenn wir uns zum Werk un-
serer selbst machen wollen. Das Dilemma der damit
gleichwohl ausgesprochenen Utopie liegt jedoch
darin, dass sie wenig hoffnungsvoll stimmen kann.
Unvermeidlich unterliegt die menschliche Gattung
einem Prozess der Denaturierung, die zu einer Art
zweiter Geburt fuhrt — hier folgt Pestalozzi Rous-
seau. Aber diese Vergesellschaftung kostet den
Menschen den Preis der Humanitat: “Bald hangt er
allgemein von der Willkur der Gewalt ab, die immer
nur darnach trachtet, unser Geschlecht auf den Rui-
nen seiner zertrimmerten Selbststandigkeit, als ein
neugeschaffenes, menschheitsloses und mensch-
heitsleeres Wesen — blos zu regieren, demselben al-
le Kraft und alles Recht seiner Natur zu rauben, und
dann wann dieses geschehen, in ihm die also er-
niedrigte Menschheit zu beglikken und begnaden”
(PSW XIl, S. 27). Am Ende bleibt sogar offen, ob so
nicht die Bedingungen noch ausgeldscht werden,
welche uns eine Vergewisserung tber uns selbst er-
lauben - in der Systematik des Gedankengangs ist
eine solche Méglichkeit angelegt.

Damit erschliesst sich endlich die Konstellation,
in der moderne Subjektivitat eingeschrieben, ge-
nauer: von den Subjekten selbst ausgesagt werden
muss. Angeregt durch Iselin oder sogar durch Fors-
ter (vgl. Krauss 1978, S. 103f.) liegen Neuartigkeit
und Erkenntnisfortschritt der ‘Nachforschungen’
Pestalozzis darin, dass er den Diskurs, der die ganze
Gattung ins Auge fasst, und jenen, der — wie etwa
bei Locke — das Individuum zum Thema macht, ana-
lytisch trennt und theoretisch dann wieder ver-
knupft. Explizit benennt er dies als sein eigentli-
ches, erfahrungsgegriindetes Problem, wenn er am
“Ubergang zu dem Wesentlichen” seines Buchs als
Leitfrage festhélt: “Ich gieng iezt weiter und fragte
mich: aber warum ist es also? Warum geht mein Ge-
schlecht im Jammer der Rechtlosigkeit und im Elend
innerer Entwirdigung dahin, in dessen einzelne
Menschen sich zu einer merklichen Héhe burgerli-
chen Wohlstands und sittlicher Veredlung erheben.
Hier muss ich Licht finden, oder der Eindruck, den
der Gang meines Lebens auf mich gemacht hat,
bleibt bis an mein Grab ein Chaos vor meinen Au-
gen” (PSW XIl, S. 57). Damit legt er sein Interesse
fest: Systematisch wechselt Pestalozzi mit dem Blick
auf das Individuum die Perspektive von der Anthro-
pologie zu der einer Genealogie des Subjekts in den
konkreten, empirischen Bedingungen seiner Sub-
jektivitat. Er stellt also tatsachlich die Frage nach
den “Quellen des Selbst”, freilich mit der Pointe,
dass dieses Selbst sich in begrenztem und gefahrde-
tem Ausmass noch selbst erzeugt.

Dabei bleibt Pestalozzi gegentiber emphatischen

NPBI Jg. 6 (2000), H. 2



Vorstellungen von Subjektivitat skeptisch. Wie
Montaigne sieht er die Unbestandigkeit des Sub-
jekts, erkennt noch eine Zerrissenheit, die Pascals
“le moi est haissable” gleicht (vgl. PSW X, S. 231).
Dessen theologischer Wendung folgt er freilich
nicht, sondern untersucht die Moglichkeit der
Selbstiiberwindung innerweltlich, nicht zuletzt im
Blick auf ihre naturlichen Bedingungen. Es geht ihm
um die Bedingung der Mdglichkeit des empirischen
Subjekts, da es aus seiner Haut kaum herauskom-
men kann, unabhangig ob diese naturlich gegeben
oder gesellschaftlich erzeugt ist.

Formal gilt sein Interesse also, um Peter Blrgers
Begriffsvorschlag aufzunehmen, dem Feld der Sub-
jektivitat (vgl. Birger 1998, bes. S. 217ff.). Er zielt
auf die Maéglichkeitsrdume des Subjekts (vgl.
Trohler 1999b, S. 149), wobei er diese nicht statisch
erfasst, sondern — modern gesprochen — einerseits
in der Interferenz unterschiedlicher historischer,
natirlich und sozial bedingter Dynamiken. Hierin
liegt eine historisch sich ausbildende konkrete
Wirklichkeit des menschlichen Subjekts, die es selbst
auszufullen hat, ohne doch Uber die Bedingungen
seines Handelns verfiigen zu kénnen. Wie Augus-
tinus und Descartes schon lehren, muss das Subjekt
sich gegenuber diesen selbst feststellen; jener be-
schreibt dies als einen inneren Gang durch die eige-
ne Erfahrung zur Erkenntnis der gottlichen Be-
stimmtheit, dieser will ihn methodisch durch das
verninftige Verfahren kontrolliert wissen. Pesta-
lozzi bleibt hier zurtckhaltend: Zwar halt ein sol-
cher erst biographisch, dann erkenntnistheoretisch
vermittelter Blick den Ort des Subjekts fest und
eréffnet ihm die Moéglichkeit der Selbsttuberschrei-
tung. Im Moment seiner Selbstidentifikation wird es
seiner in ihm angelegten Transzendenz gewahr, so
dass das neuzeitliche Motiv selbstnormierender
Subjektivitat, der Autonomie als Fundament des
Projekts der Humanitat virulent werden kann. Die
berithmte, vielzitierte Formulierung der ‘Nachfor-
schungen’ hilt daran fest, erkennt aber zugleich die
Unentschiedenheit im Status des Subjekts: “Soviel
sahe ich bald, die Umstande machen den Menschen,
aber ich sahe eben sobald, der Mensch macht die
Umsténde, er hat eine Kraft in sich selbst, selbige
vielfaltig nach seinem Willen zu lenken. So wie er
dieses thut, nimmt er selbst Antheil an der Bildung
seiner selbst, und an dem Einfluss der Umstande,
die auf ihn wirken. Ich suchte iezt dieses Gemisch
von Zufall und Freiheit, welches das Geschick mei-
nes Daseyns auf Erden zu seyn scheint” (PSW XII, S.
57).

Solche Unentschiedenheit bedeutet andererseits,
dass Pestalozzi zugleich mit den Verheerungen zu
tun hat, die dem menschlichen Subjekt widerfah-
ren, wenn es den Versuch der Selbstuberschreitung
unternimmt. Die dem Subjekt mégliche Transzen-
denz kann es zu Gott finden lassen, macht es még-
licherweise auch zu einem Teufel. Darin liegt wenig
Optimismus, im Gegenteil. Angesichts der Verws-
tungen, die wir durch unser eigenes Tun anrichten,

NPBI Jg. 6 (2000), H. 2

scheint es eher unwahrscheinlich, dass wir noch zu
dem animalisch moéglichen Mitleid in der Lage sind,
das Pestalozzi in untbersehbarer Anspielung auf
Rousseau postuliert.

lll. Das gekrénkte Ich

em Feld der Mdglichkeiten korrespondiert
D eine Offenheit der subjektiven Situation, in

der zunachst allerdings die Voraussetzung
der Wirde des Menschen anklingt, die in der Re-
naissance schon Pico geltend macht: Aus der in je-
der Hinsicht offenen Situation erschliesst Pico den
fur den Menschen charakteristischen Zwang zur
Entscheidung einerseits, zum Selbstentwurf ande-
rerseits: “Wir sind geboren worden unter der
Bedingung, dass wir das sein sollen, was wir sein
wollen” (Pico 1997, S. 13). Dem Argument folgt Pes-
talozzi, wenn auch mit einiger Skepsis. Der Mensch
habe nédmlich “eine Kraft in sich selbst, den Gedan-
ken herrschen zu lassen Uber den Instinkt. Er kann
aber im Gebrauch dieser Kraft von dem doppelten
Gesichtspunkt, entweder dessen, was er soll, oder
dessen, was er gelustet, ausgehen” (PSW XII, S. 40).
Wir stehen vor der Alternative, wobei wir hilflos der
Entscheidung Uberlassen sind, allzumal wir unseren
eigenen Tauschungen verfallen. Denn “das Men-
schengeschlecht ist in Sachen, die seinen Tisch an-
dern kénnten, nicht ehrlich, selten ist es der
Mensch” (PSW XII, S. 62); hinter diesem Gedanken
kénnte Pascals Einsicht stehen: “Der Mensch ist le-
diglich ein Wesen voll naturlichen Irrtums, und die-
ser ist ohne die Gnade untberwindlich. Nichts zeigt
ihm die Wahrheit. Alles tduscht ihn” (Pascal 1987, S.
39). Damit wird das Vertrauen in die Aufklérung,
wird die Hoffnung auf Vernunft hinféllig, wenn
man sie mit der Empirie der menschlichen Verfas-
sung konfrontiert: “Der Mensch ist rechtlos, und
zerr(ittet, weil er sich aus Wahrheit und Recht
Nichts macht. Aber er findet Wahrheit, wenn er
Wahrheit sucht. Er hat ein Recht, wenn er eines will.
Der Mensch ist durch seinen Willen sehend, aber
auch durch seinen Willen blind. Er ist durch seinen
Willen frei und durch seinen Willen Sklav. Er ist
durch seinen Willen redlich, und durch seinen Wil-
len ein Schurke” (PSW XllI, S. 62). Die Ambivalenz
der Moderne reicht mithin in das Subjekt hinein;
dessen Freisetzung, seine Aufklarung reicht nicht
hin, weil sie seine desastrose innere Konstitution
nicht beseitigen kénnen. Wir sind keineswegs das
einheitliche, von Descartes bis Kant gedachte Ver-
nunftsubjekt, sondern wie bei Montaigne einer Plu-
ralitdt von Erfahrungswelten ausgesetzt, die inei-
nandergreifen, so dass uns Pascals Zweifel am Ich
leiten muss.

Im Feld der Moglichkeiten kann das Subjekt sich
selbst bestimmen. Es muss dieses sogar, weil ihn da-
zu seine Naturkraft veranlasst. Aber eben darin
wird es schon gekrankt. Denn die von der Philoso-
phie der Aufklarung ausgesprochene Erwartung,
dass wir nicht nur die Natur erkennen, sondern die-

21




22

se uns unterwerfen koénnten, wird zutiefst ent-
tduscht. Die Natur bleibt uns, als Hypothek einer
Subjektivitat, welche die Distanz zum Objekt nicht
herzustellen vermag, weil dieses in ihm bleibt;
Freuds Einsicht in die triebhafte Grundstruktur des
Menschen deutet sich an. Das menschliche Subjekt
sieht sich namlich im Besitz einer Macht, der es doch
ausgesetzt ist: Im Naturzustand quélt uns die Trieb-
haftigkeit, im gesellschaftlichen Zustand scheinen
wir zunachst Freiheit zu gewinnen. Aber: “Im bur-
gerlichen Leben ist alles Thun und Lassen des gesell-
schaftlichen Menschen ein ewiges Haschen nach
Selbststandigkeit — freilich ein ohnmachtiges, und
fast immer mit der Krankung des Fehlgreifens ge-
brandmarktes Haschen” (PSW XII, S. 27). Darin liegt
eine zweite Provokation, die sich gegen den An-
spruch richtet, im gesellschaftlichen Zustand Auto-
nomie zu verwirklichen. Wir mussen dies versuchen,
erzeugen damit aber — um noch einmal Freud zu
bemihen - notorisch Fehlleistungen. Endlich aber
werden wir Opfer der Machte, die wir riefen, um
unsere Herrschaft zu sichern. Damit spricht Pesta-
lozzi eine dritte Provokation aus: Der gesellschaft-
liche Zustand kann nicht als Ergebnis freier Verein-
barung autonom handelnder Subjekte gelten; die
Vertragsverhaltnisse wie ihre rechtlichen Formen,
welche der Gemeinschaft zugrunde liegen, sind un-
geklart und unzuverléassig, schlimmer noch: hier ent-
stehen Méchte, die sich gegen die Subjekte richten.
Indes: Wenn wir Opfer der Machte sind, kénnte
dies darin grinden, dass wir sie unzureichend der
gesellschaftlichen Kontrolle unterworfen haben.
Doch Pestalozzi deckt eine strukturale Qualitat der
Macht auf, die mit ihrer Eigenstéandigkeit und
Eigendynamik einhergeht. Wenn auch unentschie-
den bleibt, ob es um eine Naturerscheinung im
strikten Sinne oder um eine zur Naturhaftigkeit
pervertierte soziale Wirklichkeit geht, eignet der
Macht offensichtlich doch selbst eine Naturdimen-
sion an, der sich die Menschen unterwerfen, zu-
nachst weil sie ihrer eigenen Naturverfasstheit
nahekommt, dann aber weil sie im gesellschaft-
lichen Zustand anonym wirkmachtig wird, in ihrer
Erscheinungsform allerdings als gesellschaftlich auf-
tritt. “Aber die Neigung der Macht, sich fur ein sitt-
liches Verhaltnis auszugeben, éandert die wahre La-
ge ihres Verhaéltnisses gegen das Volk nicht, und
wann das Personale der Macht diese Neigung, von
innerer Unsittlichkeit gereizt, nur fur eigenen Vor-
theil néhret, und sie nur zum Dekmantel ihrer bar-
gerlichen Gesezlosigkeit und ihres gesellschaft-
lichen Unrechts braucht, so thut sie hierin nichts
anders, als was der Wolf und der Fuchs, wann sie
kédnnten, auch thun wiarden” (PSW XII, S. 16). Ein
Vorbehalt kénnte hier gemacht werden: Dieser Ver-
dacht einer Dinghaftigkeit der Macht kénnte noch
auf eine fehlerhafte Lektlure zurlickgehen, die ei-
nen metaphorischen Begriff der Macht verwendet,
wo sie die personalen Akteure meint. Doch nur we-
nig spater bestatigt Pestalozzi den Verdacht, wenn
er die Einsicht festhalt: “Das Eigenthum regiert im-

mer besser als der Mensch” (PSW XlI, S. 25). Offen-
sichtlich bedeutet dies, dass die gesellschaftlichen
Verhéltnisse selbst versteinern, um als héhere Ge-
walt daherzukommen.

Diese Situation einer Offenheit, die sich doch ver-
schliesst, die dem Subjekt Freiheit einrdumt, es zur
Selbststandigkeit auffordert und sie ihm zugleich
verweigert, eine Situation endlich, in der Subjekt
sich mit seiner Welt auseinandersetzt, um von die-
ser Ubermachtigt zu werden, berthrt seine seelische
Verfasstheit. Systematisch gesehen bedeutet dies zu
allererst, dass Pestalozzi keine Anthropologie ent-
wirft, die einen substantiellen Begriff des Menschen
festlegen will. Im Gegenteil greift er der Vorstel-
lung von Marx vor, nach welcher das menschliche
Wesen in “seiner Wirklichkeit (...) das ensemble der
gesellschaftlichen Verhaltnisse” sei (Marx 1845/
1969, S. 6), realisiert in der Praxis des gesellschaft-
lichen Lebens (vgl. a. a. O., S. 7): “Der Mensch wird
durch alle Vortheile und durch alle Nachtheile des
gesellschaftlichen Zustandes genau auf eben die
Art modificirt, wie ihn die Vortheile oder Nachtheile
des Natureinflusses selber modificiren” (PSW XII, S.
91, vgl. auch PSW IX, S. 208). Dabei wird er zunachst
Opfer der Gewohnheit, die an Stelle seiner Natur
tritt; “das schlichte Wandeln im ewig gleichen Be-
rufspfad, muss ihm werden, was ihm sein Instinkt
war” (PSW XII, S. 93). Wobei er sich den Verhéltnis-
sen fugt, somit Opfer einer Korruption wird, die er
doch ihrer Vorteile wegen wuinscht — Pestalozzis Fi-
gur erinnert an Platons Hohlengleichnis: “Es ist also
mitten in den Einschrénkungen meiner gesellschaft-
lichen Bildung dennoch mein thierischer Vortheil,
folglich auch ein thierischer Wille, dass die Verhalt-
nisse fortdauern, ohne deren Daseyn ich die Vor-
theile derselben nicht geniessen kénnte. Wenn also
schon die Grundlage meiner gesellschaftlichen Bil-
dung wesentlich eine auf thierischen Zwang ge-
grindete Einschrankung meiner Naturfreiheit und
ihrer ganzen Wonne ist, so ist es gleich wahr, die Er-
fahrungen meines Lebens fihren mich immer mit si-
cherm Schritt dahin, den Folgen meines thierischen
Zwangs, durch meinen Willen selbst Dauer zu ver-
leihen” (PSW XIl, S. 59f.). Solcher Gewohnheit steht
gegenuber, dass die so berthrte Verfasstheit als
Wahrheit und Recht zu begreifen ist, weil sie den
historisch, gesellschaftlich und kulturell gegebenen
Modus unserer Existenz bestimmt: “Also habe ich in
mir selbst eine thierische Wahrheit, das ist, ich habe
in mir selbst eine Kraft, alle Dinge dieser Welt als
ein far mich selbst bestehendes Thier anzusehen.
Ich habe eine gesellschaftliche Wahrheit, das ist, ich
habe eine Kraft, alle Dinge dieser Welt, als ein mit
seinem Nebenmenschen in Vertrag und Verkomm-
nis stehenden Geschépf anzusehen. Ich habe eine
sittliche Wahrheit, das ist, ich habe eine Kraft, alle
Dinge dieser Welt unabhangig von meinen thieri-
schen Bedurfnissen und von meinen gesellschaftli-
chen Verhéltnissen ganzlich nur in dem Gesichts-
punkt, was selbige zu meiner innern Veredelung
beitragen, ins Auge zu fassen” (PSW XIlI, S. 67).

NPBI Jg. 6 (2000), H. 2



Doch was bedeutet dies? Mit dieser dreifachen
Wahrheit erfahrt sich das Subjekt der Heteronomie
seiner Verhaltnisse ausgesetzt. Es ist nicht bloss ein
doppelt bestimmtes Wesen, wie die philosophische
Anthropologie mit ihren unterschiedlichen dualis-
tischen Konzeptionen von Natur und Geist, Physis
und Psyche, spater Anlage und Umwelt annimmt.
Die Lage ist kompliziert, nicht bloss, weil mit drei
zudem noch dynamischen Bestimmungsmomenten
zu rechnen ist. Vielmehr sieht Pestalozzi ein zerris-
senes Subjekt, unsicher schwankend, Pascals Schilf-
rohr vergleichbar (vgl. Pascal 1987, S. 103). Unsere
Bestimmtheit durch Natur, Gesellschaft und uns
selbst versetzt uns in einen Zustand nahe der Tran-
ce: “Die Widerspruche die in meiner Natur zu liegen
scheinen, finden in der dreifach verschiedenen Art
alle Dinge dieser Welt anzusehen, deren meine Na-
tur fahig ist, allgemein ihren Aufschluss [...]. Diese
Widerspriche sind nicht anders, als das Schwanken
meiner Selbst zwischen mir selbst als Werk der Na-
tur, und als Werk meiner selbst, zwischen meinen
thierischen Ansprichen und dem Recht meines Ge-
wissens. Der gesellschaftliche Mensch lebt und
schwebt als solcher ganz in diesem Schwanken”
(PSW XII, S. 129). Deshalb wird der konkrete, subjek-
tive Mensch machtlos, verliert seine Hoffnung und
die projektive Kraft, in der seine Wuirde griindet:
“Das Gefuhl meiner rechtlosen unsichern Lage im
gesellschaftlichen Zustand, tédtet alle Grundlagen
des menschlichen Geistes, durch welche die Vered-
lung der Natur allein moéglich gemacht wird” (PSW
XIl, S. 20). Die sentimentale Grundlage nicht nur al-
ler Moralitat, sondern aller Kultur, der moral sense,
wie ihn die schottischen Moralphilosophen auch
ihren O6konomischen Entwirfen zugrundegelegt
haben, zerbricht an den Enttduschungen, welche
das gesellschaftliche Leben selbst beschert.

Worin aber erkennt sich das Subjekt? Pestalozzi
nimmt zweierlei auf. Einmal kénnte man erneut
Pascal vermuten: “Unsere ganze Wirde besteht al-
so im Denken. Daran mussen wir uns wieder auf-
richten und nicht an Raum und Zeit, die wir nicht
ausfullen kénnen. Bemuhen wir uns also, gut zu
denken: das ist die Grundlage der Moral” (Pascal
1987, S. 103). Aber wahrend Pascal noch auf der Su-
che nach der Vernunft ist, bewegen Pestalozzi die
von Rousseau gesaten Zweifel. Er nimmt daher die
Figuren des Zeitalters der Sentimentalitat auf, weil
diese sich besser in eine empirisch angelegte
Anthropologie fugen, die ihr Augenmerk auf die
konkrete historische Situation richtet: “Erkenne
dich selbst und baue das Werk deiner Veredlung auf
inniges Bewusstseyn deiner thierischen Natur, aber
auch mit vollem Bewusstsein deiner innern Kraft,
mitten in den Banden des Fleisches gottlich zu le-
ben” (PSW XII, S. 125). Die Moglichkeit, Subjektivi-
tat zu erkennen, grindet in unserem Gefuhl, in un-
serer Fahigkeit des Mit-Leidens, das freilich ein
Leiden an uns selbst ist.

Aber dies gentigt noch nicht. Denn unsere dreifa-
che Bestimmtheit fahrt in ein Problem mit uns

NPBI Jg. 6 (2000), H. 2

selbst, das Literatur und Philosophie der Neuzeit
mit dem Begriff der Aufrichtigkeit, moderner: als
Authentizitat bezeichnet haben (vgl. Trilling 1983).
Wenn wir jedoch uns unserer Bestimmtheit nicht si-
cher sein kénnen, bleibt unentschieden, wie sich
dussere Bedingungen und innerer Raum zueinan-
der verhalten. Wo aber sind wir dann bei uns? Wo
sind wir wirklich selbst, konnen unser Ich glaub-
wirdig aussprechen? Wo gibt es den Grund unserer
moralischen Entscheidungen? Pestalozzis Konzept
schliesst insofern einen allein seelischen, unberthr-
baren Ort der Moralitat im Subjekt aus. Darin er&ff-
net sich die entscheidende Fragestellung seiner
Theorie der Subjektivitat, weil er Naturkausalitat
und deterministische Bedingungen nicht ausschlies-
sen kann, gleichwohl die Moglichkeit von Subjekti-
vitat bewahren mochte, ohne in die Vorstellung von
einem transzendental gedachten Subjekt einerseits,
in die Konstruktion blosser Willktr andererseits flie-
hen zu wollen. Hier vollzieht er offensichtlich den
Bruch mit der neuzeitlichen Theorie, die ihm unzu-
reichend erscheint. In der Formel des “Erkenne dich
selbst” verrat Pestalozzi, dass er auf eine Uberle-
gung des antiken Denkens zurlckgreift. Worin
konnte das treibende Motiv fur diese Abkehr von
neuzeitlichen Perspektiven zugunsten einer am En-
de sokrateischen Einstellung liegen? Schon Rous-
seau hatte deutlich gemacht, dass die neuzeitlichen
Vorstellungen von der Autonomie des Subjekts und
die mit dieser verbundenen moralischen Anspriiche
eine hinreichende Ethik nicht begriinden kénnen;
far den Genfer BlUrger waren sie kontaminiert
durch ihre Verbindung zu einer Gesellschaft, die
sich als aufgeklarte gab, aber der eigenen Auf-
klarung nicht standhalten konnte. Deshalb schien
der Ruckgriff auf die Antike und ihr moralisches
Ideal unvermeidlich. Pestalozzi folgt dem, einerseits
weil er dem Rousseauschen Befund zustimmt, ande-
rerseits aber weil er so das Konzept der Aufklarung
von Aufklarung radikalisieren kann. Er stimmt der
Kritik an den herrschenden Zustanden zu, zunachst
in Bezug auf die alte, Uberkommene Ordnung,
dann mit gleicher Scharfe im Blick auf die nachrevo-
lutionare Situation, um dann das kritische Verfah-
ren auf Dauer zu stellen. Die Nachforschungen wer-
den Grundprinzip einer Vergewisserung des
Subjekts Uber sich selbst; Identitat wird zu einem
standigen Prozess der Selbstsuche und Selbster-
klarung. Paradoxerweise eréffnet er also mit Ruck-
griff auf die Al6ten den Weg in eine moderne Refle-
xionstheorie des Subjekts, weil er namlich
angesichts der prekaren, kritischen Situation des
Subjekts mit der Formel des “Erkenne dich selbst”
festhalten kann an der Grundidee der Kritik.

IV. Sorge um sich selbst

der Vorstellungen gestellt worden, die Fichte,
Kant und Schiller entwickelt haben (vgl.
Tréhler 1996, S. 223). Doch finden flir Pestalozzi die

Pestalozzis Subjektverstandnis ist in die Nahe

23



24

selbstreflexive Konstitution des Subjekts und die
ebensolche Bestimmung des moralischen Handelns
nicht bloss unter prinzipiell unentschiedenen Bedin-
gungen statt, Uber welche das Subjekt nur tenden-
ziell zu verfigen mag, sondern in einen stets preka-
ren Status mundet. Es spurt den Nachhall der Natur
in sich, die es in Gesellschaft trieb, ohne durch diese
zivilisiert zu werden; es ist der Gesellschaft unter-
worfen, die es doch korrumpiert und zu einer Bes-
tialitat des Sozialen gebracht hat. Es will zur Mora-
litdt schreiten, findet dafur aber keinen rechten
Grund.

Nichts ist nadmlich mehr verburgt. Es gibt keine
gultige Ethik, es gibt keine Institution, welche nicht
schon langst desavouiert, weil namlich korrupt ist.
Noch die Formen und Inhalte des Rechts sind strittig
geworden. Aber auch das Subjekt und seine Subjek-
tivitat sind nicht mehr verbirgt; sie mussen er-
schlossen und erarbeitet werden. Das antike Kon-
zept der Selbstsorge, wie es das “erkenne dich
selbst” praktisch darstellt, bietet offensichtlich ei-
nen dreifachen theoretischen Vorteil (vgl. zum Fol-
genden: Foucault 1993): Einmal vollzieht es keine
Trennung zwischen Ich und Welt. Das Subjekt tragt
Sorge um sich innerhalb der lebensweltlichen
Bedingungen, welchen es angehért und in die es in-
volviert ist; bei allen Kontingenzen historischer Ent-
wicklungen ist es mit diesen Weltzustdnden verbun-
den, die seine eigenen werden, so dass es sich nicht
gegen sie stellen kann. Es muss sich in ihnen finden.
Andererseits wird es durch seine Praxis stets mit ih-
nen verwoben, so dass die Selbsterzeugung mit
dem geschichtlichen Prozess einhergeht. Endlich
aber bewegt es in seinem Durchgang durch diese
Welt das Motiy, in dieser zu sich zu kommen. Die
Sorge um sich selbst verlangt also nicht nur den Um-
gang mit der eigenen Natur, dem Koérper, der Se-
xualitat. Sie hat vielmehr den - in Platons ‘Alkibia-
des’ hervorgehobenen - sozialen Sinn, durch diese
praktische Selbstbeziehung im Medium der Welt
die Beziehungen des individuellen Subjekts mit sei-
ner Gemeinschaft, vielleicht auch mit der Gattung
herzustellen. Insofern ist sie politisch, so dass Pesta-
lozzi das Projekt der Aufklarung gerade in diesem
Ruckgriff auf eine antike Vorstellung wiederherge-
stellt sieht.

Die Moglichkeit zur Selbstsorge beruht also auf
einer der naturlichen Verfasstheit nahen Fahigkeit,
die instinkthaften “ersten Bedurfnisse unserer Na-
tur” (Zurbuchen 1999, S. 176) und deren zum Wohl-
wollen fuhrende Befriedigung in einer “Art des Be-
wusstseyns, des wirklichen Daseyns eines solchen
Zeitpunkts” (PSW XllI, S. 72) vorstellen zu kénnen.
Freilich handelt es sich dabei um ein vorrationales
Bewusstsein, das auf eine hohere Stufe gebracht
werden muss, die durch die Erfahrung verlorener
Unschuld und des Verderbens bestimmt ist. Als Aus-
loser fur diese Einsicht wirkt das Leiden des Men-
schen an sich selbst: Wir leiden an den verlorenen
Maglichkeiten der Natur, an der Korruption, der wir
durch den gesellschaftlichen Zustand ausgesetzt

sind; sie 16sen Empoérung in uns aus: “Das Gefuhl
des Unrechtleidens ist der Boden, aus dem der Be-
grif des Rechts im menschlichen Geist entkeimet”
(PSW XIlI, S. 75). Das geschieht nicht frei von Drama-
tik, weil die Subjekte sich so ihrer animalischen
Triebhaftigkeit durchaus tberlassen mussen, ehe sie
in sich selbst das Bedurfnis entwickeln, sorgfaltig
mit sich umzugehen. “Der Mensch muss Teufel wer-
den, das heisst, er muss ein sich selbst und seine Ne-
bengeschopfe verheerendes Geschépf werden,
wenn er das Bedurfnis der inneren Achtung seiner
selbst in sich selbst erstikt. Dieses Bedurfnis der in-
neren Achtung unser selbst ist nicht unsere Natur,
und der Tribe der Selbsterhaltung und Selbstvervoll-
kommnung, die Eigenliebe und Selbstsorg sind ers-
te Bedurfnis unser <Natur Existenz im Stand der Na-
tur und bleiben darum ewig Stimmung unserer
Existenz in den kunstlichen Stand der Societet”
(PSW IX, S. 221).

Das Feld der Subjektivitat auszuloten, verlangt
jedoch mehr. Einmal muss begriffen werden, dass es
um einen praktischen Prozess geht, der nicht objek-
tivistisch verkirzt werden darf. Dass der Mensch
Werk seiner selbst ist, will Pestalozzi nicht — um die
antike Differenz aufzugreifen — poetisch, auf das
zweckmassige Produkt reduziert verstanden sehen.
Seine Leistung liegt darin, Sittlichkeit aus Freiheit
als praktischen Lebensprozess zu begreifen. Zum
anderen tritt in einer gleichsam kommunikativen
Sphére dieser Praxis ein semiotischer Prozess hinzu,
in welchem wir dieses Leiden entschlisseln. Pesta-
lozzi legt eine zeichentheoretisch interpretierte
Theorie der Sorge um sich selbst vor, in der fur die
Selbstkonstitution des Subjekts zur Methode wird,
was der Titel seines Buches sagt: Das Subjekt er-
zeugt sich auf dem Wege der Nachforschungen
nach sich selbst, um mit den Anforderungen der
Welt gerecht zu werden: “Ich muss mich als Werk
meiner selbst durch mich selbst zu jeder Vollkom-
menheit erheben, der meine Natur fahig ist. Ich
muss mich als Werk der Welt passend machen, fur
eine jede Ekke der Welt in die mich mein Loos
wirft” (PSW XlI, S. 164). Damit aber setzt es sich im
gesellschaftlichen Zustand einer Entfremdung aus,
die ihm Wohlwollen und Harmonie nur als Zustand
der Unterjochung erméglicht (vgl. PSW XII, S. 103):
“Der Mensch ist daher im gesellschaftlichen Zu-
stand, der Beschaffenheit seiner selbst, die der wirk-
lichen Freiheit seiner Natur wesentlich ist, nicht
theilhaftig. Der gesellschaftliche Zustand kan in sei-
nem Wesen nicht als ein freier, er muss wesentlich
als ein rechtlicher Zustand angesehen werden. Das
was wir in diesem Zustand Freiheit heissen, ist ei-
gentlich Nichts weniger als Freiheit, es ist Nichts we-
niger als eine reine Folge der Harmonie meiner
Kraft mit meinen Begierden, Nichts weniger als eine
Folge von Umstanden, Lagen und Verhéltnissen,
durch die ich an sich selbst ein friedliches, gutmu-
thiges und wohlwollendes Geschopf werden kan.
[...]. Die Grundstimmung der gesellschaftlichen
Menschen als solche ist wesentlich selbststichtig”

NPBI Jg. 6 (2000), H. 2



(PSW XiIl, S. 100).

In der Praxis der Nachforschungen, welche Pesta-
lozzis ‘Nachforschungen’ als Zeichentheorie der
Subjektivitat entwerfen, entziffern wir unsere Zu-
stande und unsere Verfasstheit. Diese Aufgabe ver-
langt eine radikale Reflexivitat, die nur sprach-
machtigen Wesen maoglich ist, denn “die ganze
Stellung des gesellschaftlichen Lebens ruhet auf
Vorstellungen von Sachen, die im Grunde eigentlich
nicht da sind, das ist, sie ist Representation” (PSW
XIl, S. 77). Hier folgt Pestalozzi den Hinweisen, wie
sie Tetens und Herder als sprachphilosophische Ele-
mente 1772 den anthropologischen Debatten
eingefligt hatten (vgl. Tetens 1966, S. 7): Die Bedin-
gung der Humanitat liegt in menschlicher Sprachfa-
higkeit, die zugleich auch in den gesetzlichen
Zustand einfuhrt; der Mensch muss sich in der ver-
fugbaren Normativitat aussprechen, um sich zu be-
greifen, aber auch um gesellschaftlich wirksam zu
werden, endlich: um der Ubermacht anonymer
Kontrolle zu entkommen: “Aber mit dem Hauch sei-
nes Mundes baut der Mensch seinen Welttheil, und
mit seinem Wort bauet er sich sich selber. Er ist
stumm, er ist ein Vieh. Er redet, er ist ein Mensch ge-
worden. Urkunde und Misstrauen, Mangel und
Furcht verlieren iezt ihre entsetzliche Allmacht, und
ihr grimmiges Allrecht. Der Mensch erkennt iezt in
seinem Wort den Grund seines Rechts und den
Grund seiner Pflicht. Er hat iezt der bluttriefenden
Freiheit seiner Natur entsagt, gegen sich selbst, und
gegen sein ganzes Geschlecht. Er ist durch sein Wort
Mensch gworden, dem Gesez unterworfen, das in
ihm selbst liegt, und das er sich selber gegeben”
(PSW XiII, S. 45).

Die ‘Nachforschungen’ enthalten insofern ein
ethisches Moment. Sie sind ein Beispiel fur den Mo-
dus, in welchem sich das Subjekt findet. Seine Nach-
forschungen nach der eigenen Existenz, welche die
Selbstsorge verlangt, fuhren dazu, Humanitat in
ihrem historischen Kontext zu erzeugen. Als exis-
tentielle und existenzstiftende Praxis werden damit
Nachforschungen zu einer dauernden Leistung des
Subjekts, die dieses erst auszeichnen. Nachforschun-
gen lassen sich als habitualisierte Verhaltensweise
begreifen, die in einer konkreten Lebensform unse-
rem Werk an uns selbst zugrunde liegt. Die theore-
tische Pointe liegt dabei darin, dass das der antiken
Denkwelt entnommene Modell den neuzeitlichen
Denkeinsatz hin zur Moderne Gberschreitet. In ihm
wird namlich das kritische Verfahren fur das Wissen
um uns selbst zu Grunde gelegt, um dieses vor den
beiden Formen zu bewahren, die es korrumpieren
kénnten. Das Wissen des Subjekts muss durch dieses
geschitzt werden gegenltiber Erstarrung und
Schwarmerei (PSW XlI, S. 9). Aber dies kann nur ge-
schehen, indem das Subjekt in Bezug auf sich in
Bewegung bleibt, indem es also kritische Nachfor-
schungen betreibt.

Der Epilog der ‘Nachforschungen’ verrat eine
Dialektik der Aufklarung: Ins Werk gesetzt fur den
Fortschritt der Menschheit, die Gber die Befreiung

NPBI Jg. 6 (2000), H. 2

des Einzelnen geschieht, wird dieser unabhangig
und schutzlos. Er muss sich nicht bloss entwerfen,
sondern sozialisieren, ohne sich auf sichere Bezugs-
punkte stitzen zu kénnen. “Der Mensch ist nur so-
weit fahig die Widerspriche die in seiner Natur zu
liegen scheinen, in sich selbst aufzuheben, und die
Folgen derselben, die ihn im gesellschaftlichen Zu-
stand so vielseitig drikken, zu mildern, als er ein-
sieht, dass dieser Zustand selbst, seiner innern Ver-
edlung wesentlich entgegen steht, und als seine
Anspriche seiner thierischen Natur erkennt, und
selbige in soweit verdammt, gegen sich selbst, und
gegen sein ganzes Geschlecht” (PSW XIlI, S. 161).
Darin spricht sich die Spannung aus, in welcher das
Subjekt sich befindet. Es gilt, wie Peter Burger ein-
mal festhalt: “Die Moderne hat das Subjekt hervor-
gebracht als ein sich doppelt auf sich beziehendes
Wesen, ndmlich als Grund aller méglichen Erkennt-
nis und als Angst vor der Haltlosigkeit dieses sich
selbst setzenden Grundes. Mit diesem Wesen, das
immer zugleich grandios und hilflos ist, muss der
einzelne leben” (Burger 1998, S. 95).

Das einzelne Subjekt bleibt insofern stets auf sich
verwiesen, so dass die eigentliche Leistung in der Zi-
vilisierung und Moralisierung individueller Subjek-
tivitat selbst liegt. Dafur gibt es fur Pestalozzi keine
aktuellen Vorbilder, ihm bleibt nur der Ruckgriff auf
das Konzept der Selbstsorge, wie es die Alten ge-
lehrt haben. Trotz seiner ungesicherten Verhaltnis-
se, trotz der nur geringen Aussicht auf verlassliche
Orientierungspunkte in dieser Welt, trotz aller Kon-
tingenzen, findet das Subjekt einen Grund in sich
selbst. Im Modus der ‘Nachforschungen’, wie er der
Sorge um sich selbst entspringt, kann es an sich
selbst arbeiten, zunachst in Erkenntnis seiner Situa-
tion, dann indem es sich zum Werk seiner selbst
macht, in Auseinandersetzung mit seiner eigenen
Natur. Darin bleibt Kritik aufgehoben, freilich ent-
steht auch eine Form der zivilisierenden Disziplinie-
rung, mithin eine “Technologie des Selbst” (vgl.
Foucault 1993, 1995).

V. Die verschwiegene Erziehung

n den ‘Nachforschungen’ fallt auf, wie we-

‘ \ nig Pestalozzi in diesen sich ausdricklich
padagogisch artikuliert (vgl. zuletzt Trohler

1999b, Oelkers 1999). Sie unterscheiden sich hierin
von den das Thema vorbereitenden Untersuchun-
gen etwa im Fragment Uber den Stand der Natur
und der Gesellschaft, aber auch von den Uberlegun-
gen ‘Uber die Entstehung der sittlichen Begriffe’,
die nicht nur eine entwicklungspsychologische
Theorie der Genese moralischen Bewusstseins ent-
werfen, sondern auch eine anthropologische Di-
mension aufweisen, welche den ‘Nachforschungen’
nahekommt. Von Erziehung spricht Pestalozzi in
den ‘Nachforschungen’ jedenfalls ausdrticklich nur
einmal, namlich im Hinweis auf den Zusammen-
hang von Erziehung und Gesetzgebung (PSW XII, S.
126); dass er dies eher abstrakt tut, weit entfernt

25



26

von dem sozialpdadagogischen Engagement etwa in
‘Gesetzgebung und Kindermord’, gibt allen Anlass
zur Vermutung, hier konnte erneut eine Anspielung
auf Sokrates und vor allem auf Platon liegen. Wie
die ‘Nomoi’ und die ‘Politeia’ sollen die ‘Nachfor-
schungen’ als padagogisches und zugleich politi-
sches Werk begriffen werden.

Dennoch erklart dies noch nicht Pestalozzis
Schweigen zur padagogischen Frage, die doch stets
sein Anliegen gewesen ist. Indes bleibt ihm keine
Alternative, wenn er nicht in Widerspruch zum ei-
genen Gedankengang treten will. Padagogisch be-
trachtet fuhrt dieser namlich unweigerlich in Para-
doxien.

Die erste besteht schon im Bezug auf das konkre-
te Individuum. Die damit entstehende Schwierig-
keit deutet sich immerhin schon bei Rousseau an,
der sich in das Konzept der negativen Erziehung
rettet (vgl. Tréhler 1999b), kompensiert durch das
mehr oder weniger uneingestandene Arrangement
der Dinge, welche als indirekte Erziehung sehr wohl
sozialisatorische Effekte erzeugt. Am Ausgang des
18. Jahrhunderts kann sich demgegenuber die
padagogische Debatte der Herausforderung kaum
mehr entziehen, welche im Begriff der Individua-
litat steckt. Als eher unverdachtiger, in manchem
aber den Gedanken der ‘Nachforschungen’ durch-
aus nahestehender Zeuge koénnte Forster benannt
werden, etwa mit seiner Kritik an einer Erziehung,
welche Individualitat und Selbsttatigkeit des Kindes
zerstore (vgl. Forster 1791/1958, S. 168f.). Er warnt
noch vor den Gefahren einer padagogischen Me-
chanisierung, die sich auf “vor Kants unsterblicher
Kritik” niederwirft, die ihm als “Tantalsmahlzeit”
und “geschlachtete Humanitat” erscheint (a.a.O., S.
168). Damit deutet sich der Weg der padagogischen
Debatte an, der sich schnell verzweigt in eine radi-
kale Thematisierung von Individualitat im Kontext
der frihromantischen Uberlegungen, etwa bei
Friedrich Schlegel und Schleiermacher. Andererseits
macht das neuhumanistische Denken das Argument
von der Individualitat des Menschen gegen die phi-
lanthropischen Nutzlichkeitserwagungen geltend,
entscharft es aber durch die Perspektive auf Allge-
meinbildung, die sich des Humanen schlechthin ver-
gewissert.

Das zweite Paradox einer Erziehung unter den
Bedingungen der Moderne besteht darin, dass das
Subjekt seine eigene Edukabilitat herstellen muss.
Es muss bereit sein zu einer Erziehung, es muss wol-
len, dass es der zivilisatorischen Macht ausgesetzt
wird, sich ihr auch um den Preis nicht nur der Ent-
fremdung, sondern auch der eigenen Krankung
aussetzt. Es findet dafir eine Naturvoraussetzung
in sich. Doch selbst diese kénnte erschreckend wir-
ken. Denn weniger der gute Mensch, der den Wil-
len zur Versittlichung in sich trégt und diesem folgt,
steht am Anfang der Erziehung, auch nicht die Auf-
forderung zur Selbsttatigkeit, wie sie wenigstens
die Fichteaner aus Fichtes Lehre ableiten. Nur im
Moment der Geburt kénnte diese wirken, aber die-

ser Augenblick ist zu kurz (PSW XlI, S. 71). So stehen
am Anfang aller Erziehung wohl die Erfahrung des
Leidens, dann der Versuch, diesem zu entkommen.
In ihm wirkt eine Instinkthaftigkeit, die schon zu ei-
ner elementaren Reflexivitat fuhrt. Insofern grun-
det der Anfang unserer selbst in einer Form des Un-
gltcks, in der wir zu uns kommen, um uns fur uns
selbst zu entscheiden.

Das dritte Paradox besteht zwischen dem An-
spruch humaner Utopie einerseits, der eine jede Er-
ziehung zumindest insoweit verpflichtet ist, als sie
stets dazu beitragt, den aktuell gegebenen Zustand
hinter sich zu lassen. Andererseits aber findet sie in
diesem Zustand statt, dem sie realistisch verpflichtet
bleiben muss. Einen Nachklang findet dieses Para-
dox in der Differenz zwischen Mensch und Burger,
deren Spannung Rousseau politisch durch den Re-
kurs auf den Naturzustand, padagogisch durch das
isolationistische Arrangement des ‘Emile’ aufzulo-
sen versuchte. Pestalozzi erinnert daran, dass die
Natursituation selbst prekar ist und als beschadigte
Naturbasis in uns fortwirkt, eine Erziehung gemaéss
der Natur schmerzhaft werden wirde. Eine Erzie-
hung fur die Gesellschaft taugt indes ebenso wenig.
So bleibt auch hier nur der Rekurs auf das Subjekt
selbst. Es muss lernen, zu sich zu finden, sich zu be-
herrschen, dann moralisch zu handeln.

Am Ende des 18. Jahrhunderts erkennt Pestalozzi
also ein allzugross geratenes padagogisches Prob-
lem und entwirft fur dieses eine eher nlchterne
Perspektive: Die grosse Erziehung des Menschenge-
schlechts bleibt fragwurdig, es bleibt nur eine klei-
ne Erziehung, die dem Individuum in seiner banalen
und alltéglichen Verfasstheit gilt. Dieses muss sich
selbst bilden; es muss noch in seiner Erziehung zu
einem Subjekt werden, das dem eigenen Werkcha-
rakter gerecht wird, indem es sich in seinen Verhalt-
nissen nachforscht. Die biographische Entdeckung
als allererste Aufgabe, welche das Subjekt von An-
beginn zu erledigen hat, ist die Leistung einer
Padagogik, die nur eine schwache Erziehung zu leis-
ten vermag. Die eigentliche Bildungsarbeit liegt
beim Subjekt. Ihm ist aufgetragen, dass es in einem
—wie der von Jacobi inspirierte Gedanke Pestalozzis
festhalt — “salto mortale auser dich selbst” (PSW XIlI,
S. 39) springt.

Erziehung kann dabei helfen, doch ist ihr Anteil
eher schmerzhaft. Sie weiss um die damit verbunde-
nen Leiden, muss diese aber noch fortsetzen, denn —
so hatte sich schon gezeigt - Zwang und Muhe sind
nicht zu vermeiden, soll der Mensch anders als bloss
animalisch empfinden, denken und handeln (vgl.
PSW XII, S. 58). Weder um Peripetie, wie sie seit Pla-
tons Hohlengleichnis gezeigt wird, noch um eine
zweite Geburt geht es (vgl. allerdings: PSW XII, S.
39), die Identitat bleibt — um es paradox zu formu-
lieren — in ihrer verwickelt heteronomen Bedingt-
heit bestehen. Ihre Grundlage findet unsere Mora-
litat historisch und empirisch weder in gltcklicher
Wildheit noch im Glick geselliger Verhéltnisse. Es
ist eher von der dunklen Seite der Bildung die Rede,

NPBI Jg. 6 (2000), H. 2



die aber doch Bedingung von Moralitat bleibt. Zu-
dem: diese Erziehung, welche Anstrengung und Be-
lastung bedeutet, muss letztlich von den Subjekten
selbst geleistet werden.

Vor allem: Pestalozzi schweigt gar nicht von der
Erziehung. Sie ist sein Thema, inhaltlich langst kon-
kretisiert durch den Ruckgriff auf das antike Erken-
ne Dich selbst, wie es der Sokrates des Platon in Er-
innerung an den Spruch des Tempels in Delphi
verbindlich gemacht hat. Aber sie wirkt be-
drickend, weil sie eben nur als “Technologie des
Selbst” standhalt. Der padagogische Ansatz ist
namlich schon dort formuliert, wo Pestalozzi das co-
gito des Descartes und den mit diesem verbunde-
nen Anspruch desengagierter Welterkenntnis (vgl.
Taylor 1996, S. 262ff.) hintergeht, indem er Selbster-
kenntnis als Bestimmungsgrund jenes elementaren
moralischen Handelns begreift, in welchem sich das
konkrete Subjekt in seiner leiblich-seelischen Ver-
fasstheit bestimmt, sich mithin auf seine empiri-
schen Lebensbedingungen bezieht, um so eine Ge-
wissheit zu finden, aus der heraus es sittlich zu
werden vermag. In vergleichbar realistischer Wen-
dung hatte dies schon Pascal einigermassen ntich-
tern formuliert: “Man muss sich selbst erkennen.
Wenn das nicht helfen sollte, das Wahre zu finden,
so hilft es wenigstens dabei, sein Leben einzurich-
ten, und es gibt nichts Richtigeres” (Pascal 1987, S.
47).

Pestalozzi geht sogar noch einen Schritt hinter
Pascal zurtick. Denn er greift auf, wie das antike
Verstandnis Selbsterkenntnis begriffen haben woll-
te, namlich jenseits der Unterscheidung von Inne-
rem und Ausserem, freilich ohne das Ordnungsden-
ken aufzunehmen, das far Platon verbindlich war
(vgl. Taylor 1996, S. 225). Selbstsorge und Einsicht in
die in uns liegende Wahrheit lassen sich dabei nicht
voneinander trennen. lhre Verbindung wird schon
bald in den ‘Nachforschungen’ deutlich, wenn er
namlich die Dynamik des “Erwerbs” diskutiert. Die
Befriedigung der elementaren Bedurfnisse stellt
namlich den Kern meiner Selbstsorge dar und wird
durch den “Erwerb” realisiert, der “von meiner
Selbstsorge” ausgeht (PSW XI|, S. 10). Das meint die
Entstehung von Eigentum, vorrangig aber den Voll-
zug einer sozialen Praxis, die selbst zu einem fur das
Subjekt massgebenden Moment wird. Es kann hin-
ter die Sorge um sich selbst nicht zurtck, die ihm
auferlegt bleibt. Dass wir uns den gesellschaftlichen
Verhéltnissen unterwerfen, lasst sich darauf zurtick-
fuhren (PSW XII, S. 19).

Selbstsorge hat mit dem elementaren Streben
nach physischer Erhaltung zu tun. Aber sie be-
schrankt sich nicht auf diese. Hier hilft wieder ein
Blick auf Iselin, der in seiner Schrift Gber Erziehung
ein weiter angelegtes Verstandnis von Sorge ent-
wirft (vgl. Iselin 1882, S. 115f.), das dem spater als
notorisch padagogisch ausgezeichneten Habitus
nahekommt (vgl. Oelkers 1991). Die Sorge schafft
mithin die dispositionellen Voraussetzungen, wel-
che das Subjekt auch fur den unabschliessbaren

NPBI Jg. 6 (2000), H. 2

Gang seiner Bildung, endlich fur sein moralisches
Handeln benétigt. Sie sichert, wenigstens voruber-
gehend und fur das Individuum, das Wohlwollen,
welches wir fur eine moralische Existenz benétigen,
auch und gerade wenn diese ihren Impuls dem Lei-
den verdankt. Denn es “ist behagliche Wonne das
allgemeine Ziel meines thierischen und meines ge-
sellschaftlichen Daseyns auf Erden” (PSW XiII, S. 35).

Das Subjekt muss lernen, sich selbst zu beherr-
schen und zu kontrollieren. Es muss die Sorge um
sich selbst entwickeln — und kann dies auch auf-
grund seiner nattrlichen Verfasstheit, die es so aber
wieder gefahrdet. Padagogische Hilfe kann ihm nur
insofern zuteil werden, als sie ihm ein elementares
Gefuhl des Vertrauens verschaffen kann — wenn es
auch nur darauf grinden mag, dass das Subjekt im
Unglick der menschlichen Existenz nicht zusatzlich
gekrankt wird (PS XII, S. 52). Vielleicht kann sie ihm
die Sicherheit bieten, in der seine Bedurfnisse und
sein Wohlwollen als Folge ihrer Befriedigung ausge-
glichen sind. Vorrangig aber bleibt die Aufgabe, das
Zutrauen zu sichern, das doch auch Grundlage des
Selbstvertrauens sein konnte. Pestalozzi deutet dies
im Blick auf die legitimen Grundlagen der politi-
schen Ordnung an, meint aber wohl Uber eine psy-
chologische Uberlegung hinaus einen Grundsach-
verhalt menschlichen Wollens und Handelns in
komplexen und dynamischen gesellschaftlichen
Verhaéltnissen.

All dies markiert die theoretische Situation am
Ausgang des 18. Jahrhunderts. Ein grosses Jahrhun-
dert geht da zu Ende, das eine weltgeschichtlich
neuartige Lage geschaffen hat. An seinem Ende 6ff-
net sich die Neuzeit endgultig zur Moderne, fur die
die Franzoésische Revolution als Signatur steht. In-
des: das geschichtliche Datum sollte nicht zu einer
vorschnellen Historisierung verfuhren. Pestalozzis
‘Nachforschungen’ machen namlich mit der Radika-
litat des verschobenen Menschenverstandes die
condition humaine zum Thema, wie sie sich erst
zwei Jahrhunderte spéater in aller Dramatik zeigt:
Das seltsame Zusammenspiel von Determination
und Freilassung, die eigentiimliche Spannung zwi-
schen versteinerten, zur Struktur gewordenen so-
zialen Verhéltnissen und deren produktiver Dyna-
mik, die Widerspriiche einer Gesellschaft, die
zwischen Naturbedingungen, Ressourcen, Trieben,
am Ende auch Genen einerseits, absolut gesetzter
sozialer Willkir andererseits zerrissen wird, setzt
nun endgultig das Individuum aus sich heraus.

Was die jungere Sozialphilosophie dabei als Indi-
vidualisierungsprozess beschreibt und zu begreifen
sucht, bleibt freilich hinter dem Reflexionsniveau
zuruck, das Pestalozzis ‘Nachforschungen’ markiert
haben. Vor allem: die Theoreme von der Individuali-
sierung zeigen kaum auf, wie nun die Zivilisierung
des Individualisierungsgeschehens ins Werk gesetzt
werden kann. Entweder besorgt Gber einen vorder-
grindigen Zerfall des Sozialen und deshalb ver-
sucht, diesen durch neue Moralordnungen, gar Fun-

27



28

damentalismen zu kompensieren, oder gar verliebt
in die Situation der “Kinder der Freiheit”, bleibt un-
klar, was diese bedeuten kdénnte. Ob und wie sie
menschlich zu bewaltigen ware, wie in ihr die Auf-
gabe der Humanitat sich stellt, scheint kaum thema-
tisiert, jedenfalls nicht auf dem Niveau, das dem
ausgehenden 18. Jahrhundert moglich war. Die L6-
sungen bleiben eher, um Forster aufzugreifen, me-
chanisch, unpraktisch, namlich jenseits einer Per-
spektive, die an der Méglichkeit festhalt, dass wir
Werk unserer selbst bleiben. Dieses theoretische De-
fizit der gegenwartigen Diskussion kénnte als ihr ei-
gentlich tragischer Zug bezeichnet werden.

1 Vgl. z.B. wie er sich vom Titel der Kantschen Werke anre-
gen lasst: PSW IX, S. 391.

2 So hat sich Pestalozzi intensiv mit Voltaires ‘Questions sur
I'encyclopédie’ auseinander gesetzt: vgl. PSW X, S. 228 ff.

Literatur

Burger, Peter: Das Verschwinden des Subjekts. Eine Geschich-
te der Subjektivitdt von Montaigne bis Barthes. Frankfurt
am Main 1998.

Chartier, Roger: Die kulturellen Urspriinge der franzésischen
Revolution. Frankfurt am Main, New York und Paris 1995.

Forster, Georg: Philosophische Schriften. Hrsg. v. Gerhard
Steiner. Berlin 1958.

Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archéologie
der Humanwissenschaften. Frankfurt am Main 1974.

Foucault, Michel u.a.: Technologien des Selbst. Frankfurt am
Main 1993.

Foucault, Michel: Die Sorge um sich. Sexualitat und Wahr-
heit Band 3. Frankfurt am Main 19955.

Gadamer, Hans Georg: Nachwort zu J.G. Herder: Auch eine
Philosophie der Geschichte zur Bildung der Menschheit.
Frankfurt am Main 1967.

Graber, Rolf: Wirtschaftliche Dynamik - soziale Bewegungen
- theoretischer Diskurs. J.H Pestalozzis ‘Nachforschun-
gen’ im Kontext soziokonomischer und soziopolitischer
Entwicklungen auf der Zurcher Landschaft im ausgehen-
den 18. Jahrhundert. In: Daniel Trohler (Hrsg): Pestalozzis
‘Nachforschungen’ II: kontextuelle Studien. Neue Pesta-
lozzi-Studien Bd. 6. Bern, Stuttgart, Wien 1999, S. 19-43.

Hager, Fritz-Peter: Zum Begriff der Sittlichkeit und der Reli-
gion in Pestalozzis ‘Nachforschungen’. In: Daniel Trohler
(Hrsg): Pestalozzis ‘Nachforschungen’ I: textimmanente
Studien. Neue Pestalozzi-Studien Bd. 5. Bern, Stuttgart,
Wien 1999, S. 77-152.

Herder, Johann Gottfried: Auch eine Philosophie der Ge-
schichte zur Bildung der Menschheit. In: Herders Werke
in funf Banden. Ausgewahlt und eingeleitet von Regine
Otto. Band 3. Berlin und Weimar 1978.

Herder, Johann Gottfried: Ideen zur Philosophie der Ge-
schichte der Menschheit. Bodenheim 1995.

Herrmann, Ulrich: Pestalozzis Denken im Kontext der sozia-
len, rechtlichen und politischen Auseinandersetzungen
in der Schweiz um 1800. In: Fritz-Peter Hager/Daniel
Trohler (Hrsg.): Pestalozzi — wirkungsgeschichtliche As-
pekte: Dokumentationsband zum Pestalozzi-Symposium
1966. Bern, Stuttgart, Wien 1996, S. 37-67.

Im Hof, Ulrich: Das Europa der Aufklarung. Miinchen 1993.

Kittsteiner, Heinz-Dieter: Naturabsicht und Unsichtbare
Hand. Zur Kritik des geschichtsphilosophischen Denkens.
Frankfurt, Berlin, Wien 1980.

Koselleck, Reinhart: Kritik und Krise. Eine Studie zur Patho-
genese der biirgerlichen Welt. Frankfurt am Main 19762.

Marquard, Odo: Schwierigkeiten mit der Geschichtsphiloso-
phie. Aufsatze. Frankfurt am Main 1973.

Iselin, Isaak: Versuch tber die gesellige Ordnung. Basel 1772.
Nachdruck Hildesheim 1969.

Iselin, Isaak: Pddagogische Schriften nebst seinem padagogi-
schen Briefwechsel mit Joh. Cas. Lavater und J.G. Schlos-
ser. Langensalza 1882. Nachdruck Meisenheim o. J.

Krauss, Werner: Zur Anthropologie des 18. Jahrhunderts. Die
Frahgeschichte der Menschheit im Blickpunkt der Auf-
klarung. Berlin 1978.

Lepenies, Wolf: Melancholie und Gesellschaft. Frankfurt am
Main 1972.

Marx, Karl: [Thesen tber Feuerbach]. In: Marx/Engels: Wer-
ke. Band 3. Berlin 1969.

Moravia, Sergio: Beobachtende Vernunft. Philosophie und
Anthropologie in der Aufklarung. Frankfurt 1977.

Oelkers, Jurgen: Topoi der Sorge. Beobachtungen zur &f-
fentlichen Verwendung padagogischen Wissens. In: Jir-
gen Oelkers/Heinz-Elmar Tenorth (Hrsg.): Padagogisches
Wissen. Zeitschrift fur Padagogik. 27. Beiheft. Weinheim
und Basel 1991. S. 213-231.

Oelkers, Jurgen: Pestalozzis ‘Nachforschungen’ im Kontext
der padagogischen Anthropologie des 18. Jahrhunderts.
In: Daniel Tréhler (Hrsg): Pestalozzis ‘Nachforschungen’ II:
kontextuelle Studien. Neue Pestalozzi-Studien Bd. 6.
Bern, Stuttgart, Wien 1999, S. 101-120.

Osterwalder, Fritz: Die Aufklarung in der Schweiz. Anthro-
pologie zwischen Historizitat und Innerlichkeit. In: Daniel
Troéhler (Hrsg): Pestalozzis ‘Nachforschungen’ Il: kontex-
tuelle Studien. Neue Pestalozzi-Studien Bd. 6. Bern, Stutt-
gart, Wien 1999, S. 45-65.

Pascal, Blaise: Gedanken. Hrsg. v. Jean-Robert Armogathe.
Leipzig 1987.

Pestalozzi, Johann Heinrich: Meine Nachforschungen tber
den Gang der Natur in der Entwiklung des Menschenge-
schlechts (1797). In: Samtliche Werke. Band 12. Schriften
aus der Zeit von 1797 bis 1799 (=PSW XIl). Berlin 1938
(Nachdruck: Zurich 1996).

Pico della Mirandola, Giovanni Francesco: De hominis digni-
tate. Uber die Wiirde des Menschen. Stuttgart 1997.

Rang, Adalbert: Der politische Pestalozzzi. Frankfurt am
Main 1967.

Rousseau, Jean-Jacques: Bekenntnisse. Ungekirzte Ausga-
be. Ubertragen von Ernst Hardt, Leipzig 1955.

Soétard, Michel: Der Naturbegriff der ‘Nachforschungen’:
Vorgeschichte und Nachklang im Werke Pestalozzis. In:
Daniel Trohler (Hrsg): Pestalozzis ‘Nachforschungen’ I:
textimmanente Studien. Neue Pestalozzi-Studien Bd. 5.
Bern, Stuttgart, Wien 1999, S. 63-76.

Spranger, Eduard: Pestalozzis ‘Nachforschungen’. Eine Ana-
lyse (1935). In: Eduard Spranger: Gesammelte Schriften.
Band I. Geist der Erziehung. Hrsg. v. G. Bduer und And-
reas Flitner. Heidelberg 1989, S. 162-188.

Taylor, Charles: Quellen des Selbst. Zur Entstehung der neu-
zeitlichen Identitat. Frankfurt am Main 1996.

Tetens, Johann Nicolaus: Uber den Ursprung der Sprachen
und der Schrift. Eingeleitet und herausgegeben von Han-
nelore Pallus. Berlin 1966.

Trilling, Lionel: Das Ende der Aufrichtigkeit. Frankfurt, Ber-
lin, Wien 1983.

Tréhler, Daniel: Der Paradigmenwechsel in Pestalozzis Sozi-
alphilosophie im Umfeld der Franzésischen Revolution.
In: Fritz-Peter Hager/Daniel Troéhler (Hrsg.): Pestalozzi —
wirkungsgeschichtliche Aspekte: Dokumentationsband
zum Pestalozzi-Symposium 1966. Bern, Stuttgart, Wien
1996, S. 205-230.

Trohler, Daniel: Genese und Argumentationsstruktur von
Pestalozzis ‘Nachforschungen’. In: Daniel Trohler (Hrsg):
Pestalozzis ‘Nachforschungen’ I: textimmanente Studien.
Neue Pestalozzi-Studien Bd. 5. Bern, Stuttgart, Wien
1999, S. 25-61 (a).

Trohler, Daniel: Rousseaus Problem von Mensch- oder Bur-
gerbildung und die padagogische Implikation in Pesta-
lozzis ‘Nachforschungen’. In: Daniel Tréhler (Hrsg): Pesta-
lozzis ‘Nachforschungen’ Il: kontextuelle Studien. Neue
Pestalozzi-Studien Bd. 6. Bern, Stuttgart, Wien 1999, S.
121-160 (b).

Voltaire: Abbé, Beichtkind, Cartesianer. Philosophisches
Worterbuch. Leipzig 1984.

Zurbuchen, Simone: Naturrrecht und Gesellschaftsvertrag in
J. H. Pestalozzis ‘Nachforschungen’. In: Daniel Trohler
(Hrsg): Pestalozzis ‘Nachforschungen’ II: kontextuelle Stu-
dien. Neue Pestalozzi-Studien Bd. 6. Bern, Stuttgart,
Wien 1999, S. 161-181.

NPBI Jg. 6 (2000), H. 2



	"Aber du hast ihn getäuscht." : Über Pestalozzis "Nachforschungen" als Theorie der neuzeitlichen Subjektivität

