
Zeitschrift: Neue Pestalozzi Blätter : Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 6 (2000)

Heft: 2

Artikel: "Aber du hast ihn getäuscht." : Über Pestalozzis "Nachforschungen" als
Theorie der neuzeitlichen Subjektivität

Autor: Winkler, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901717

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901717
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


.'Aberdu hast
ihn getäuscht."

(PSW XII, S. 94)
Über Pestalozzis 'Nachforschungen'

als Theorie der neuzeitlichen Subjektivität

(Red.) Nach dem Pestalozzi-Gedenkjahr 1996,

das die Notwendigkeit einer kooperativen
Pestalozzi-Forschung deutlich machte,
konzentrierte sich aus gegebenem Anlass die

Forschung auf die 'Nachforschungen' von
Pestalozzi, die 1997 ihren 200. Erscheinungstag

"feiern" konnten. Die 'Neuen Pestalozzi-

Studien' widmeten dieser als philosophisches

Hauptwerk Pestalozzis geltenden
Schrift zwei Nummern: Während der Band 5

(1998) textimmanente Studien veröffentlichte,

versammelte Band 6 (1999) die Beiträge
eines interdisziplinären Kolloquiums, das

1998 am Pestalozzianum zu den
'Nachforschungen' organisiert wurde (vgl. Bericht in
NPBI 2/98). Der folgende Beitrag von Michael

Winkler versucht, auf dem Hintergrund des

Forschungsstandes eine These zu belegen,
die am Kolloquium nicht diskutiert wurde:
die These, dass sich die 'Nachforschungen'
als wesentlicher Beitrag zur Theorie moderner

Subjektivität lesen lassen.

Michael Winkler

Wie
können wir, ohne uns auf Natur oder

Gesellschaft verlassen zu dürfen, aus Freiheit

und zugleich moralisch handeln? Bei

aller Differenz in der Rekonstruktion der
Denkvoraussetzungen Pestalozzis besteht Einigkeit auch in

der jüngeren Auseinandersetzung um die
'Nachforschungen' darüber, dass deren Problem in der
Bestimmung des sittlichen Zustandes liegt, in welchem
der Mensch Werk seiner selbst sei. Für Pädagogen
liegt die Antwort nahe, dass Erziehung die Preka-

rität von Natur und Gesellschaft zu überwinden
vermag (vgl. z. B. Soëtard 1999, S. 71 ff.). Philologisch
muss dies freilich eher als Wunsch gesehen werden,
denn die 'Nachforschungen' selbst liefern dafür keinen

Beleg. Und eine andere Antwort widerspricht,
indem sie den sittlichen Zustand in einer pädagogisch

kaum erreichbaren Innerlichkeit entdeckt, die

als Ausdruck von Gnade gilt (Oelkers 1999, S. 118.);
ein religiöses Programm werde hier verwirklicht,
das noch nicht einmal der Ersetzung von Religion
durch Erziehung folge, welche spätestens die
Debatten des 18. Jahrhunderts auszeichne (vgl.
Osterwalder 1999, S. 62). Auch wenn die Indizien für
Pestalozzis Religiosität sprechen (vgl. Hager 1999),
steht die Deutung im Widerspruch zur Emphase,
mit der Pestalozzi Sittlichkeit als Werk des
Menschen sieht; in einem auf Calvin zurückgehenden
reformierten Glauben wäre dies vielleicht denkbar,
doch als invertierte Transzendenz kaum angemessen

beschrieben. Gnade reicht nicht, weil Pestalozzi
auf das Handeln der Subjekte abhebt. Endlich deutet

sich an, dass Pestalozzi Freiheit und Sittlichkeit
vor den Hintergrund der ungelösten Spannungen
sowohl des Natur- wie auch des Gesellschaftszustandes

stellt. Sittlichkeit ist demnach die Folge
einer möglicherweise sogar unglücklichen Freiheit,
zugleich gebunden an das "Vermögen, unabhängig
von exaltierten Bedürfnissen urteilen und entscheiden

zu können" (Tröhler 1999b, S. 147). Freiheit
und Sittlichkeit finden existentielle Wirklichkeit im

Prozess der Selbstbildung. Eine Vermutung darüber,
wie dies aber geschieht, wollen die folgenden
Überlegungen anstellen.

Sie stehen freilich vor einer Schwierigkeit, die
Pestalozzis Wort vom "verschobenen Menschenverstand"

(PSW XII, S. 43) beschreibt. Pestalozzi hat
diesen als ein Merkmal der Wirrnisse gesehen, die
ihm zum Anlass seiner 'Nachforschungen' wurden.
Aber der "verschobene Menschenverstand" steht
auch für sein Thema und seine Methode: Die
historisch vorgefundene gesellschaftliche Situation
aufzuklären, schien ihm nur möglich, indem er - so
eine erste These - die ihm zugänglichen Denkmaterien

verschob, neu arrangierte, weniger um eine
Ordnung herzustellen, sondern mehr, um wider die
vorgegebenen Täuschungen ein Problem freizulegen.

Erst die Verschobenheit seines eigenen
Verstandes hilft, die Exzentrik der menschlichen Situation

zu begreifen: Weil weder in den sozialen und
kulturellen Bedingungen noch in den diese fassenden

Diskursen ein existentiell hinreichender Grund
des Menschen zu finden ist, müssen die
Koordinatenpunkte verschoben werden, welche ihn festhalten

und feststellen lassen. Wer in einer naiven

NPBI Jg. 6(2000), H. 2



Lesart Pestalozzis eigenem, eher intuitiven, assoziativen,

und phantastisch konstruktiven Denken
folgt1, sieht, wie er mit den 'Nachforschungen' ein
ebenso dramatisches wie riskantes Experiment des
Ich mit sich selbst unternimmt. Der auctorale Rück-

bezug verschafft zwar dem Text vielleicht nur höhere

Glaubwürdigkeit durch den Verweis auf "die
Wahrheit, die in mir selbst liegt" (PSW XII, S. 57),
demonstriert aber als methodisches Verfahren einer
geradezu analytischen Introspektion schon das
sachlich Gemeinte: Wie sich das Subjekt eben zu
sich selbst verhalten kann, wie es sich unter
prekären Voraussetzungen ertragen und aushalten

mag, das bildet sein Grundthema, in welchem
unvermutet ein Motiv der Alten auftaucht: Das Motiv
des gnothi sauxon nämlich, welches die ethische

Haltung der Sorge um sich selbst, der epimel stai
sauton leitet.

So stehen Pestalozzis 'Nachforschungen' für ein
unmögliches und doch unvermeidliches Unterfangen:

Sie entwerfen - zweite These - vor dem Hintergrund

der zeitgenössischen Debatten eine konkrete
Theorie der Subjektivität. Skeptisch geworden
gegenüber dem Projekt der Aufklärung und den mit
ihm verbundenen Fortschrittsambitionen entdeckt
Pestalozzi, dass die Subjekte auf sich selbst verwiesen

sind. Ihr Weg aber lässt sich nur erkennen, wenn
man - in der Formulierung von Charles Taylor - die
"Quellen des Selbst" benennen kann, die materia-
len ebenso wie die theoretischen Bestimmungen
von Subjektivität, welche den Subjektdiskursen ihre
Semantik erst geben.

Hier wäre - dritte These - Pädagogik anzuschlies-

sen, um die es uneingestanden im ganzen Werk
geht. Dies ist freilich in der Debatte umstritten;
manche lesen die 'Nachforschungen' vorrangig als

sozialphilosophische oder anthropologische
Abhandlung, andere unterstellen ein, allerdings doch
verborgenes, implizit bleibendes pädagogisches
Konzept. Aber dieser Widerspruch liegt in der Sache

selbst: Die von Pestalozzi untersuchte und behandelte

historisch gegebene gesellschaftliche Situation

verlangt nach Erziehung und verhindert diese

zugleich; das pädagogische Projekt ist aufgegeben,
im doppelten Sinne einer Aufgabe, die zu bewältigen

wäre, und des Verzichts auf das Vorhaben.
Die 'Nachforschungen' konfrontieren also mit

einem Dilemma, das man als doppelte Problemstruktur

von Pädagogik bezeichnen könnte: Einerseits

geht es um die grundlegende, Anthropologie
gleichwohl sprengende Frage, wie sich überhaupt
Erfahrungen mit einer gegebenen Gesellschaft
vermitteln lassen mit dem Verständnis von Erziehung;
wie lässt sich ein Begriff der Erziehung fassen, der
nicht ausschliesst, dass diese stets in bestimmten
sozialen und kulturellen Verhältnissen stattfindet?
Andererseits spitzt Pestalozzi dies schon auf
Bedingungen zu, welche man als solche der Moderne
bezeichnen darf: Kann in der Moderne überhaupt
noch erzogen werden? Tragen unsere pädagogischen

Vorstellungen unter ihren Verhältnissen?

Der Text wirft diese Fragen auf, gibt aber keine
Antwort. Das verblüfft vielleicht, wenn auch
Wittgensteins "Wovon man nicht sprechen kann,
darüber muß man schweigen" dem Denken eine Richtung

weist: Wir können dieses pädagogische
Problem theoretisch nicht lösen, sondern müssen es

praktisch bewältigen, als Werk unserer selbst.

i. Verschobenes Denken

estalozzis 'Nachforschungen' wirken zerrissen
und zugleich konsistent, verschlungen und
doch von einem eigenen, einheitlichen

Gedankengang getrieben. Schon vordergründig irritiert
ihre Sprache, die seltsam altertümlich, fast gewollt
derb, eben verschoben klingt. Sie stehen im Gegensatz

zur geschliffenen Stilistik zeitgenössischer Traktate,

auch jener, die den Naturzustand zum Idyll
erheben, um vertrauensvoll den guten Wilden ins

Gespräch zu bringen; Pestalozzi ahnt: Ein doppelter
Mythos herrscht hier, gegen den er die Wirklichkeit
der Natur ins Feld bringen will. Die Natur und ihre
Wilden sind so harmlos nicht. Wiederholungen im
Text erzwingen erneute Lektüre, weil sie eine
Vielschichtigkeit des Gedankenganges bezeugen (vgl.
Spranger 1969, Tröhler 1999a). In Anlehnung an
Foucault könnte man Pestalozzis Verfahren als

archäologisch bezeichnen, wobei er die freigelegten
Schichten diskursiver Praktiken in ihrer je eigenen
Struktur und Logik behandelt. Auf dem Wege der
Nachforschungen zeigen sich Erfahrungen und
Einsichten deshalb in unterschiedlichstem Licht und
Zusammenhang. Gleiches bedeutet dann eben
Verschiedenes. Dabei verführt Pestalozzi durch Spuren
und Hinweise auf Vertrautes, das er sogleich wieder
verschoben sehen will. So klingen die Werke der
Zeitgenossen in Anspielungen durch, als ob er
geradezu das Spektrum der Debatten von der
französischen und deutschen Aufklärung bis zur schottischen

Moralphilosophie aufzeigen will (vgl.
Herrmann 1996, S. 38ff., Im Hof 1993); an solchen
Bruchstücken seiner Lektüren fällt noch eine Nähe
zu Textgattungen auf, wie sie in Diderots und
d'Alemberts 'Enzyklopädie', sowie in Gestalt von
Voltaires 'Philosophischem Wörterbuch' verfügbar
waren2. Aber er benutzt sie unsystematisch, nur als

Material für eine destruktive Lesart, weil sich

Erfahrungen gegen ihre sublime Programmatik stellen.
Genauer noch, wenn auch mit einer modischen
Figur: Er wählt eine Art von Dekonstruktivismus,
indem er historisch und gesellschaftlich verfügbare, in

zeitgenössischen Diskursen auffindbare Positionen
hinsichtlich ihrer Erfahrungsrelevanz prüft und in
mehreren theoretischen Durchgängen zur Disposition

stellt, um sie endlich neu zu arrangieren.
Darin klingt zum einen die auf die Aufklärung

selbst bezogene Erosion der Autorität an, welche
die kulturellen Ursprünge der Französischen
Revolution markiert (vgl. Chartier 196ff., S. 203ff., S.

219ff.). Zugleich legt Pestalozzi das epistemologi-
sche Feld frei, in welchem sich ein humanwissen-

NPBI Jg. 6 (2000), H. 2



schaftlicher Zugang etablieren kann (vgl. Foucault
1974). Zum anderen deutet sich an, wie für ihn die

politische Ordnung selbst schon verschoben ist:

Wem es um Wahrheit geht, gleich ob sie naturrechtlich

oder in der geselligen Ordnung begründet sei,

der muss damit rechnen, verführt und getäuscht zu
werden. Eine Theorie der politischen Manipulation
durch Ideologie verbirgt sich hinter Pestalozzis
Erkenntnis, wie die Machthabenden selbst sich um
der Machterhaltung als gerecht ausgeben. "Aber
die Neigung der Macht, sich für ein sittliches
Verhältnis auszugeben, ändert die wahre Lage ihres
Verhältnisses gegen das Volk nicht" (PSW XII, S. 16).

Diese Einsicht wiegt umso schwerer, weil die
'Nachforschungen' ein zu Aufklärung und zu Revolution
gebrochenes Verhältnis anzeigen. Die Notwendigkeit,

die alten Verhältnisse zu beseitigen, bleibt
unbestritten. Doch in den neuen Verhältnissen zeigen
sich sogleich die Mechanismen einer entwürdigten
politischen Maschinerie, welche noch die
Verdorbenheit des Volkes gegen dieses selbst instrumentalisiert

(vgl. PSW XII, S. 53), was Pestalozzi schon in

'Ja oder Nein' zu prinzipieller Kritik an der Korruption
des Volkes durch Konsum veranlasste (vgl. PSW

X, S. 96, Graber 1999, bes. S. 33ff.).
Theoretisch zieht dies dennoch fast dramatische

Folgen nach sich. Die Unordnung lässt sich gar nicht
vermeiden, welche der verschobene Menschenverstand

nun erzeugt: Pestalozzi kann der
Aufklärungsprogrammatik nicht vertrauen und sieht sich

sowohl in der Hoffnung auf die zivilisierende
Wirkung veränderter gesellschaftlicher Umstände wie
auch darin enttäuscht, dass die menschliche
Gattung zum kollektiven Subjekt ihres Fortschritts werden

könnte. Er wird zum nüchternen Betrachter
geschichtlicher Entwicklung und der vorgefundenen
historischen Bestimmungen, leistet insofern die

Grundlegung des Historismus mit (vgl. Gadamer
1967, Kittsteiner 1980). Wie Herder sieht er die
diskursive Situation gespalten zwischen Optimisten
und Pessimisten, die die historischen Gegebenheiten

jeweils für ihre Zwecke zurechtbiegen (vgl. Herder

1978, S. 70f.). Deshalb nimmt er zwar die Diskurse

seiner Zeit auf und die Irrtümer zur Kenntnis, die

- wie Iselin formuliert - "in vielen derjenigen
Bücher (zu) finden (sind), welche dermals die lesende

Welt am meisten bezaubern" (Iselin 1772/1969,
S. 114). Aber sein Ergebnis fällt ernüchternd aus,
weil ihm methodischer Zweifel und Erfahrung die

Einseitigkeit der einzelnen Positionen aufzeigen.
Vielleicht deshalb schwingt in den 'Nachforschungen'

als Nachklang der für bürgerliche Anthropologie
charakteristischen Melancholie (vgl. Lepenies

1972) ständig ein Grundton der Enttäuschung, von
leiser, aber doch deutlicher Verzweiflung, zuweilen
auch von Wut mit. Gleichwohl steht Pestalozzi
schon unter dem Eindruck des neuen wissenschaftlichen

und epistemologischen Klimas (Moravia 1977,
S. 42) und vollzieht jene Wende zur Natur und zur
Lebenswelt (vgl. Marquard 1973, S. 125), durch welche

die Anthropologie "das Gegenteil der Ge¬

schichtsphilosophie" wird (Marquard 1973, S. 138).
Deshalb können die 'Nachforschungen' keine
Metaphysik des Menschheitsprogresses vorstellen, weder
eine religiös begründete Eschatologie noch ein -
vermeintliches - Naturgesetz der Gattungsentwicklung,

wie dies Iselin - auf den Pestalozzi möglicherweise

zurückgreift - im 'Versuch über die gesellige
Ordnung' und in den 'Philosophischen Mutmassun-

gen über die Geschichte der Menschheit' von 1764

entwirft (vgl. Osterwalder 1999, Zurbuchen 1999,
bes. S. 175, S. 178ff.). Pestalozzi betreibt vielmehr in

einem strengen Sinne Nachforschungen, indem er
diskutiert, wie sich die in den vorfindlichen Debatten

oft pointiert und vereinseitigt vorgestellten
Möglichkeiten verwirklichen. Dabei verfolgt er ein
theoretisches Interesse, lässt sich jedoch von
empirischer Erfahrung verunsichern, um eine geschichtlich

aufgeklärte Zeitdiagnose vorzunehmen, die ihn

allerdings über die grundlegenden Bildungsbestimmungen

des Menschen kundig machen soll.
Sein Dilemma ist offensichtlich: Vor dem

Hintergrund der zeitgenössischen Kontroversen finden
sich für das Verständnis der Bildungsbedingungen
des Menschen keine Positionen, welche bruchlos in

Anspruch genommen werden könnten: Ein

Naturgesetz des Fortschritts, wie Condorcet es andeutet,
ist in weite Ferne gerückt. Ebenso wenig trägt die

Hoffnung, dass die absichtsvolle Veränderung der
Umstände sozialisatorisch wirken und den neuen
Menschen erzeugen könnte; insofern scheidet auch

aus, Helvetius zum Bezugsautor zu wählen. Endlich
muss zwar die Faktizität von Geschichte konstatiert
werden, doch schreitet der historische Prozess nicht
zum Besseren voran; man kann ihn nur nüchtern
zur Kenntnis nehmen und die Frage stellen, wo der
einzelne sich als Freigelassener der Natur (Herder)
begegnen könnte, ausgesetzt einem Prozess, auf
den er kaum Einfluss nehmen kann.

Übrig bleibt in dieser Situation nichts Positives,
das Bestand haben kann oder der Verwirklichung
wert wäre. Wir bewegen uns, wie Pestalozzi sein

Fragment zur Verfassungsfrage einleitet (vgl. PSW

XII, S. 271), auf Trümmern, in Ruinen. Dabei ist nur
noch das Verfahren der Kritik möglich, die eine
bedingte Geltung von Positionen aufzeigt, um sie neu
zu justieren: Naturrecht, die Theorie des Gesell-

schaftsvertrages, die Eigentumstheorie und die des

positiven Rechts, endlich die Theorie einer moralischen

Veredelung des Menschen dienen als Bezugspunkte

einer Prüfung, um das Feld abzustecken, in

welchen sich menschliche Wirklichkeit in einem
stets krisenhaften Zustand konstituiert (vgl.
Koselleck 1976). Mehr noch: An die Stelle kollektiver
Verbindlichkeit, mithin an die Stelle der Sitten und
der Moral tritt das kritische Verfahren, das jedoch
vom einzelnen konkreten Subjekt praktiziert werden

muss. Es bleibt als die Residualgrösse im Prozess

der Moderne, wobei es durchaus belastet wirkt, von
sich selbst enttäuscht und durch sich selbst ernüchtert,

weil es sich keineswegs zum Projekt seiner
selbst erheben kann, zumindest nicht in der Unbe-

NPBI Jg. 6 (2000), H. 2



fangenheit desjenigen, der Werk seiner selbst werden

will, ohne berücksichtigen zu müssen, dass er
anderem auch noch ausgesetzt ist.

Die 'Nachforschungen' verraten daher eine
quälerische, fast schon therapeutische Auseinandersetzung

des Subjekts mit sich selbst, mit Zügen
autobiographischer Vergewisserung, dennoch an

gelegt auf Darstellung des Typischen angesichts
unübersehbarer Weltvergessenheit: "Der alternde
Welttheil hat die Grundsäzze der wahren
gesellschaftlichen Ordnung wie aus dem Gedächtniss ver-
lohren" (PSW XII, S. 21). Eben deshalb sieht sich
Pestalozzi auf Selbsterkenntnis als Weg zur Einsicht in

die Grundverhältnisse menschlicher Existenz
verwiesen. Er nimmt die neuzeitliche Zugangsweise
einer Autodiagnose auf, welche dem autobiographischen

Bekenntnisverfahren vorangeht: Gegenüber

einer grundlos wie transzendental obdachlos

gewordenen Gesellschaft setzt er die individuelle
Erinnerung, weil allein diese den Grund der Wahrheit

verbürgen kann. Im Durchgang durch die eigene

Erfahrungswelt erschliessen sich die
Grundbestimmungen humaner Verfasstheit, wobei diese

innerweltlich konstituiert ist. Darin zeigen sich

Übereinstimmung und Differenz zu vergleichbaren
Versuchen: Pestalozzi folgt dem Weg der
Subjekterkenntnis, der bei Augustinus einsetzt, über
Descartes, Montaigne, Pascal und La Rochefoucauld hin

zu Rousseau führt. Aber er vertraut weder einer
Transzendenz, die das Göttliche in der individuellen
Lebensgeschichte sichtbar macht, noch teilt er den
in Rousseaus 'Bekenntnissen' betriebenen Kult des

Einzigartigen in Gestalt eines Selbstprojekts: "Einzig

und allein ich" (Rousseau 1955, S. 7). Schon die

Exposition der 'Nachforschungen' steht dem konträr

gegenüber: Nicht ein einziger, sondern zwei

von unterschiedlichem Stande suchen die Wahrheit,
aber beide scheitern: "Wir meinten es beide gut - -
Und wir irrten beide. (PSW XII, S. 5).

Die entscheidenden Differenzen zur zeitgenössischen

Subjektivitätsdebatte deuten sich in diesem

Eingeständnis des Irrtums, dann in der Absage an
ein transzendentales Ich an, welche in Pestalozzis

Bezug auf zwei empirisch beschriebene Subjekte
liegt; dies verstellt auch den Zusammenhang zu

Kant. Die existentielle Einsamkeit des Einzelnen,
gegeben durch seine soziale Stellung, erfahren vor
allem im Irrtum, der keine Gemeinsamkeit erlaubt,
lässt sich weder hintergehen, noch bietet sie eine
Chance zur Wahrheit oder zum Glück. So paradox
dies nämlich klingt, der methodische Zweifel des

Subjekts bleibt methodologisch unbegründet und
somit ohne transzendentalen Schutz. Seine Suche

nach Wahrheit hat allein einen existentiellen
Grund. Sie geht auf unsere Not zurück, auf das
Leiden des Subjekts, das seinem Wissen doch Sicherheit

geben will. Es entsteht aus der Spannung, dass

einerseits "der Mensch [...] durch die Unbehülflich-
keit seines thierischen Zustandes zu Einsichten"
(kommt), dass andererseits sein eigenes
"Wohlwollen" ihn in die Lage versetzt, sich in seinem In¬

nersten zu veredeln, zur Liebe zu finden, auch

wenn es nicht minder "sinnlich und thierisch"
begründet ist" (PSW XII, S. 8).

II. Ein Feld der Möglichkeiten

Die
'Nachforschungen' versuchen, die Bestim¬

mungsgründe aufzudecken, welche für unser

Handeln massgebend werden. Doch in

seiner Wühlarbeit findet das Pestalozzische Ich in
den historisch verfügbaren diskursiven Materialien
wie in den durch diese wiedergegebenen wirklichen

Verhältnissen keine Gewissheit, sondern allein
Mehrdeutigkeit. Diese hat nicht nur mit möglichen
Diskontinuitäten zu tun, sondern auch damit, dass -
wie man modern formulieren würde - mit unerwarteten

und sogar unerwünschten Nebenwirkungen
gerechnet werden muss. Damit bleibt nur die Suche

nach Möglichkeiten, freilich auch nach den Grenzen,

innerhalb welcher das eigene Tun, auch die

eigene Bildung des Menschen, in Gang kommen
könnten.

Worin könnte aber die Bedingung dieser
Möglichkeiten liegen? Pestalozzi entdeckt, methodisch
in überraschender Nähe zu Hegels Denken, wie eine
Dialektik die Entwicklung vorantreibt. Das Spiel mit
These und Antithese wirkt als bewegendes
Moment: Die Natur bewirkt noch, dass sie uns zur Ver-

sittlichung "einlenkt" (PSW XII, S. 40); sie stellt uns

vor Möglichkeiten, doch bin ich "thierisch verdorben,

ehe ich menschlich gebildet. [...] und ich

schmiegte mich nur durch das Elend seiner Folgen
gebeugt ins Joch des bildenden gesellschaftlichen
Lebens" (PSW XII, S. 46). Darin klingt eine sozialisa-
tionstheoretische Annahme an, die sich auf Helveti-
us stützen liesse und von Pestalozzi im 'Fragment
über den Stand der Natur und der Gesellschaft'
erprobt wurde (PSW IX, S. 208). Aber diese kann nicht
standhalten, wie Pestalozzi aus den von ihm intensiv

verfolgten Debatten über Freiheit und Notwendigkeit

schliesst, wobei ihn besonders Mendelssohn,
Seile und Jacobi inspirieren. Problemtheoretisch
spitzt sich dies noch in einer Weise zu, die Kant
moralphilosophisch in der Frage fasst, wie sich die Freiheit

bei dem Zwange kultivieren lasse, dem wir als

Folge unserer ungeselligen Geselligkeit notorisch

ausgesetzt sind - wenn nicht alle Freiheit von
solcher zivilisatorischer Leistung abhängt, der wir uns,

so Pestalozzis Vorbehalt, ohnedies blind fügen müssen:

"Also ist der Mensch, was er ist, durch den

Zwang und die Mühe, durch die er dahin gebracht
wird, in seinen wesentlichsten Angelegenheiten
anders zu empfinden, zu denken und zu handeln, als

er ohne Zwang und Mühe empfinden, denken und
handeln würde. Es ist aber offenbar, wenn der
gesellschaftliche Mensch sich ohne diesen Zwang
selbst überlassen würde, so würden alle Bande der
Welt aufgelöst, und namenloses Elend würde wie
ein Engel des Todes über der zerrütteten Erde

schweben. Indessen muss ich mich dennoch, vermöge

der ersten Grundgefühle meiner Natur, in dieser

NPBI Jg. 6 (2000), H. 2



Lage nothwendig fragen: muss ich also nicht mein
Recht und mein Glück dahin geben, damit die Welt
in einer Ordnung bleibe, von der ich im Grunde
nicht weis, ob sie gut oder böse ist" (PSW XII, S. 58).

Pestalozzi unterläuft aber die Problemstellung sen-
sualistisch, weil er sieht, wie noch die Erfahrung des

Elends wenigstens eine Möglichkeit der Veränderung

gegenüber allen Determinationen eröffnet, in

welcher wir uns dann zur Moralität bilden könnten:
"Aber auch im Kampf der Lügen und des Unrechts
bildet sich unser Geschlecht, und erhebt sich zum
Gefühl ieder Würde, und zum Besiz jeder Kraft, die
in seiner Natur liegt" (PSW XII, S. 49).

Die Dialektik ist somit durchaus offen angelegt,
zumal den historischen Prozess Kontingenzen
durchziehen, die ihrerseits allerdings gegen eine
optimistische Interpretation seiner prometheischen
Grundstruktur sprechen. Endlich gilt daher: Wenn
die von Vico entworfene Vorstellung zutrifft, dass

die Gattung des Menschen Werk ihrer Geschichte

ist, erlaubt uns dies noch lange nicht, sie als ein
Ergebnis vernünftiger Absichten und menschlicher
Handlungen zu begreifen. Im Gegenteil: Menschlich

angesprochene und sogar ausgelöste
Naturbedingungen, endlich auch soziale Tatbestände und
historische Prozesse werden eigenmächtig und

eigengesetzlich wirksam, setzen sich noch gegen die
Intentionen der Beteiligten durch. Damit zeigen
sich die Rahmenbedingungen und die gegebenen
Situationen der menschlichen Gattung als Ergebnis
eines Geschehens in der Vergangenheit, zugleich
aber als strukturell unhintergehbar gültig. Unsere
Geschichte tritt uns in Form von Palimpsesten
entgegen: So wird im gesellschaftlichen Zustand die
Naturebene unserer Geschichte und Existenz gleichsam

abgerieben, eine neue Schicht aufgetragen
und beschrieben. Aber ist das die Wahrheit, die wir
zu erkennen vermögen, welche auch unser Handeln
leitet? Wir wissen um die tieferliegenden
Vorgeschichten, in die wir involviert sind, doch müssen

wir den aktuellen Text lesen, um unsere Situation
zu entziffern. Diese ist wegen ihrer Vorgeschichte
zerrissen, voller Spannungen. Aber gerade darin
eröffnen sich Alternativen, wie jene - als zweiter
Teil zu den 'Nachforschungen' noch angedeutet -
zwischen 'Barbarei und Kultur'. Eine Alternative,
die sich als unerwünschte Folge unseres Tuns
einstellt: "Die Barbarey selber, darin der Mensch lebt,
ist nichts als eine Folge des Strebens seiner Natur
nach Cultur. Der Reiz der Cultur ligt in uns selbst.

Zihl der progressiven Entwiklung. Freiheit, Corruption

sieht Barbary" (PSW XII, S. 247).
Die Alternative birgt mithin Möglichkeiten, enthält

stets neue Aufforderungen: "Alles gesellschaftliche

Unrecht ist in seinem Wesen immer eine Folge
des freien Spielraums den meine thierische Natur,
im gesellschaftlichen Zustand - gegen den Zweck
der gesellschaftlichen Vereinigung findet. Alle
Maasregeln der gesellschaftlichen Ordnung sind
daher nicht anders, als gesellschaftliche Einrichtungen,
diesen Spielraum meiner thierischen Natur, zu Guns¬

ten des gesellschaftlichen Zwecks, einzuschränken"
(PSW XII, S. 14). Indes: Zwar wird objektiv so ein
Möglichkeitsraum für praktische Subjektivität
beschrieben, weil wir uns in einem systematisch
ungeklärten und nicht zu ordnenden Chaos von Notwendigkeit

und Freiheit, von natürlich-instinkthafter
Basis, geschichtlicher Bestimmtheit, Revisionen des

Historischen bewegen, wenn wir uns zum Werk
unserer selbst machen wollen. Das Dilemma der damit
gleichwohl ausgesprochenen Utopie liegt jedoch
darin, dass sie wenig hoffnungsvoll stimmen kann.
Unvermeidlich unterliegt die menschliche Gattung
einem Prozess der Denaturierung, die zu einer Art
zweiter Geburt führt - hier folgt Pestalozzi Rousseau.

Aber diese Vergesellschaftung kostet den
Menschen den Preis der Humanität: "Bald hängt er
allgemein von der Willkür der Gewalt ab, die immer
nur darnach trachtet, unser Geschlecht auf den Ruinen

seiner zertrümmerten Selbstständigkeit, als ein

neugeschaffenes, menschheitsloses und
menschheitsleeres Wesen - blos zu regieren, demselben alle

Kraft und alles Recht seiner Natur zu rauben, und
dann wann dieses geschehen, in ihm die also

erniedrigte Menschheit zu beglükken und begnaden"
(PSW XII, S. 27). Am Ende bleibt sogar offen, ob so

nicht die Bedingungen noch ausgelöscht werden,
welche uns eine Vergewisserung über uns selbst
erlauben - in der Systematik des Gedankengangs ist

eine solche Möglichkeit angelegt.
Damit erschliesst sich endlich die Konstellation,

in der moderne Subjektivität eingeschrieben,
genauer: von den Subjekten selbst ausgesagt werden
muss. Angeregt durch Iselin oder sogar durch Forster

(vgl. Krauss 1978, S. 103f.) liegen Neuartigkeit
und Erkenntnisfortschritt der 'Nachforschungen'
Pestalozzis darin, dass er den Diskurs, der die ganze
Gattung ins Auge fasst, und jenen, der - wie etwa
bei Locke - das Individuum zum Thema macht,
analytisch trennt und theoretisch dann wieder
verknüpft. Explizit benennt er dies als sein eigentliches,

erfahrungsgegründetes Problem, wenn er am
"Übergang zu dem Wesentlichen" seines Buchs als

Leitfrage festhält: "Ich gieng iezt weiter und fragte
mich: aber warum ist es also? Warum geht mein
Geschlecht im Jammer der Rechtlosigkeit und im Elend

innerer Entwürdigung dahin, in dessen einzelne
Menschen sich zu einer merklichen Höhe bürgerlichen

Wohlstands und sittlicher Veredlung erheben.
Hier muss ich Licht finden, oder der Eindruck, den
der Gang meines Lebens auf mich gemacht hat,
bleibt bis an mein Grab ein Chaos vor meinen
Augen" (PSW XII, S. 57). Damit legt er sein Interesse
fest: Systematisch wechselt Pestalozzi mit dem Blick
auf das Individuum die Perspektive von der Anthropologie

zu der einer Genealogie des Subjekts in den
konkreten, empirischen Bedingungen seiner
Subjektivität. Er stellt also tatsächlich die Frage nach
den "Quellen des Selbst", freilich mit der Pointe,
dass dieses Selbst sich in begrenztem und gefährdetem

Ausmass noch selbst erzeugt.
Dabei bleibt Pestalozzi gegenüber emphatischen

NPBI Jg. 6 (2000), H. 2



Vorstellungen von Subjektivität skeptisch. Wie

Montaigne sieht er die Unbeständigkeit des

Subjekts, erkennt noch eine Zerrissenheit, die Pascals

"le moi est haïssable" gleicht (vgl. PSW X, S. 231).

Dessen theologischer Wendung folgt er freilich
nicht, sondern untersucht die Möglichkeit der

Selbstüberwindung innerweltlich, nicht zuletzt im

Blick auf ihre natürlichen Bedingungen. Es geht ihm

um die Bedingung der Möglichkeit des empirischen
Subjekts, da es aus seiner Haut kaum herauskommen

kann, unabhängig ob diese natürlich gegeben
oder gesellschaftlich erzeugt ist.

Formal gilt sein Interesse also, um Peter Bürgers
Begriffsvorschlag aufzunehmen, dem Feld der
Subjektivität (vgl. Bürger 1998, bes. S. 217ff.). Er zielt
auf die Möglichkeitsräume des Subjekts (vgl.
Tröhler 1999b, S. 149), wobei er diese nicht statisch

erfasst, sondern - modern gesprochen - einerseits
in der Interferenz unterschiedlicher historischer,
natürlich und sozial bedingter Dynamiken. Hierin

liegt eine historisch sich ausbildende konkrete
Wirklichkeit des menschlichen Subjekts, die es selbst

auszufüllen hat, ohne doch über die Bedingungen
seines Handelns verfügen zu können. Wie Augustinus

und Descartes schon lehren, muss das Subjekt
sich gegenüber diesen selbst feststellen; jener
beschreibt dies als einen inneren Gang durch die eigene

Erfahrung zur Erkenntnis der göttlichen
Bestimmtheit, dieser will ihn methodisch durch das

vernünftige Verfahren kontrolliert wissen. Pestalozzi

bleibt hier zurückhaltend: Zwar hält ein
solcher erst biographisch, dann erkenntnistheoretisch
vermittelter Blick den Ort des Subjekts fest und

eröffnet ihm die Möglichkeit der Selbstüberschreitung.

Im Moment seiner Selbstidentifikation wird es

seiner in ihm angelegten Transzendenz gewahr, so

dass das neuzeitliche Motiv selbstnormierender

Subjektivität, der Autonomie als Fundament des

Projekts der Humanität virulent werden kann. Die

berühmte, vielzitierte Formulierung der
'Nachforschungen' hält daran fest, erkennt aber zugleich die
Unentschiedenheit im Status des Subjekts: "Soviel
sähe ich bald, die Umstände machen den Menschen,
aber ich sähe eben sobald, der Mensch macht die
Umstände, er hat eine Kraft in sich selbst, selbige
vielfältig nach seinem Willen zu lenken. So wie er
dieses thut, nimmt er selbst Antheil an der Bildung
seiner selbst, und an dem Einfluss der Umstände,
die auf ihn wirken. Ich suchte iezt dieses Gemisch

von Zufall und Freiheit, welches das Geschick meines

Daseyns auf Erden zu seyn scheint" (PSW XII, S.

57).

Solche Unentschiedenheit bedeutet andererseits,
dass Pestalozzi zugleich mit den Verheerungen zu

tun hat, die dem menschlichen Subjekt widerfahren,

wenn es den Versuch der Selbstüberschreitung
unternimmt. Die dem Subjekt mögliche Transzendenz

kann es zu Gott finden lassen, macht es

möglicherweise auch zu einem Teufel. Darin liegt wenig
Optimismus, im Gegenteil. Angesichts der Verwüstungen,

die wir durch unser eigenes Tun anrichten.

scheint es eher unwahrscheinlich, dass wir noch zu
dem animalisch möglichen Mitleid in der Lage sind,
das Pestalozzi in unübersehbarer Anspielung auf
Rousseau postuliert.

III. Das gekränkte Ich

Dem
Feld der Möglichkeiten korrespondiert

eine Offenheit der subjektiven Situation, in

der zunächst allerdings die Voraussetzung
der Würde des Menschen anklingt, die in der
Renaissance schon Pico geltend macht: Aus der in

jeder Hinsicht offenen Situation erschliesst Pico den

für den Menschen charakteristischen Zwang zur
Entscheidung einerseits, zum Selbstentwurf
andererseits: "Wir sind geboren worden unter der

Bedingung, dass wir das sein sollen, was wir sein

wollen" (Pico 1997, S. 13). Dem Argument folgt
Pestalozzi, wenn auch mit einiger Skepsis. Der Mensch

habe nämlich "eine Kraft in sich selbst, den Gedanken

herrschen zu lassen über den Instinkt. Er kann
aber im Gebrauch dieser Kraft von dem doppelten
Gesichtspunkt, entweder dessen, was er soll, oder
dessen, was er gelüstet, ausgehen" (PSW XII, S. 40).

Wir stehen vor der Alternative, wobei wir hilflos der

Entscheidung überlassen sind, allzumal wir unseren

eigenen Täuschungen verfallen. Denn "das
Menschengeschlecht ist in Sachen, die seinen Tisch

ändern könnten, nicht ehrlich, selten ist es der
Mensch" (PSW XII, S. 62); hinter diesem Gedanken
könnte Pascals Einsicht stehen: "Der Mensch ist

lediglich ein Wesen voll natürlichen Irrtums, und dieser

ist ohne die Gnade unüberwindlich. Nichts zeigt
ihm die Wahrheit. Alles täuscht ihn" (Pascal 1987, S.

39). Damit wird das Vertrauen in die Aufklärung,
wird die Hoffnung auf Vernunft hinfällig, wenn
man sie mit der Empirie der menschlichen Verfassung

konfrontiert: "Der Mensch ist rechtlos, und

zerrüttet, weil er sich aus Wahrheit und Recht

Nichts macht. Aber er findet Wahrheit, wenn er
Wahrheit sucht. Er hat ein Recht, wenn er eines will.
Der Mensch ist durch seinen Willen sehend, aber
auch durch seinen Willen blind. Er ist durch seinen

Willen frei und durch seinen Willen Sklav. Er ist

durch seinen Willen redlich, und durch seinen Willen

ein Schurke" (PSW XII, S. 62). Die Ambivalenz
der Moderne reicht mithin in das Subjekt hinein;
dessen Freisetzung, seine Aufklärung reicht nicht
hin, weil sie seine desaströse innere Konstitution
nicht beseitigen können. Wir sind keineswegs das

einheitliche, von Descartes bis Kant gedachte
Vernunftsubjekt, sondern wie bei Montaigne einer Plu-

ralität von Erfahrungswelten ausgesetzt, die
ineinandergreifen, so dass uns Pascals Zweifel am Ich

leiten muss.
Im Feld der Möglichkeiten kann das Subjekt sich

selbst bestimmen. Es muss dieses sogar, weil ihn dazu

seine Naturkraft veranlasst. Aber eben darin
wird es schon gekränkt. Denn die von der Philosophie

der Aufklärung ausgesprochene Erwartung,
dass wir nicht nur die Natur erkennen, sondern die-

NPBI Jg. 6(2000), H.2



se uns unterwerfen könnten, wird zutiefst
enttäuscht. Die Natur bleibt uns, als Hypothek einer
Subjektivität, welche die Distanz zum Objekt nicht
herzustellen vermag, weil dieses in ihm bleibt;
Freuds Einsicht in die triebhafte Grundstruktur des

Menschen deutet sich an. Das menschliche Subjekt
sieht sich nämlich im Besitz einer Macht, der es doch

ausgesetzt ist: Im Naturzustand quält uns die
Triebhaftigkeit, im gesellschaftlichen Zustand scheinen

wir zunächst Freiheit zu gewinnen. Aber: "Im
bürgerlichen Leben ist alles Thun und Lassen des
gesellschaftlichen Menschen ein ewiges Haschen nach

Selbstständigkeit - freilich ein ohnmächtiges, und
fast immer mit der Kränkung des Fehlgreifens
gebrandmarktes Haschen" (PSW XII, S. 27). Darin liegt
eine zweite Provokation, die sich gegen den
Anspruch richtet, im gesellschaftlichen Zustand
Autonomie zu verwirklichen. Wir müssen dies versuchen,

erzeugen damit aber - um noch einmal Freud zu
bemühen - notorisch Fehlleistungen. Endlich aber
werden wir Opfer der Mächte, die wir riefen, um
unsere Herrschaft zu sichern. Damit spricht Pestalozzi

eine dritte Provokation aus: Der gesellschaftliche

Zustand kann nicht als Ergebnis freier Vereinbarung

autonom handelnder Subjekte gelten; die
Vertragsverhältnisse wie ihre rechtlichen Formen,
welche der Gemeinschaft zugrunde liegen, sind

ungeklärt und unzuverlässig, schlimmer noch: hier
entstehen Mächte, die sich gegen die Subjekte richten.

Indes: Wenn wir Opfer der Mächte sind, könnte
dies darin gründen, dass wir sie unzureichend der

gesellschaftlichen Kontrolle unterworfen haben.
Doch Pestalozzi deckt eine strukturale Qualität der
Macht auf, die mit ihrer Eigenständigkeit und

Eigendynamik einhergeht. Wenn auch unentschieden

bleibt, ob es um eine Naturerscheinung im

strikten Sinne oder um eine zur Naturhaftigkeit
pervertierte soziale Wirklichkeit geht, eignet der
Macht offensichtlich doch selbst eine Naturdimension

an, der sich die Menschen unterwerfen,
zunächst weil sie ihrer eigenen Naturverfasstheit
nahekommt, dann aber weil sie im gesellschaftlichen

Zustand anonym wirkmächtig wird, in ihrer
Erscheinungsform allerdings als gesellschaftlich
auftritt. "Aber die Neigung der Macht, sich für ein
sittliches Verhältnis auszugeben, ändert die wahre Lage

ihres Verhältnisses gegen das Volk nicht, und
wann das Personale der Macht diese Neigung, von
innerer Unsittlichkeit gereizt, nur für eigenen
Vortheil nähret, und sie nur zum Dekmantel ihrer
bürgerlichen Gesezlosigkeit und ihres gesellschaftlichen

Unrechts braucht, so thut sie hierin nichts
anders, als was der Wolf und der Fuchs, wann sie

könnten, auch thun würden" (PSW XII, S. 16). Ein

Vorbehalt könnte hier gemacht werden: Dieser
Verdacht einer Dinghaftigkeit der Macht könnte noch

auf eine fehlerhafte Lektüre zurückgehen, die
einen metaphorischen Begriff der Macht verwendet,
wo sie die personalen Akteure meint. Doch nur wenig

später bestätigt Pestalozzi den Verdacht, wenn
er die Einsicht festhält: "Das Eigenthum regiert im¬

mer besser als der Mensch" (PSW XII, S. 25).
Offensichtlich bedeutet dies, dass die gesellschaftlichen
Verhältnisse selbst versteinern, um als höhere
Gewalt daherzukommen.

Diese Situation einer Offenheit, die sich doch ver-
schliesst, die dem Subjekt Freiheit einräumt, es zur
Selbstständigkeit auffordert und sie ihm zugleich
verweigert, eine Situation endlich, in der Subjekt
sich mit seiner Welt auseinandersetzt, um von dieser

übermächtigt zu werden, berührt seine seelische
Verfasstheit. Systematisch gesehen bedeutet dies zu
allererst, dass Pestalozzi keine Anthropologie
entwirft, die einen substantiellen Begriff des Menschen

festlegen will. Im Gegenteil greift er der Vorstellung

von Marx vor, nach welcher das menschliche
Wesen in "seiner Wirklichkeit das ensemble der
gesellschaftlichen Verhältnisse" sei (Marx 1845/
1969, S. 6), realisiert in der Praxis des gesellschaftlichen

Lebens (vgl. a. a. O., S. 7): "Der Mensch wird
durch alle Vortheile und durch alle Nachtheile des

gesellschaftlichen Zustandes genau auf eben die
Art modificirt, wie ihn die Vortheile oder Nachtheile
des Natureinflusses selber modificiren" (PSW XII, S.

91, vgl. auch PSW IX, S. 208). Dabei wird er zunächst
Opfer der Gewohnheit, die an Stelle seiner Natur
tritt; "das schlichte Wandeln im ewig gleichen
Berufspfad, muss ihm werden, was ihm sein Instinkt
war" (PSW XII, S. 93). Wobei er sich den Verhältnissen

fügt, somit Opfer einer Korruption wird, die er
doch ihrer Vorteile wegen wünscht - Pestalozzis

Figur erinnert an Piatons Höhlengleichnis: "Es ist also
mitten in den Einschränkungen meiner gesellschaftlichen

Bildung dennoch mein thierischer Vortheil,
folglich auch ein thierischer Wille, dass die Verhältnisse

fortdauern, ohne deren Daseyn ich die
Vortheile derselben nicht geniessen könnte. Wenn also
schon die Grundlage meiner gesellschaftlichen
Bildung wesentlich eine auf thierischen Zwang
gegründete Einschränkung meiner Naturfreiheit und
ihrer ganzen Wonne ist, so ist es gleich wahr, die
Erfahrungen meines Lebens führen mich immer mit si-

cherm Schritt dahin, den Folgen meines thierischen
Zwangs, durch meinen Willen selbst Dauer zu
verleihen" (PSW XII, S. 59f.). Solcher Gewohnheit steht
gegenüber, dass die so berührte Verfasstheit als

Wahrheit und Recht zu begreifen ist, weil sie den
historisch, gesellschaftlich und kulturell gegebenen
Modus unserer Existenz bestimmt: "Also habe ich in
mir selbst eine thierische Wahrheit, das ist, ich habe
in mir selbst eine Kraft, alle Dinge dieser Welt als

ein für mich selbst bestehendes Thier anzusehen.
Ich habe eine gesellschaftliche Wahrheit, das ist, ich
habe eine Kraft, alle Dinge dieser Welt, als ein mit
seinem Nebenmenschen in Vertrag und Verkomm-
nis stehenden Geschöpf anzusehen. Ich habe eine
sittliche Wahrheit, das ist, ich habe eine Kraft, alle
Dinge dieser Welt unabhängig von meinen thierischen

Bedürfnissen und von meinen gesellschaftlichen

Verhältnissen gänzlich nur in dem Gesichtspunkt,

was selbige zu meiner innern Veredelung
beitragen, ins Auge zu fassen" (PSW XII, S. 67).

NPBI Jg. 6 (2000), H. 2



Doch was bedeutet dies? Mit dieser dreifachen
Wahrheit erfährt sich das Subjekt der Heteronomie
seiner Verhältnisse ausgesetzt. Es ist nicht bloss ein

doppelt bestimmtes Wesen, wie die philosophische
Anthropologie mit ihren unterschiedlichen
dualistischen Konzeptionen von Natur und Geist, Physis

und Psyche, später Anlage und Umwelt annimmt.
Die Lage ist kompliziert, nicht bloss, weil mit drei
zudem noch dynamischen Bestimmungsmomenten
zu rechnen ist. Vielmehr sieht Pestalozzi ein zerrissenes

Subjekt, unsicher schwankend. Pascals Schilfrohr

vergleichbar (vgl. Pascal 1987, S. 103). Unsere

Bestimmtheit durch Natur, Gesellschaft und uns
selbst versetzt uns in einen Zustand nahe der Trance:

"Die Widersprüche die in meiner Natur zu liegen
scheinen, finden in der dreifach verschiedenen Art
alle Dinge dieser Welt anzusehen, deren meine Natur

fähig ist, allgemein ihren Aufschluss [...]. Diese

Widersprüche sind nicht anders, als das Schwanken
meiner Selbst zwischen mir selbst als Werk der
Natur, und als Werk meiner selbst, zwischen meinen
thierischen Ansprüchen und dem Recht meines
Gewissens. Der gesellschaftliche Mensch lebt und
schwebt als solcher ganz in diesem Schwanken"
(PSW XII, S. 129). Deshalb wird der konkrete, subjektive

Mensch machtlos, verliert seine Hoffnung und
die projektive Kraft, in der seine Würde gründet:
"Das Gefühl meiner rechtlosen unsichern Lage im

gesellschaftlichen Zustand, tödtet alle Grundlagen
des menschlichen Geistes, durch welche die Veredlung

der Natur allein möglich gemacht wird" (PSW

XII, S. 20). Die sentimentale Grundlage nicht nur
aller Moralität, sondern aller Kultur, der moral sense,
wie ihn die schottischen Moralphilosophen auch
ihren ökonomischen Entwürfen zugrundegelegt
haben, zerbricht an den Enttäuschungen, welche
das gesellschaftliche Leben selbst beschert.

Worin aber erkennt sich das Subjekt? Pestalozzi

nimmt zweierlei auf. Einmal könnte man erneut
Pascal vermuten: "Unsere ganze Würde besteht also

im Denken. Daran müssen wir uns wieder
aufrichten und nicht an Raum und Zeit, die wir nicht
ausfüllen können. Bemühen wir uns also, gut zu
denken: das ist die Grundlage der Moral" (Pascal

1987, S. 103). Aber während Pascal noch auf der
Suche nach der Vernunft ist, bewegen Pestalozzi die

von Rousseau gesäten Zweifel. Er nimmt daher die

Figuren des Zeitalters der Sentimentalität auf, weil
diese sich besser in eine empirisch angelegte
Anthropologie fügen, die ihr Augenmerk auf die
konkrete historische Situation richtet: "Erkenne
dich selbst und baue das Werk deiner Veredlung auf
inniges Bewusstseyn deiner thierischen Natur, aber
auch mit vollem Bewusstsein deiner innern Kraft,
mitten in den Banden des Fleisches göttlich zu
leben" (PSW XII, S. 125). Die Möglichkeit, Subjektivität

zu erkennen, gründet in unserem Gefühl, in

unserer Fähigkeit des Mit-Leidens, das freilich ein
Leiden an uns selbst ist.

Aber dies genügt noch nicht. Denn unsere dreifache

Bestimmtheit führt in ein Problem mit uns

selbst, das Literatur und Philosophie der Neuzeit
mit dem Begriff der Aufrichtigkeit, moderner: als

Authentizität bezeichnet haben (vgl. Trilling 1983).

Wenn wir jedoch uns unserer Bestimmtheit nicht
sicher sein können, bleibt unentschieden, wie sich

äussere Bedingungen und innerer Raum zueinander

verhalten. Wo aber sind wir dann bei uns? Wo
sind wir wirklich selbst, können unser Ich

glaubwürdig aussprechen? Wo gibt es den Grund unserer
moralischen Entscheidungen? Pestalozzis Konzept
schliesst insofern einen allein seelischen, unberühr-
baren Ort der Moralität im Subjekt aus. Darin eröffnet

sich die entscheidende Fragestellung seiner
Theorie der Subjektivität, weil er Naturkausalität
und deterministische Bedingungen nicht ausschlössen

kann, gleichwohl die Möglichkeit von Subjektivität

bewahren möchte, ohne in die Vorstellung von
einem transzendental gedachten Subjekt einerseits,
in die Konstruktion blosser Willkür andererseits fliehen

zu wollen. Hier vollzieht er offensichtlich den
Bruch mit der neuzeitlichen Theorie, die ihm
unzureichend erscheint. In der Formel des "Erkenne dich
selbst" verrät Pestalozzi, dass er auf eine Überlegung

des antiken Denkens zurückgreift. Worin
könnte das treibende Motiv für diese Abkehr von
neuzeitlichen Perspektiven zugunsten einer am Ende

sokrateischen Einstellung liegen? Schon Rousseau

hatte deutlich gemacht, dass die neuzeitlichen
Vorstellungen von der Autonomie des Subjekts und
die mit dieser verbundenen moralischen Ansprüche
eine hinreichende Ethik nicht begründen können;
für den Genfer Bürger waren sie kontaminiert
durch ihre Verbindung zu einer Gesellschaft, die
sich als aufgeklärte gab, aber der eigenen
Aufklärung nicht standhalten konnte. Deshalb schien

der Rückgriff auf die Antike und ihr moralisches
Ideal unvermeidlich. Pestalozzi folgt dem, einerseits
weil er dem Rousseauschen Befund zustimmt,
andererseits aber weil er so das Konzept der Aufklärung
von Aufklärung radikalisieren kann. Er stimmt der
Kritik an den herrschenden Zuständen zu, zunächst
in Bezug auf die alte, überkommene Ordnung,
dann mit gleicher Schärfe im Blick auf die nachrevolutionäre

Situation, um dann das kritische Verfahren

auf Dauer zu stellen. Die Nachforschungen werden

Grundprinzip einer Vergewisserung des

Subjekts über sich selbst; Identität wird zu einem

ständigen Prozess der Selbstsuche und Selbsterklärung.

Paradoxerweise eröffnet er also mit Rückgriff

auf die Alöten den Weg in eine moderne
Reflexionstheorie des Subjekts, weil er nämlich
angesichts der prekären, kritischen Situation des

Subjekts mit der Formel des "Erkenne dich selbst"
festhalten kann an der Grundidee der Kritik.

IV. Sorge um sich selbst

estalozzis Subjektverständnis ist in die Nähe
der Vorstellungen gestellt worden, die Fichte,
Kant und Schiller entwickelt haben (vgl.

Tröhler 1996, S. 223). Doch finden für Pestalozzi die

NPBI Jg. 6(2000), H. 2



selbstreflexive Konstitution des Subjekts und die
ebensolche Bestimmung des moralischen Handelns
nicht bloss unter prinzipiell unentschiedenen
Bedingungen statt, über welche das Subjekt nur tendenziell

zu verfügen mag, sondern in einen stets prekären

Status mündet. Es spürt den Nachhall der Natur
in sich, die es in Gesellschaft trieb, ohne durch diese

zivilisiert zu werden; es ist der Gesellschaft
unterworfen, die es doch korrumpiert und zu einer
Bestialität des Sozialen gebracht hat. Es will zur Mora-
lität schreiten, findet dafür aber keinen rechten
Grund.

Nichts ist nämlich mehr verbürgt. Es gibt keine

gültige Ethik, es gibt keine Institution, welche nicht
schon längst desavouiert, weil nämlich korrupt ist.

Noch die Formen und Inhalte des Rechts sind strittig
geworden. Aber auch das Subjekt und seine Subjektivität

sind nicht mehr verbürgt; sie müssen
erschlossen und erarbeitet werden. Das antike Konzept

der Selbstsorge, wie es das "erkenne dich
selbst" praktisch darstellt, bietet offensichtlich
einen dreifachen theoretischen Vorteil (vgl. zum
Folgenden: Foucault 1993): Einmal vollzieht es keine

Trennung zwischen Ich und Welt. Das Subjekt trägt
Sorge um sich innerhalb der lebensweltlichen
Bedingungen, welchen es angehört und in die es

involviert ist; bei allen Kontingenzen historischer
Entwicklungen ist es mit diesen Weltzuständen verbunden,

die seine eigenen werden, so dass es sich nicht

gegen sie stellen kann. Es muss sich in ihnen finden.
Andererseits wird es durch seine Praxis stets mit
ihnen verwoben, so dass die Selbsterzeugung mit
dem geschichtlichen Prozess einhergeht. Endlich
aber bewegt es in seinem Durchgang durch diese

Welt das Motiv, in dieser zu sich zu kommen. Die

Sorge um sich selbst verlangt also nicht nur den

Umgang mit der eigenen Natur, dem Körper, der
Sexualität. Sie hat vielmehr den - in Piatons 'Alkibia-
des' hervorgehobenen - sozialen Sinn, durch diese

praktische Selbstbeziehung im Medium der Welt
die Beziehungen des individuellen Subjekts mit
seiner Gemeinschaft, vielleicht auch mit der Gattung
herzustellen. Insofern ist sie politisch, so dass Pestalozzi

das Projekt der Aufklärung gerade in diesem

Rückgriff auf eine antike Vorstellung wiederhergestellt

sieht.
Die Möglichkeit zur Selbstsorge beruht also auf

einer der natürlichen Verfasstheit nahen Fähigkeit,
die instinkthaften "ersten Bedürfnisse unserer
Natur" (Zurbuchen 1999, S. 176) und deren zum
Wohlwollen führende Befriedigung in einer "Art des Be-

wusstseyns, des wirklichen Daseyns eines solchen

Zeitpunkts" (PSW XII, S. 72) vorstellen zu können.
Freilich handelt es sich dabei um ein vorrationales
Bewusstsein, das auf eine höhere Stufe gebracht
werden muss, die durch die Erfahrung verlorener
Unschuld und des Verderbens bestimmt ist. Als
Auslöser für diese Einsicht wirkt das Leiden des
Menschen an sich selbst: Wir leiden an den verlorenen
Möglichkeiten der Natur, an der Korruption, der wir
durch den gesellschaftlichen Zustand ausgesetzt

sind; sie lösen Empörung in uns aus: "Das Gefühl
des Unrechtleidens ist der Boden, aus dem der Be-

grif des Rechts im menschlichen Geist entkeimet"
(PSW XII, S. 75). Das geschieht nicht frei von Dramatik,

weil die Subjekte sich so ihrer animalischen
Triebhaftigkeit durchaus überlassen müssen, ehe sie

in sich selbst das Bedürfnis entwickeln, sorgfältig
mit sich umzugehen. "Der Mensch muss Teufel werden,

das heisst, er muss ein sich selbst und seine
Nebengeschöpfe verheerendes Geschöpf werden,
wenn er das Bedürfnis der inneren Achtung seiner
selbst in sich selbst erstikt. Dieses Bedürfnis der
inneren Achtung unser selbst ist nicht unsere Natur,
und der Tribe der Seibsterhaltung und Selbstvervollkommnung,

die Eigenliebe und Selbstsorg sind erste

Bedürfnis unser <Natur> Existenz im Stand der Natur

und bleiben darum ewig Stimmung unserer
Existenz in den künstlichen Stand der Societet"
(PSW IX, S. 221).

Das Feld der Subjektivität auszuloten, verlangt
jedoch mehr. Einmal muss begriffen werden, dass es

um einen praktischen Prozess geht, der nicht
objektivistisch verkürzt werden darf. Dass der Mensch
Werk seiner selbst ist, will Pestalozzi nicht - um die
antike Differenz aufzugreifen - poetisch, auf das

zweckmässige Produkt reduziert verstanden sehen.
Seine Leistung liegt darin, Sittlichkeit aus Freiheit
als praktischen Lebensprozess zu begreifen. Zum
anderen tritt in einer gleichsam kommunikativen
Sphäre dieser Praxis ein semiotischer Prozess hinzu,
in welchem wir dieses Leiden entschlüsseln. Pestalozzi

legt eine zeichentheoretisch interpretierte
Theorie der Sorge um sich selbst vor, in der für die
Selbstkonstitution des Subjekts zur Methode wird,
was der Titel seines Buches sagt: Das Subjekt
erzeugt sich auf dem Wege der Nachforschungen
nach sich selbst, um mit den Anforderungen der
Welt gerecht zu werden: "Ich muss mich als Werk
meiner selbst durch mich selbst zu jeder Vollkommenheit

erheben, der meine Natur fähig ist. Ich

muss mich als Werk der Welt passend machen, für
eine jede Ekke der Welt in die mich mein Loos

wirft" (PSW XII, S. 164). Damit aber setzt es sich im

gesellschaftlichen Zustand einer Entfremdung aus,
die ihm Wohlwollen und Harmonie nur als Zustand
der Unterjochung ermöglicht (vgl. PSW XII, S. 103):

"Der Mensch ist daher im gesellschaftlichen
Zustand, der Beschaffenheit seiner selbst, die der
wirklichen Freiheit seiner Natur wesentlich ist, nicht
theilhaftig. Der gesellschaftliche Zustand kan in
seinem Wesen nicht als ein freier, er muss wesentlich
als ein rechtlicher Zustand angesehen werden. Das

was wir in diesem Zustand Freiheit heissen, ist

eigentlich Nichts weniger als Freiheit, es ist Nichts
weniger als eine reine Folge der Harmonie meiner
Kraft mit meinen Begierden, Nichts weniger als eine
Folge von Umständen, Lagen und Verhältnissen,
durch die ich an sich selbst ein friedliches, gutmü-
thiges und wohlwollendes Geschöpf werden kan.
[...]. Die Grundstimmung der gesellschaftlichen
Menschen als solche ist wesentlich selbstsüchtig"

NPBl Jg. 6 (2000), H. 2



(PSW XII, S. 100).

In der Praxis der Nachforschungen, welche Pestalozzis

'Nachforschungen' als Zeichentheorie der

Subjektivität entwerfen, entziffern wir unsere
Zustände und unsere Verfasstheit. Diese Aufgabe
verlangt eine radikale Reflexivität, die nur
sprachmächtigen Wesen möglich ist, denn "die ganze
Stellung des gesellschaftlichen Lebens ruhet auf
Vorstellungen von Sachen, die im Grunde eigentlich
nicht da sind, das ist, sie ist Representation" (PSW

XII, S. 77). Hier folgt Pestalozzi den Hinweisen, wie
sie Tetens und Herder als sprachphilosophische
Elemente 1772 den anthropologischen Debatten
eingefügt hatten (vgl. Tetens 1966, S. 7): Die Bedingung

der Humanität liegt in menschlicher Sprachfähigkeit,

die zugleich auch in den gesetzlichen
Zustand einführt; der Mensch muss sich in der
verfügbaren Normativität aussprechen, um sich zu
begreifen, aber auch um gesellschaftlich wirksam zu

werden, endlich: um der Übermacht anonymer
Kontrolle zu entkommen: "Aber mit dem Hauch seines

Mundes baut der Mensch seinen Welttheil, und
mit seinem Wort bauet er sich sich selber. Er ist

stumm, er ist ein Vieh. Er redet, er ist ein Mensch
geworden. Urkunde und Misstrauen, Mangel und
Furcht verlieren iezt ihre entsetzliche Allmacht, und
ihr grimmiges Allrecht. Der Mensch erkennt iezt in
seinem Wort den Grund seines Rechts und den
Grund seiner Pflicht. Er hat iezt der bluttriefenden
Freiheit seiner Natur entsagt, gegen sich selbst, und

gegen sein ganzes Geschlecht. Er ist durch sein Wort
Mensch gworden, dem Gesez unterworfen, das in

ihm selbst liegt, und das er sich selber gegeben"
(PSW XII, S. 45).

Die 'Nachforschungen' enthalten insofern ein
ethisches Moment. Sie sind ein Beispiel für den
Modus, in welchem sich das Subjekt findet. Seine

Nachforschungen nach der eigenen Existenz, welche die
Selbstsorge verlangt, führen dazu, Humanität in

ihrem historischen Kontext zu erzeugen. Als
existentielle und existenzstiftende Praxis werden damit
Nachforschungen zu einer dauernden Leistung des

Subjekts, die dieses erst auszeichnen. Nachforschungen

lassen sich als habitualisierte Verhaltensweise
begreifen, die in einer konkreten Lebensform unserem

Werk an uns selbst zugrunde liegt. Die theoretische

Pointe liegt dabei darin, dass das der antiken
Denkwelt entnommene Modell den neuzeitlichen
Denkeinsatz hin zur Moderne überschreitet. In ihm
wird nämlich das kritische Verfahren für das Wissen

um uns selbst zu Grunde gelegt, um dieses vor den
beiden Formen zu bewahren, die es korrumpieren
könnten. Das Wissen des Subjekts muss durch dieses

geschützt werden gegenüber Erstarrung und
Schwärmerei (PSW XII, S. 9). Aber dies kann nur
geschehen, indem das Subjekt in Bezug auf sich in

Bewegung bleibt, indem es also kritische
Nachforschungen betreibt.

Der Epilog der 'Nachforschungen' verrät eine
Dialektik der Aufklärung: Ins Werk gesetzt für den
Fortschritt der Menschheit, die über die Befreiung

des Einzelnen geschieht, wird dieser unabhängig
und schutzlos. Er muss sich nicht bloss entwerfen,
sondern sozialisieren, ohne sich auf sichere Bezugspunkte

stützen zu können. "Der Mensch ist nur
soweit fähig die Widersprüche die in seiner Natur zu
liegen scheinen, in sich selbst aufzuheben, und die
Folgen derselben, die ihn im gesellschaftlichen
Zustand so vielseitig drükken, zu mildern, als er
einsieht, dass dieser Zustand selbst, seiner innern
Veredlung wesentlich entgegen steht, und als seine

Ansprüche seiner thierischen Natur erkennt, und
selbige in soweit verdammt, gegen sich selbst, und

gegen sein ganzes Geschlecht" (PSW XII, S. 161).
Darin spricht sich die Spannung aus, in welcher das

Subjekt sich befindet. Es gilt, wie Peter Bürger einmal

festhält: "Die Moderne hat das Subjekt
hervorgebracht als ein sich doppelt auf sich beziehendes
Wesen, nämlich als Grund aller möglichen Erkenntnis

und als Angst vor der Haltlosigkeit dieses sich

selbst setzenden Grundes. Mit diesem Wesen, das

immer zugleich grandios und hilflos ist, muss der
einzelne leben" (Bürger 1998, S. 95).

Das einzelne Subjekt bleibt insofern stets auf sich

verwiesen, so dass die eigentliche Leistung in der
Zivilisierung und Moralisierung individueller Subjektivität

selbst liegt. Dafür gibt es für Pestalozzi keine
aktuellen Vorbilder, ihm bleibt nur der Rückgriff auf
das Konzept der Selbstsorge, wie es die Alten
gelehrt haben. Trotz seiner ungesicherten Verhältnisse,

trotz der nur geringen Aussicht auf verlässliche

Orientierungspunkte in dieser Welt, trotz aller
Kontingenzen, findet das Subjekt einen Grund in sich

selbst. Im Modus der 'Nachforschungen', wie er der
Sorge um sich selbst entspringt, kann es an sich

selbst arbeiten, zunächst in Erkenntnis seiner Situation,

dann indem es sich zum Werk seiner selbst

macht, in Auseinandersetzung mit seiner eigenen
Natur. Darin bleibt Kritik aufgehoben, freilich
entsteht auch eine Form der zivilisierenden Disziplinierung,

mithin eine "Technologie des Selbst" (vgl.
Foucault 1993, 1995).

V. Die verschwiegene Erziehung

An
den 'Nachforschungen' fällt auf, wie we¬

nig Pestalozzi in diesen sich ausdrücklich
pädagogisch artikuliert (vgl. zuletzt Tröhler

1999b, Oelkers 1999). Sie unterscheiden sich hierin
von den das Thema vorbereitenden Untersuchungen

etwa im Fragment über den Stand der Natur
und der Gesellschaft, aber auch von den Überlegungen

'Über die Entstehung der sittlichen Begriffe',
die nicht nur eine entwicklungspsychologische
Theorie der Genese moralischen Bewusstseins
entwerfen, sondern auch eine anthropologische
Dimension aufweisen, welche den 'Nachforschungen'
nahekommt. Von Erziehung spricht Pestalozzi in
den 'Nachforschungen' jedenfalls ausdrücklich nur
einmal, nämlich im Hinweis auf den Zusammenhang

von Erziehung und Gesetzgebung (PSW XII, S.

126); dass er dies eher abstrakt tut, weit entfernt

NPBI Jg. 6(2000), H. 2



von dem sozialpädagogischen Engagement etwa in

'Gesetzgebung und Kindermord', gibt allen Anlass

zur Vermutung, hier könnte erneut eine Anspielung
auf Sokrates und vor allem auf Piaton liegen. Wie
die 'Nomoi' und die 'Politeia' sollen die
'Nachforschungen' als pädagogisches und zugleich politisches

Werk begriffen werden.
Dennoch erklärt dies noch nicht Pestalozzis

Schweigen zur pädagogischen Frage, die doch stets
sein Anliegen gewesen ist. Indes bleibt ihm keine
Alternative, wenn er nicht in Widerspruch zum
eigenen Gedankengang treten will. Pädagogisch
betrachtet führt dieser nämlich unweigerlich in Para-

doxien.
Die erste besteht schon im Bezug auf das konkrete

Individuum. Die damit entstehende Schwierigkeit

deutet sich immerhin schon bei Rousseau an,
der sich in das Konzept der negativen Erziehung
rettet (vgl. Tröhler 1999b), kompensiert durch das

mehr oder weniger uneingestandene Arrangement
der Dinge, welche als indirekte Erziehung sehr wohl
sozialisatorische Effekte erzeugt. Am Ausgang des
18. Jahrhunderts kann sich demgegenüber die
pädagogische Debatte der Herausforderung kaum
mehr entziehen, welche im Begriff der Individualität

steckt. Als eher unverdächtiger, in manchem
aber den Gedanken der 'Nachforschungen' durchaus

nahestehender Zeuge könnte Forster benannt
werden, etwa mit seiner Kritik an einer Erziehung,
welche Individualität und Selbsttätigkeit des Kindes

zerstöre (vgl. Forster 1791/1958, S. 168f.). Er warnt
noch vor den Gefahren einer pädagogischen
Mechanisierung, die sich auf "vor Kants unsterblicher
Kritik" niederwirft, die ihm als "Tantalsmahlzeit"
und "geschlachtete Humanität" erscheint (a.a.O., S.

168). Damit deutet sich der Weg der pädagogischen
Debatte an, der sich schnell verzweigt in eine radikale

Thematisierung von Individualität im Kontext
der frühromantischen Überlegungen, etwa bei

Friedrich Schlegel und Schleiermacher. Andererseits
macht das neuhumanistische Denken das Argument
von der Individualität des Menschen gegen die
philanthropischen Nützlichkeitserwägungen geltend,
entschärft es aber durch die Perspektive auf
Allgemeinbildung, die sich des Humanen schlechthin
vergewissert.

Das zweite Paradox einer Erziehung unter den

Bedingungen der Moderne besteht darin, dass das

Subjekt seine eigene Edukabilität herstellen muss.
Es muss bereit sein zu einer Erziehung, es muss wollen,

dass es der zivilisatorischen Macht ausgesetzt
wird, sich ihr auch um den Preis nicht nur der
Entfremdung, sondern auch der eigenen Kränkung
aussetzt. Es findet dafür eine Naturvoraussetzung
in sich. Doch selbst diese könnte erschreckend
wirken. Denn weniger der gute Mensch, der den Willen

zur Versittlichung in sich trägt und diesem folgt,
steht am Anfang der Erziehung, auch nicht die
Aufforderung zur Selbsttätigkeit, wie sie wenigstens
die Fichteaner aus Fichtes Lehre ableiten. Nur im

Moment der Geburt könnte diese wirken, aber die¬

ser Augenblick ist zu kurz (PSW XII, S. 71). So stehen
am Anfang aller Erziehung wohl die Erfahrung des

Leidens, dann der Versuch, diesem zu entkommen.
In ihm wirkt eine Instinkthaftigkeit, die schon zu
einer elementaren Reflexivität führt. Insofern gründet

der Anfang unserer selbst in einer Form des

Unglücks, in der wir zu uns kommen, um uns für uns
selbst zu entscheiden.

Das dritte Paradox besteht zwischen dem
Anspruch humaner Utopie einerseits, der eine jede
Erziehung zumindest insoweit verpflichtet ist, als sie

stets dazu beiträgt, den aktuell gegebenen Zustand
hinter sich zu lassen. Andererseits aber findet sie in
diesem Zustand statt, dem sie realistisch verpflichtet
bleiben muss. Einen Nachklang findet dieses Paradox

in der Differenz zwischen Mensch und Bürger,
deren Spannung Rousseau politisch durch den
Rekurs auf den Naturzustand, pädagogisch durch das

isolationistische Arrangement des 'Emile' aufzulösen

versuchte. Pestalozzi erinnert daran, dass die
Natursituation selbst prekär ist und als beschädigte
Naturbasis in uns fortwirkt, eine Erziehung gemäss
der Natur schmerzhaft werden würde. Eine Erziehung

für die Gesellschaft taugt indes ebenso wenig.
So bleibt auch hier nur der Rekurs auf das Subjekt
selbst. Es muss lernen, zu sich zu finden, sich zu
beherrschen, dann moralisch zu handeln.

Am Ende des 18. Jahrhunderts erkennt Pestalozzi
also ein allzugross geratenes pädagogisches Problem

und entwirft für dieses eine eher nüchterne
Perspektive: Die grosse Erziehung des Menschengeschlechts

bleibt fragwürdig, es bleibt nur eine kleine

Erziehung, die dem Individuum in seiner banalen
und alltäglichen Verfasstheit gilt. Dieses muss sich

selbst bilden; es muss noch in seiner Erziehung zu
einem Subjekt werden, das dem eigenen Werkcharakter

gerecht wird, indem es sich in seinen Verhältnissen

nachforscht. Die biographische Entdeckung
als allererste Aufgabe, welche das Subjekt von
Anbeginn zu erledigen hat, ist die Leistung einer
Pädagogik, die nur eine schwache Erziehung zu leisten

vermag. Die eigentliche Bildungsarbeit liegt
beim Subjekt. Ihm ist aufgetragen, dass es in einem
-wie der von Jacobi inspirierte Gedanke Pestalozzis
festhält - "salto mortale auser dich selbst" (PSW XII,
S. 39) springt.

Erziehung kann dabei helfen, doch ist ihr Anteil
eher schmerzhaft. Sie weiss um die damit verbundenen

Leiden, muss diese aber noch fortsetzen, denn -
so hatte sich schon gezeigt - Zwang und Mühe sind
nicht zu vermeiden, soll der Mensch anders als bloss
animalisch empfinden, denken und handeln (vgl.
PSW XII, S. 58). Weder um Peripetie, wie sie seit
Piatons Höhlengleichnis gezeigt wird, noch um eine
zweite Geburt geht es (vgl. allerdings: PSW XII, S.

39), die Identität bleibt - um es paradox zu formulieren

- in ihrer verwickelt heteronomen Bedingtheit

bestehen. Ihre Grundlage findet unsere Mora-
lität historisch und empirisch weder in glücklicher
Wildheit noch im Glück geselliger Verhältnisse. Es

ist eher von der dunklen Seite der Bildung die Rede,

NPBI Jg. 6 (2000), H. 2



die aber doch Bedingung von Moralität bleibt.
Zudem: diese Erziehung, welche Anstrengung und
Belastung bedeutet, muss letztlich von den Subjekten
selbst geleistet werden.

Vor allem: Pestalozzi schweigt gar nicht von der
Erziehung. Sie ist sein Thema, inhaltlich längst
konkretisiert durch den Rückgriff auf das antike Erkenne

Dich selbst, wie es der Sokrates des Piaton in

Erinnerung an den Spruch des Tempels in Delphi
verbindlich gemacht hat. Aber sie wirkt
bedrückend, weil sie eben nur als "Technologie des

Selbst" standhält. Der pädagogische Ansatz ist
nämlich schon dort formuliert, wo Pestalozzi das co-

gito des Descartes und den mit diesem verbundenen

Anspruch desengagierter Welterkenntnis (vgl.

Taylor 1996, S. 262ff.) hintergeht, indem er Selbsterkenntnis

als Bestimmungsgrund jenes elementaren
moralischen Handelns begreift, in welchem sich das

konkrete Subjekt in seiner leiblich-seelischen Ver-
fasstheit bestimmt, sich mithin auf seine empirischen

Lebensbedingungen bezieht, um so eine
Gewissheit zu finden, aus der heraus es sittlich zu
werden vermag. In vergleichbar realistischer Wendung

hatte dies schon Pascal einigermassen nüchtern

formuliert: "Man muss sich selbst erkennen.
Wenn das nicht helfen sollte, das Wahre zu finden,
so hilft es wenigstens dabei, sein Leben einzurichten,

und es gibt nichts Richtigeres" (Pascal 1987, S.

47).
Pestalozzi geht sogar noch einen Schritt hinter

Pascal zurück. Denn er greift auf, wie das antike
Verständnis Selbsterkenntnis begriffen haben wollte,

nämlich jenseits der Unterscheidung von Innerem

und Äusserem, freilich ohne das Ordnungsdenken

aufzunehmen, das für Piaton verbindlich war
(vgl. Taylor 1996, S. 225). Selbstsorge und Einsicht in

die in uns liegende Wahrheit lassen sich dabei nicht
voneinander trennen. Ihre Verbindung wird schon
bald in den 'Nachforschungen' deutlich, wenn er
nämlich die Dynamik des "Erwerbs" diskutiert. Die

Befriedigung der elementaren Bedürfnisse stellt
nämlich den Kern meiner Selbstsorge dar und wird
durch den "Erwerb" realisiert, der "von meiner
Selbstsorge" ausgeht (PSW XII, S. 10). Das meint die

Entstehung von Eigentum, vorrangig aber den Vollzug

einer sozialen Praxis, die selbst zu einem für das

Subjekt massgebenden Moment wird. Es kann hinter

die Sorge um sich selbst nicht zurück, die ihm

auferlegt bleibt. Dass wir uns den gesellschaftlichen
Verhältnissen unterwerfen, lässt sich darauf zurückführen

(PSW XII, S. 19).

Selbstsorge hat mit dem elementaren Streben
nach physischer Erhaltung zu tun. Aber sie
beschränkt sich nicht auf diese. Hier hilft wieder ein
Blick auf Iselin, der in seiner Schrift über Erziehung
ein weiter angelegtes Verständnis von Sorge
entwirft (vgl. Iselin 1882, S. 115f.), das dem später als

notorisch pädagogisch ausgezeichneten Habitus
nahekommt (vgl. Oelkers 1991). Die Sorge schafft
mithin die dispositionellen Voraussetzungen, welche

das Subjekt auch für den unabschliessbaren

Gang seiner Bildung, endlich für sein moralisches
Handeln benötigt. Sie sichert, wenigstens vorübergehend

und für das Individuum, das Wohlwollen,
welches wir für eine moralische Existenz benötigen,
auch und gerade wenn diese ihren Impuls dem
Leiden verdankt. Denn es "ist behagliche Wonne das

allgemeine Ziel meines thierischen und meines
gesellschaftlichen Daseyns auf Erden" (PSW XII, S. 35).

Das Subjekt muss lernen, sich selbst zu beherrschen

und zu kontrollieren. Es muss die Sorge um
sich selbst entwickeln - und kann dies auch
aufgrund seiner natürlichen Verfasstheit, die es so aber
wieder gefährdet. Pädagogische Hilfe kann ihm nur
insofern zuteil werden, als sie ihm ein elementares
Gefühl des Vertrauens verschaffen kann - wenn es

auch nur darauf gründen mag, dass das Subjekt im

Unglück der menschlichen Existenz nicht zusätzlich

gekränkt wird (PS XII, S. 52). Vielleicht kann sie ihm
die Sicherheit bieten, in der seine Bedürfnisse und
sein Wohlwollen als Folge ihrer Befriedigung
ausgeglichen sind. Vorrangig aber bleibt die Aufgabe, das

Zutrauen zu sichern, das doch auch Grundlage des

Selbstvertrauens sein könnte. Pestalozzi deutet dies
im Blick auf die legitimen Grundlagen der politischen

Ordnung an, meint aber wohl über eine
psychologische Überlegung hinaus einen Grundsachverhalt

menschlichen Wollens und Handelns in

komplexen und dynamischen gesellschaftlichen
Verhältnissen.

All dies markiert die theoretische Situation am

Ausgang des 18. Jahrhunderts. Ein grosses Jahrhundert

geht da zu Ende, das eine weltgeschichtlich
neuartige Lage geschaffen hat. An seinem Ende öffnet

sich die Neuzeit endgültig zur Moderne, für die
die Französische Revolution als Signatur steht.
Indes: das geschichtliche Datum sollte nicht zu einer
vorschnellen Historisierung verführen. Pestalozzis

'Nachforschungen' machen nämlich mit der Radikalität

des verschobenen Menschenverstandes die
condition humaine zum Thema, wie sie sich erst
zwei Jahrhunderte später in aller Dramatik zeigt:
Das seltsame Zusammenspiel von Determination
und Freilassung, die eigentümliche Spannung
zwischen versteinerten, zur Struktur gewordenen
sozialen Verhältnissen und deren produktiver Dynamik,

die Widersprüche einer Gesellschaft, die
zwischen Naturbedingungen, Ressourcen, Trieben,
am Ende auch Genen einerseits, absolut gesetzter
sozialer Willkür andererseits zerrissen wird, setzt
nun endgültig das Individuum aus sich heraus.

Was die jüngere Sozialphilosophie dabei als Indi-

vidualisierungsprozess beschreibt und zu begreifen
sucht, bleibt freilich hinter dem Reflexionsniveau
zurück, das Pestalozzis 'Nachforschungen' markiert
haben. Vor allem: die Theoreme von der Individualisierung

zeigen kaum auf, wie nun die Zivilisierung
des Individualisierungsgeschehens ins Werk gesetzt
werden kann. Entweder besorgt über einen
vordergründigen Zerfall des Sozialen und deshalb
versucht, diesen durch neue Moralordnungen, gar Fun-

NPBI Jg. 6 (2000), H. 2



damentalismen zu kompensieren, oder gar verliebt
in die Situation der "Kinder der Freiheit", bleibt
unklar, was diese bedeuten könnte. Ob und wie sie

menschlich zu bewältigen wäre, wie in ihr die
Aufgabe der Humanität sich stellt, scheint kaum thematisiert,

jedenfalls nicht auf dem Niveau, das dem

ausgehenden 18. Jahrhundert möglich war. Die

Lösungen bleiben eher, um Forster aufzugreifen,
mechanisch, unpraktisch, nämlich jenseits einer
Perspektive, die an der Möglichkeit festhält, dass wir
Werk unserer selbst bleiben. Dieses theoretische
Defizit der gegenwärtigen Diskussion könnte als ihr
eigentlich tragischer Zug bezeichnet werden.

1 Vgl. z.B. wie er sich vom Titel der Kantschen Werke anre¬

gen lässt: PSW IX, S. 391.
2 So hat sich Pestalozzi intensiv mit Voltaires 'Questions sur

l'encyclopédie' auseinander gesetzt: vgl. PSW X, S. 228 ff.

Literatur
Bürger, Peter: Das Verschwinden des Subjekts. Eine Geschich¬

te der Subjektivität von Montaigne bis Barthes. Frankfurt
am Main 1998.

Chartier, Roger: Die kulturellen Ursprünge der französischen
Revolution. Frankfurt am Main, New York und Paris 1995.

Forster, Georg: Philosophische Schriften. Hrsg. v. Gerhard
Steiner. Berlin 1958.

Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie
der Humanwissenschaften. Frankfurt am Main 1974.

Foucault, Michel u.a.: Technologien des Selbst. Frankfurt am
Main 1993.

Foucault, Michel: Die Sorge um sich. Sexualität und Wahrheit

Band 3. Frankfurt am Main 19955.

Gadamer, Hans Georg: Nachwort zu J.G. Herder: Auch eine
Philosophie der Geschichte zur Bildung der Menschheit.
Frankfurt am Main 1967.

Graber, Rolf: Wirtschaftliche Dynamik - soziale Bewegungen
- theoretischer Diskurs. J.H Pestalozzis 'Nachforschungen'

im Kontext sozioökonomischer und soziopolitischer
Entwicklungen auf der Zürcher Landschaft im ausgehenden

18. Jahrhundert. In: Daniel Tröhler (Hrsg): Pestalozzis

'Nachforschungen' II: kontextuelle Studien. Neue
Pestalozzi-Studien Bd. 6. Bern, Stuttgart, Wien 1999, S. 19-43.

Hager, Fritz-Peter: Zum Begriff der Sittlichkeit und der Reli¬

gion in Pestalozzis 'Nachforschungen'. In: Daniel Tröhler
(Hrsg): Pestalozzis 'Nachforschungen' I: textimmanente
Studien. Neue Pestalozzi-Studien Bd. 5. Bern, Stuttgart,
Wien 1999, S. 77-152.

Herder, Johann Gottfried: Auch eine Philosophie der
Geschichte zur Bildung der Menschheit. In: Herders Werke
in fünf Bänden. Ausgewählt und eingeleitet von Regine
Otto. Band 3. Berlin und Weimar 19785.

Herder, Johann Gottfried: Ideen zur Philosophie der
Geschichte der Menschheit. Bodenheim 1995.

Herrmann, Ulrich: Pestalozzis Denken im Kontext der sozia¬

len, rechtlichen und politischen Auseinandersetzungen
in der Schweiz um 1800. In: Fritz-Peter Hager/Daniel
Tröhler (Hrsg.): Pestalozzi - wirkungsgeschichtliche
Aspekte: Dokumentationsband zum Pestalozzi-Symposium
1966. Bern, Stuttgart, Wien 1996, S. 37-67.

Im Hof, Ulrich: Das Europa der Aufklärung. München 1993.

Kittsteiner, Heinz-Dieter: Naturabsicht und Unsichtbare
Hand. Zur Kritik des geschichtsphilosophischen Denkens.
Frankfurt, Berlin, Wien 1980.

Koselleck, Reinhart: Kritik und Krise. Eine Studie zur
Pathogenese der bürgerlichen Welt. Frankfurt am Main 19762.

Marquard, Odo: Schwierigkeiten mit der Geschichtsphiloso¬
phie. Aufsätze. Frankfurt am Main 1973.

Iselin, Isaak: Versuch über die gesellige Ordnung. Basel 1772.
Nachdruck Hildesheim 1969.

Iselin, Isaak: Pädagogische Schriften nebst seinem pädagogischen

Briefwechsel mit Joh. Cas. Lavater und J.G. Schlosser.

Langensalza 1882. Nachdruck Meisenheim o. J.

Krauss, Werner: Zur Anthropologie des 18. Jahrhunderts. Die
Frühgeschichte der Menschheit im Blickpunkt der
Aufklärung. Berlin 1978.

Lepenies, Wolf: Melancholie und Gesellschaft. Frankfurt am
Main 1972.

Marx, Karl: [Thesen über Feuerbach]. In: Marx/Engels: Werke.

Band 3. Berlin 1969.

Moravia, Sergio: Beobachtende Vernunft. Philosophie und
Anthropologie in der Aufklärung. Frankfurt 1977.

Oelkers, Jürgen: Topoi der Sorge. Beobachtungen zur öf¬

fentlichen Verwendung pädagogischen Wissens. In: Jürgen

Oelkers/Heinz-Elmar Tenorth (Hrsg.): Pädagogisches
Wissen. Zeitschrift für Pädagogik. 27. Beiheft. Weinheim
und Basel 1991. S. 213-231.

Oelkers, Jürgen: Pestalozzis 'Nachforschungen' im Kontext
der pädagogischen Anthropologie des 18. Jahrhunderts.
In: Daniel Tröhler (Hrsg): Pestalozzis 'Nachforschungen' II:

kontextuelle Studien. Neue Pestalozzi-Studien Bd. 6.

Bern, Stuttgart, Wien 1999, S. 101-120.
Osterwalder, Fritz: Die Aufklärung in der Schweiz. Anthro¬

pologie zwischen Historizität und Innerlichkeit. In: Daniel
Tröhler (Hrsg): Pestalozzis 'Nachforschungen' II: kontextuelle

Studien. Neue Pestalozzi-Studien Bd. 6. Bern, Stuttgart,

Wien 1999, S. 45-65.
Pascal, Blaise: Gedanken. Hrsg. v. Jean-Robert Armogathe.

Leipzig 1987.

Pestalozzi, Johann Heinrich: Meine Nachforschungen über
den Gang der Natur in der Entwiklung des Menschengeschlechts

(1797). In: Sämtliche Werke. Band 12. Schriften
aus der Zeit von 1797 bis 1799 (=PSW XII). Berlin 1938

(Nachdruck: Zürich 1996).
Pico della Mirandola, Giovanni Francesco: De hominis digni-

tate. Über die Würde des Menschen. Stuttgart 1997.

Rang, Adalbert: Der politische Pestalozzzi. Frankfurt am
Main 1967.

Rousseau, Jean-Jacques: Bekenntnisse. Ungekürzte Ausgabe.

Übertragen von Ernst Hardt, Leipzig 1955.
Soëtard, Michel: Der Naturbegriff der 'Nachforschungen':

Vorgeschichte und Nachklang im Werke Pestalozzis. In:
Daniel Tröhler (Hrsg): Pestalozzis 'Nachforschungen' I:

textimmanente Studien. Neue Pestalozzi-Studien Bd. 5.

Bern, Stuttgart, Wien 1999, S. 63-76.
Spranger, Eduard: Pestalozzis 'Nachforschungen'. Eine Analyse

(1935). In: Eduard Spranger: Gesammelte Schriften.
Band I. Geist der Erziehung. Hrsg. v. G. Bäuer und Andreas

Flitner. Heidelberg 1989, S. 162-188.
Taylor, Charles: Quellen des Selbst. Zur Entstehung der

neuzeitlichen Identität. Frankfurt am Main 1996.
Tetens, Johann Nicolaus: Über den Ursprung der Sprachen

und der Schrift. Eingeleitet und herausgegeben von
Hannelore Pallus. Berlin 1966.

Trilling, Lionel: Das Ende der Aufrichtigkeit. Frankfurt, Ber¬

lin, Wien 1983.
Tröhler, Daniel: Der Paradigmenwechsel in Pestalozzis Sozi¬

alphilosophie im Umfeld der Französischen Revolution.
In: Fritz-Peter Hager/Daniel Tröhler (Hrsg.): Pestalozzi -
wirkungsgeschichtliche Aspekte: Dokumentationsband
zum Pestalozzi-Symposium 1966. Bern, Stuttgart, Wien
1996, S. 205-230.

Tröhler, Daniel: Genese und Argumentationsstruktur von
Pestalozzis 'Nachforschungen'. In: Daniel Tröhler (Hrsg):
Pestalozzis 'Nachforschungen' I: textimmanente Studien.
Neue Pestalozzi-Studien Bd. 5. Bern, Stuttgart, Wien
1999, S. 25-61 (a).

Tröhler, Daniel: Rousseaus Problem von Mensch- oder Bür¬

gerbildung und die pädagogische Implikation in Pestalozzis

'Nachforschungen'. In: Daniel Tröhler (Hrsg): Pestalozzis

'Nachforschungen' II: kontextuelle Studien. Neue
Pestalozzi-Studien Bd. 6. Bern, Stuttgart, Wien 1999, S.

121-160 (b).
Voltaire: Abbé, Beichtkind, Cartesianer. Philosophisches

Wörterbuch. Leipzig 1984.
Zurbuchen, Simone: Naturrrecht und Gesellschaftsvertrag in

J. H. Pestalozzis 'Nachforschungen'. In: Daniel Tröhler
(Hrsg): Pestalozzis 'Nachforschungen' II: kontextuelle
Studien. Neue Pestalozzi-Studien Bd. 6. Bern, Stuttgart,
Wien 1999, S. 161-181.

NPBI Jg. 6(2000), H. 2


	"Aber du hast ihn getäuscht." : Über Pestalozzis "Nachforschungen" als Theorie der neuzeitlichen Subjektivität

