
Zeitschrift: Neue Pestalozzi Blätter : Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 6 (2000)

Heft: 1

Buchbesprechung: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen
Hans Rüdiger Müller: Ästhesiologie der
Bildung
Eine (leider) verpasste Chance

Rebekka Horlacher

Die
hier vorliegende Habilitations-Schrift ver¬

steht sich als Beitrag zur schon seit längerem
diskutierten Frage, wie die "leiblich-sinnliche

Erfahrungsdimension als Gegenstand pädagogischen

Nachdenkens" (S. 11) rehabilitiert werden
könne. Müller spricht dabei dem Bildungsbegriff eine

hohe Bedeutung zu und sieht in seiner Theorie
der "Ästhesiologie der Bildung" einen möglichen
Anknüpfungspunkt. Besonders in der Pädagogik
zeige sich deutlich, dass der rationale Zugriff auf
Dinge seine Grenzen habe: Rationalität als alleinige
Orientierung für Lebensführung und pädagogische
Praxis habe nicht mehr länger Berechtigung: "Können

wir menschliche Bildungsprozesse zureichend
beschreiben, wenn wir sie nur vom normativen
Konzept des rationalen Subjekts her konstruieren,
einer Idealisierung des Menschen, die zwar in vieler
Hinsicht nützlich ist, ihn aber als Subjekt lebendiger
Erfahrung verfehlt?" (S. 11).

In der Pädagogik habe dieses Unbehagen an
reiner Rationalität dazu geführt, sich wieder mehr um
die "leiblich-sinnliche Erfahrungsdimension" zu
kümmern. In systematischer Hinsicht sei das Thema

zwar neu, greife aber teilweise auf die Anthropologie
Plessners zurück und finde seine historischen

Wurzeln im 18. Jahrhundert in den Debatten zu
Bildung und zur "Natur des Menschen" (S. 12). Um
diese Diskussion durch "historiographische
Erinnerungsarbeit" wieder hervorzuholen, wählt Müller
folgendes Vorgehen: Von der Auseinandersetzung
mit den wissenschaftlichen und philosophischen
Denktraditionen des ausgehenden 17. und frühen
18. Jahrhunderts führt der Weg zu einer Erörterung
der Frühschriften Herders, um zuletzt diese historischen

Ergebnisse auf einige gegenwärtige Streitfragen

in der Erziehungswissenschaft anzuwenden.
Aufgrund der historischen Komplexität des

Bildungsbegriffs verfolgt Müller - vor allem im
Hinblick auf das 18. Jahrhundert - die Unterscheidung
zwischen einer organologischen und einer
mechanistischen Bildungsidee. Seine These lautet: Im

Bildungsbegriff, wie er sich hauptsächlich im Werk
Herders konstituiert, "spiegelt sich eine weit über
pädagogische Fragen hinausgehende grundlegende

Verschiebung des wissenschaftlich-kulturellen
Menschenbildes und Weltverständnisses" (S. 29).
Die mechanistische Sicht werde darin aufgehoben
und durch eine andere ersetzt, die offen für ver¬

schiedenste Einflüsse von aussen sei. Dadurch sei ein
Zustand erreicht worden, den wir heute mit der
Zersplitterung der Disziplin und dem ungesicherten
Status der Allgemeinen Pädagogik verloren hätten
(S. 29). Doch gerade in dieser Offenheit gegenüber
anderen Disziplinen und dem gleichzeitigen Beharren

auf den genuin pädagogischen Fragestellungen
sieht Müller theoretische Anknüpfungspunkte für
die gegenwärtige (Bildungs-)Diskussion, was er in
der anschliessenden Untersuchung zum Bildungsbegriff

anhand verschiedener historischer Stationen
belegen will.

Dieser Weg beginnt im ersten Teil bei Locke,
Leibniz und Shaftesbury, die Müller als Erben des
17. Jahrhunderts bezeichnet und mit den Stichworten

Empirismus, Rationalismus und ästhetischer
Humanismus charakterisiert. Dabei leitet ihn die Frage,
wie das Verhältnis von Sinnlichkeit und Verstand im
Menschen und in seiner Entwicklung beschrieben
wird (S. 32ff.). Anknüpfend an Shaftesbury, bei
welchem er eine zwischen Sinnlichkeit und Verstand zu
vermitteln suchende Position erkennt (S. 59ff.),
gelangt Müller weiter zum französischen Sensualismus

und Vitalismus mit den Vertretern der
"denkenden Materie", La Mettrie und Condillac, und
dann zu Diderot, der den Bereich der Erfahrung
zwischen Empfindung und Begriff ansiedelt. Damit
wird deutlich, dass Müller bestrebt ist, den
Bildungsbegriff aus einem ausschliesslich am pädagogischen

Handeln orientierten Wissen herauszulösen
und dessen ursprüngliche Breite wieder ins Be-

wusstsein zu rücken. "Es wäre ein Fehler, die im
letzten Drittel des achtzehnten Jahrhunderts vor
allem in Deutschland entstandene Bildungstheorie in
ihrem Ursprung schon mit jener auf das pädagogische

Handeln hin verengten Perspektive zu verfolgen,

die ihr dann später im Hauptstrom ihrer
Ausarbeitung und Wirkungsgeschichte verliehen wurde"
(S. 77). Im zweiten Teil beschäftigt sich Müller
ausführlich mit dem organologischen Prinzip im Bil-
dungsprozess bei Herder, weil dieser bis heute in
der pädagogischen Literatur unumstritten "als ein
Wegbereiter der gegen Ende des 18. Jahrhunderts
entstandenen und bis in die bildungstheoretische
Diskussion der Gegenwart hinein wirksam gebliebenen

modernen Bildungsidee" (S. 141) gilt. In dieser
Erörterung wird Herders Bildungsbegriff als

Verschränkung der ästhetischen und vitalistischen
Tradition charakterisiert und bildungstheoretisch
problematisiert (S. 150ff.).

Als Folge aus diesen historischen Belegen postuliert

Müller am Ende des Buches "Gleichartigkeiten
in der Art der Bildungsprobleme" (S. 231) im 18.

und 20. Jahrhundert und zieht daraus drei Folge-

34 NPBI Jg. 6 (2000), H. 1



rungen: Das Sinnliche, Körperliche, Nicht-Rationale
erhält wieder einen Platz in der Bildungsdiskussion;
Anschlussmöglichkeiten an die Ästhesiologie des

Geistes von Plessner sind möglich und Lösungsmöglichkeiten

für aktuelle sozialpädagogische Probleme

eröffnen sich, indem auf die Traditionsbestände
der Bildung zurückgegriffen werde. Verbindendes
Element ist dabei die "Bewegungsthematik"
Bildung als Auseinandersetzung mit Welt) (S. 260), die

an die bildungstheoretischen Überlegungen
anschlussfähig ist, womit auch gezeigt werden kann,
dass Bildung nicht einfach unter Sozialisation zu
subsumieren ist (S. 270).

Im soziologischen Denken Bourdieus kann Müller

ebenfalls Anschlüsse finden, auch wenn
Unterschiede bestehen bleiben. Fruchtbar wird das Konzept

Bourdieus, wenn der Aufbau einer inneren
Welt mitgedacht wird (S. 277), das heisst, es wird
fruchtbar mit dem Aspekt der (sinnlich-sinnhaften)
"Haltung". "Was aus soziologischer Sicht -
vielleicht - entbehrlich ist, stellt sich hier, aus der
Perspektive des bildungstheoretischen Denkens, als

nicht nur mögliche, sondern auch notwendige
Ergänzung des Habitus-Theorems dar, das im übrigen

genau jene kategoriale Stelle markiert, wo ästhe-

siologische Bildungstheorie sich in den Horizont
kritischer Sozialwissenschaft begibt" (S. 277).

Der Autor hat sich intensiv mit den verschiedensten

Theorien zur Bildung auseinandergesetzt,
erhofft sich im Rückgriff auf die Geschichte neue
Diskussionsanstösse und zeigt auch mögliche
Anschlusspunkte auf, indem er den Bildungsbegriff
aus der Fixiertheit auf die pädagogische Handlung
befreit. Da diese Ansatzpunkte aber nicht weiter
systematisiert, das heisst im Blick auf die Fragesteilung

nicht ausführlicher diskutiert werden, bleiben
die Folgerungen unklar und die Resultate eher
diffus. So bleibt am Ende der Eindruck zurück, dass

Müller trotz guter Ansätze und fruchtbaren
Überlegungen die Chance verpasst hat, die Diskussion um
die "leiblich-sinnliche Erfahrungsdimension als

Gegenstand pädagogischen Nachdenkens" (S. 11)

einen entscheidenden Schritt weiterzubringen.

Hans Rüdiger Müller:
Ästhesiologie der Bildung.
Bildungstheoretische
Rückblicke auf die Anthropologie

der Sinne im 18.

Jahrhundert.

Würzburg: Verlag Königshausen

& Neumann 1997.

296 S.

sFr. 70.90, DM 78.-, öS 569.-
ISBN 3-8260-1368-9

Gerd-Bodo Reinert/Gerhard Arnhardt/
Peter Cornelius: Johann Heinrich Pestalozzi
Heinrich Ost: Pestalozzi der Unbrauchbare

Pestalozzi als Gegenstand eines Studienbuches oder
als Lebenshilfe

Petra Körte

ie Sammelrezension hat zwei Pestalozzi-Publikationen

anzuzeigen, die aus verschiedenen

Interessenlagen geschrieben wurden,
unterschiedliche Leserkreise ansprechen und daher
nicht miteinander vergleichbar sind. Reinert,
Arnhardt und Cornelius haben ihr Pestalozzi-Studienbuch

in zweiter Auflage herausgebracht. Und wie
so viele Studienbücher folgt auch dieses der Maxime,

ein dicht gefülltes (zweispaltig gedrucktes)
Kompendium aus Primär- und Sekundärzitaten,
Erläuterungen und angehängten Materialien
anzubieten - als Breitbandangebot für die Nutzer. Darin

liegt ein Vor- und Nachteil zugleich. Das Buch gliedert

sich in einen Autorenteil (S. 9-115), eine eher
willkürlich auswählende Bibliographie (9. Kap.) und
einen umfangreichen Materialteil (S. 135-245). Die

Autoren stellen die Biographie Pestalozzis (1./2.

Kap.), die anthropologischen Gedanken der 'Abendstunde'

sowie der 'Nachforschungen' (3./4. Kap.) dar
und erläutern die Pädagogik Pestalozzis (5. Kap.)
anhand der Methode und der Schrift 'Wie Gertrud
ihre Kinder lehrt'. Es schliessen sich zwei Abschnitte
(6./7. Kap.) zur Pestalozzi-Rezeption an. Alle Kapitel
werden durch viele Abbildungen illustriert, wobei
es fraglich ist, ob zum Verständnis Pestalozzis
Dutzende Porträts aus der Philosophen- und
Pädagogengalerie von Nietzsche bis Spranger und Rousseau

bis Flitner beitragen. Auf diese Illustrationen
wird kein Bezug genommen, so dass die Frage
bleibt, was sie zur Erhellung von Pestalozzis

"Anthropologischem Denken und Handeln" sowie
seinem "pädagogischen Konzept" (Buchtitel) leisten.

Auf den Seiten 135-245 sind Auszüge aus Pestalozzis

Werk abgedruckt sowie zeitgenössische Quellen

(Fröbel u.a.) und Texte der Forschung. Aufgrund
des Umfangs, der der Rezeptionsgeschichte gewidmet

ist, hätte man erwarten können, dass zumindest

in der erweiterten Auflage über die Literaturangaben

hinaus auch die neue Forschung

berücksichtigt worden wäre. Leider gibt es jedoch
nur einen einzigen Textauszug aus den 80er- und
einen aus den 90er-Jahren. Das Studienbuch verliert
auf diese Weise deutlich an Aktualität.
Das Interesse der Autoren ist es, Studierende in der
akademischen Lehrerausbildung auf historische
Texte neugierig zu machen, freilich weniger aus

wissenschaftlichen, eher aus berufsethischen Gründen,

wie es der Herausgeber-Imperativ unverhohlen

deutlich macht: "Nehmen wir Pestalozzis
Vermächtnis ernst, wie es unsere Väter taten!" (S. 115).

Noch ein weiteres Problem der Gattung
"Studienbuch" zeigt sich bei der Lektüre immer deutlicher:

Die Darstellung fokussiert das Pestalozzi-Bild

Ästhesiologie
der Bildung

NPBI Jg. 6 (2000), H. 1 35



der Autoren, ohne die Prämissen und Vorentscheidungen

deutlich werden zu lassen, die gerade dieses

Bild nahelegen. Das Buch suggeriert handliche
Informationen, und zwar nicht nur zu Pestalozzi,
sondern zum gesamten Kontext seiner Zeit, aber es

gibt in seiner Konzeption kaum Impulse für Studierende,

eigene Fragen an Pestalozzi und seine

Anthropologie zu stellen. Ohnehin ist es mit der
didaktischen Struktur des Studienbuches schlecht
bestellt. Es fehlen Arbeitsaufgaben, vor allem aber
Anreize zur selbstständigen Auseinandersetzung
mit den eben nicht mühelos zu rezipierenden,
"sperrigen" Texten Pestalozzis. Für den Studienanfänger

wäre weniger mehr gewesen.

Gemessen an dem Studienbuch ist Heinrichs Osts

'Pestalozzi der Unbrauchbare' eher ein Libellum,
und zwar ein in jedem Falle lesenswertes. Eine
Rezension muss sich freilich zunächst mit der Frage
nach der Textsorte dieser Publikation beschäftigen.
'Pestalozzi der Unbrauchbare' ist keine Studie, keine

Abhandlung, kein Roman. Am ehesten liesse sich

das Buch als Essay einstufen, was eine spezifische
Bewertung ermöglicht: Ost hat kein wissenschaftliches

Interesse; nicht um Analyse und Kritik geht es

ihm, sondern darum, Empathie mit Pestalozzis

"fühlendem Denken" (S. 45) herzustellen. Ost
erscheint es kaum denkbar, dass Leser Pestalozzis

Schriften lesen, ohne "hineingezogen zu werden in

den Traum- und Gestaltenkreis seines unablässigen
Nachdenkens" (S. 23). Er kennt die primären Schriften

Pestalozzis gut, so gut, dass er die Bewertungen
und Einstellungen des hochverehrten Autors
übernimmt. So bleibt es nicht aus, dass der Stil sich dem
Pestalozzischen Pathos nicht nur annähert, sondern
ihn bis ins Detail kopiert. Und wie sein Vorbild geht
es auch Ost darum, das Handeln seiner Leser zu
ändern. In sechs Abschnitten auf ca. 100 Seiten ohne
Überschriften philosophiert Ost mit Pestalozzi über
unsere Gegenwart, versucht Zeitkritik und Lebenshilfe

zu leisten.
Das führt zu originellen Einlassungen. So macht

sich Ost stark für den antikapitalistischen Pestalozzi,
also für den, der den politischen Eliten und ihren
Machtinteressen misstraut, und für den Freund des

Kindes und des Menschen. Er feiert den "Unbrauchbaren",

der sich nicht, noch bevor der Kapitalismus
sich über den Erdball ausgedehnt hat, utilitaristischem

Nützlichkeitsdenken unterwirft. Dabei geht
Ost allerdings so weit, dass er Pestalozzi zum wahrhaft

spirituellen Autor und sogar zum Heiligen
verklärt.

Für Ost ist Voraussetzung einer gelungenen
Lektüre Pestalozzis, diesen zu "lieben". Mangelnde Liebe

hingegen wirft er der (wissenschaftlichen)
Rezeption vor. Und da wird es problematisch: Sollte
Ost seine Idee der Pestalozzi-Rezeption für die einzig

mögliche, einzig legitime Form der Lektüre
halten, hingegen wissenschaftliche Kritik, Analyse und

Demontage für falsch und überflüssig, dann hat das

Buch - trotz seines Aufschreis gegen alles Totalitäre

- selbst einen totalitären Gestus, der Interpretation
von kritischer Analyse trennt und dogmatisch die
eigene Deutung als durch Liebe legitimierte Orthodoxie

verbindlich machen will.
Das Buch kann, weil es zum Widerspruch reizt,

Lust auf Pestalozzi-Lektüre machen. Wer es als

Paradigma der Lebenshilfe rezipiert, hat am meisten
davon.

Gerd-Bodo Reinert/Gerhard
Arnhardt/Peter Cornelius:
Johann Heinrich Pestalozzi.

Anthropologisches Denken
und Handeln. Ein pädagogisches

Konzept über die
Zeiten. Studienbuch.
Donauwörth: Auer Verlag
1996. 2. Überarb. u. erw.
Auflage. 248 S.

sFr. 37.80.-, DM 39.80.-,
öS 291.-
ISBN 3-403-02856-9

Heinrich Ost: Pestalozzi der
Unbrauchbare.
Wien: Passagen Verlag
1999. 120 S.

sFr. 28.-, DM 28.-, öS 196.-
ISBN 3-85165-341-6

Stephan Meyer: Vorbote des Untergangs

Eine gelungene Darstellung einer bewegten Zeit

H François de Capitani

m Juli 1777 reiste Kaiser Joseph II. auf dem Weg
nach Paris von Genf über Bern und Basel durch
die Eidgenossenschaft, nicht in offizieller Mission,

sondern inkognito unter dem Namen eines Grafen
von Falkenstein. Die Irritation der Regierenden war
gross; mit Besorgnis hatte man seit Jahren die
Expansions- und Reformpolitik Josephs verfolgt. Mit
diffusen Ängsten hatte man die erste Teilung Polens

1772 zur Kenntnis genommen; man fürchtete für
die Eidgenossenschaft ein ähnliches Schicksal.

Reflexartig hatte man das ganze Arsenal überkommener

antihabsburgischer Argumentationen wieder
auffahren lassen.

Aber die Angst vor Joseph II. sass tiefer: seine
Reformen der Justiz und der Verwaltung Messen

Fragen an die Institutionen der eidgenössischen Stände

aufkommen, die überaus unbequem sein
konnten. Waren die aristokratischen Republiken
wirklich der natürliche Hort der Rechtsstaatlichkeit?

Johann Heinrich
Pestalozzi

Antliro|ioloj{isHiiw Denken
und Handeln

lüa K-n/rjH

31 Auer

Heinrich Ost
Pestalozzi

der Unbrauchbare

Passagen Verlag

NPBI Jg. 6 (2000), H. 1



Lebten die Untertanen hier besser und freier als in

einer aufgeklärten Monarchie? Und: war es sicher,
dass die Eidgenossenschaft, wenn schon nicht
militärisch, so doch wenigstens moralisch Joseph die
Stirn bieten konnte?

Auf diesem Hintergrund wurde von den führenden

Aristokratien die Erneuerung der Allianz mit
Frankreich im Frühjahr und Sommer 1777 durchgepeitscht,

gegen alle Bedenken und Vorbehalte, die

gegen eine so enge Verbindung mit Frankreich
mancherorts vorgebracht worden waren. Jeder
Schritt des Grafen von Falkenstein auf dem Territorium

der Eidgenossenschaft wurde mit Spannung
und Argwohn verfolgt. Schaulustige drängten bis in
die Zimmer der Gasthäuser, wie zufällig waren die

Spitzen der Regierungen zur Stelle, um allenfalls
die offiziellen Honneurs zu erweisen, ein bisher nie

dagewesenes Sicherheitsdispositiv war auf die Beine

gestellt worden. Aber Joseph empfing kaum
jemanden, ärgerte sich ob der Belästigungen und
bestand demonstrativ auf seinem Inkognito. Sein

Interesse galt allein einigen hervorragenden
Gelehrten - so Albrecht von Haller in Bern - und
militärischen und wirtschaftlichen Objekten.

Der Autor der vorliegenden Zürcher Dissertation
hat es hervorragend verstanden, das grosse und
dichte Beziehungsnetz der eidgenössischen
Führungsschicht auszuloten. Tagebücher und
Briefwechsel, Broschüren und offizielle Akten werden in

beeindruckender Fülle vor Augen geführt und
ausgewertet. Diese umfassende Quellenarbeit erlaubt
differenzierte Aussagen über die Meinungsvielfalt
der schweizerischen Akteure, zeigt auch, dass
neben den grossen Phrasen der Wortführer der
Aufklärung auch Zwischentöne gehört werden konnten.

Hinter der Angst vor Joseph II. und seiner Politik
werden die Grundfragen der Eidgenossenschaft im

letzten Drittel des Jahrhunderts greifbar: die
Notwendigkeit von Reformen, aber auch die engen
Grenzen, die diesen gesetzt waren, wollte man
nicht die Interessen der Aristokraten tangieren und
Wünsche der Untertanen heraufbeschwören; die
heikle Position in Europa zwischen Unabhängigkeitskult

und Anlehnung an die Grossmächte, vor
allem an Frankreich. So wird die Reise Josephs II. zur
harten Prüfung für die schweizerischen Aufklärer,
zum Eiertanz zwischen Erneuerungswillen und

Angst vor deren Folgen. Bewunderung für den
aufgeklärten Monarchen und ein überheblicher
Republikanismus wechseln sich in rascher Folge ab.
Johannes von Müller und Johann Caspar Lavater
schwanken wie von Fieber geschüttelt zwischen
beiden Polen hin und her und überboten sich an
wortreichen Analysen; hier stiess aber die eingeübte

patriotische Aufklärungsrhetorik an ihre Grenzen.

Mit schönen Worten konnte der Eidgenossenschaft

nicht mehr geholfen werden, aber genau
dies wurde weiterhin unbeirrt versucht - bis zur
Revolution.

Auf diesem Hintergrund erhält die Staatsaffäre

um den Zürcher Gelehrten Johann Heinrich Waser
eine neue Dimension. Wegen angeblichem Diebstahl

von "heissen" Akten aus dem Zürcher Archiv
wurde der gewesene Pfarrer 1780 nach einem mehr
als fragwürdigen Prozess hingerichtet - ein klarer
Fall von Justizmord, auch nach dem Rechtsverständnis

der damaligen Zeit. Die diffusen Zukunftsängste
der Regierenden waren hier in eine Art Hysterie
umgeschlagen; man fürchtete allen Ernstes, der Ky-

burger Pfandbrief von 1752 könnte in den Händen
Josephs zu Restitutionsforderungen führen. Die

Hinrichtung Wasers riss eine tiefe Kluft in die
Zürcher Bürgerschaft, die weniger denn je zu einer
Erneuerung der Institutionen und der Lösung der
anstehenden Probleme in der Lage war.

In den 70er-Jahren wurden die Positionen
festgeschrieben, die bis zur Revolution - ja bis 1830 - die
eidgenössische Politik bestimmen sollten. Aber die
Einsicht der eigenen Schwäche generierte keinen
Reformwillen, sondern nur Selbstmitleid, der Wille
zur Unabhängigkeit wurde zur rhetorischen Floskel.

Es ist dem Autor sehr gut gelungen, die
Zwiespältigkeit dieser Zeit wiederzugeben. Er zeigt, dass

die traditionelle Sicht - Aufklärung gegen Reaktion

- die geistige Situation nur sehr unvollständig
reflektiert. Gerade führende Vertreter der schweizerischen

Aufklärung standen ratlos - wenn auch
wortgewaltig - vor den Problemen ihrer Zeit.

Stephan Meyer:
Vorbote des Untergangs.
Die Angst der Schweizer
Aristokraten vor Joseph II.

Zürich: Chronos Verlag
1999. 416 S.

sFr 58.-, DM 68.-, ÖS 360.-
ISBN 3-905313-40-5

Sandra Kobelt: Nonkonformist am
Pranger: Johannes Frey (1743-1800)

Anregende Biographie ohne präzise Fragestellung

Daniel Tröhler

Institutionengeschichtlich
wird die Zeit um 1800 in

der pädagogischen Literatur als Übergang vom
"ecclesiasticum" zum "politicum" (Ulrich

Herrmann) bezeichnet. Hinter dieser Chiffre wird die
Ansicht vertreten, der Staat habe sich angesichts
der politischen Bedeutung pädagogischen Wirkens
um die Jahrhundertwende entschieden, die Organisation

und Realisation der Schulen von der Kirche

zu übernehmen und sie dementsprechend zu laisie-

ren. Die Evidenz dieser Sichtweise, die en gros
zweifellos richtig ist, hat womöglich dazu geführt, den
mehr als 100-jährigen Prozess zu generell aufzufassen.

Die Vorherrschaft über die Schulen erhielt der

Stephan Meyer

Vorbote des

Untergangs
Hie Angst
der SchweizerArhtokra tetn
vor Joseph II.

NPBI Jg. 6 (2000), H. 1



Staat weder in einer gradlinigen Entwicklung noch
hatte er bloss "die Kirche" zum Gegner, sondern
auch zahlreiche private Institutionen und Anstalten,

die aus sozialethischen, moralischen, religiösen
oder gar nur ökonomischen Interessen betrieben
wurden: Der Verstaatlichungsprozess setzte dem
freien Markt von Schul- und Institutsangeboten im

Wesentlichen ein Ende, was angesichts heutiger
Schuldebatten im Zeichen des Neoliberalismus von
nicht geringem Interesse sein dürfte.

Ein Musterbeispiel eines Erziehers und offenbar
hervorragenden Lehrers zwischen den Anspr üchen

von Kirche, Regierung und Aufklärung auf der
einen und den ideellen und ökonomischen Problemen

privater und kirchlich-staatlicher Schulen auf
der anderen Seite ist der Basler Theologe Johannes

Frey (1743-1800), der - wenn überhaupt - als
Querulant und Nonkonformist in die Geschichtsschreibung

einging und in der pädagogischen Historiographie

kaum beachtet wurde. Dies muss insofern

erstaunen, als Frey ein eidgenössisches
Preisausschreiben der Helvetischen Gesellschaft - 1786

ausgeschrieben - 1788 gewann und damit nationale
Bedeutung hätte erlangen können, wenn erstens
die oligarchen Basler Vertreter der Helvetischen
Gesellschaft sich nicht aus politischen Gründen gegen
Frey gewandt hätten und zweitens die Helvetische
Gesellschaft willens und in der Lage gewesen wäre,
Entscheidungen zu fällen und zu vertreten.

Frey schrieb, nachdem er zahlreiche Misserfolge
in Bewerbungen für eine Laufbahn als Universitätsprofessor

oder als Pfarrer hatte einstecken müssen,

unter dem Einfluss des Basler Ratschreibers Isaak

Iselin 1769 und 1771 zwei kleine Bücher, die auf die
Reform des Religionsunterrichts in Schulen zielten
(S. 87). Die Absicht der Bücher war - vermutlich unter

dem Einfluss des englischen Platonikers Henry
More - über die menschliche Vernunft eine Verbindung

zwischen der natürlichen und der geoffenbarten

Religion zu suchen (S. 121) und so Elemente
pietistischer, vernünftig-orthodoxer und auch
neologischer Theologie zu vereinen. Nachdem er sich

im Juli 1773 (wiederum) erfolglos um die Stelle
eines Katecheten am Basler Gymnasium beworben
hatte, erhielt er im Herbst desselben Jahres die Stelle

als Lehrer der ersten Klasse ("Praeceptor sextae
classis"), was ihm die Möglichkeit eines sicheren
Einkommens und damit der Familiengründung
eröffnete (S. 116). Von Iselin weiterhin gefördet,
übernahm Frey 1777 an der vom Basler Ratschreiber

gegründeten 'Gesellschaft zur Beförderung des

Guten und Gemeinnützigen' angeschlossenen
"Nähschule" für arme Mädchen die nebenamtliche Stellung

eines Religionslehrers. Diese Anstellung, die
sich auf drei wöchentliche Religionsstunden
beschränkte und das Ziel verfolgte, den Mädchen
Erziehung zu einem "weisen, guten und glücklichen
Leben" zu geben, wurde um 1781 beendet, als Iselin,

durch die zunehmende Krankheit geschwächt,
den jungen, bei der Obrigkeit sehr unbeliebten Frey
nicht mehr protegieren konnte (S. 130f.). Frey grün¬

dete darauf zu Hause in seiner Amtswohnung - im
Nebenamt - eine Privatschule ("Freienschule"), die
ausserordentlich erfolgreich war und in welcher er
die Kinder in weitgehender Übereinstimmung mit
der deutschen Aufklärungspädagogik zu
vernünftig-religiösen, ordentlichen und fleissigen
Menschen anleiten wollte (S. 192ff.). Der Erfolg seiner

Lehrtätigkeit führte an beiden Schulen zu Problemen.

In seiner Privatschule wurde der Andrang so

gross, dass er bereits 1782 die Universität um
Räumlichkeiten anfragte - ein Gesuch, das von einer
Instanz zur anderen herumgereicht und zuletzt abgelehnt

wurde. 1789 war die Anzahl seiner Schüler auf
über 40 gewachsen, was zu einem neuen Gesuch

führte, das nunmehr mit der Auflage bewilligt wurde,

Frey dürfe keinen Religionsunterricht erteilen
und müsse seine Schule der Kontrolle der Basler

Schulbehörde unterstellen (S. 194). Aber auch an
seiner Hauptstelle am Gymnasium führte Freys Qualität

1794 zu einer paradoxen Situation: Zahlreiche
Väter, die Freys Unterricht überaus schätzten,
weigerten sich, die Promotion ihrer Kinder in die
nächsthöhere Klasse und damit zu einem andern
Lehrer zu befolgen. Der Schulrat, der die Promotionen

durchzusetzen suchte, wurde zum Ziel einer
antiklerikalen Kampagne, die von den Vätern von
Freys Schülern angeführt wurde, und die damit zu
Vorboten der Helvetischen Revolution wurden.

Die hier angestellten Überlegungen stehen nicht
im Zentrum von Sandra Kobelts Buch über Johannes

Frey - einer Dissertation der Universität Basel. Dass

sie aber möglich sind und sich in gewisser Weise

aufdrängen, hängt mit der eigentlichen Schwäche
der an sich sehr seriösen und fundierten Arbeit
zusammen: Es wird nicht klar, was der eigentliche
Zweck der Arbeit ist. Auf der einen Seite verfolge
sie, so Kobelt, die Biographie eines Menschen, der
"Erfolg und Anerkennung" suchte und nie fand,
und andererseits beleuchte sie auf dem Hintergrund

einer biographischen Entwicklung (Orthodoxie,

Pietismus, Aufklärung, Revolutionsanhänger)
die "geistes- und mentalitätsgeschichtlichen Parallelen,

Ähnlichkeiten und Brüche" derselben (S. 7) -
in der Ansicht, dass Frey "in der Schweiz eine
Einzelerscheinung" war (S. 247). Was dem Buch daher
fehlt, ist eine grundlegende Fragestellung: Will die
Autorin eine Korrektur des Rezeptionsbildes von
Frey vornehmen und damit klarmachen, wie ein
solch negatives Bild entstand und transportiert werden

konnte (letzteres wird nicht getan), oder will
sie vielmehr auf dem Hintergrund real- wie
geistesgeschichtlicher Entwicklungen, die europaweit
wirksam waren und auch Basel betrafen, zeigen,
dass solche Biographien Ausdruck der Epoche sind

(was der Aussage widerspricht, Frey sei eine
Einzelerscheinung)? Beide Anliegen stehen etwas
unvermittelt nebeneinander: Biographie als Entwicklung
persönlicher bzw. "weltanschaulicher" Präferenzen
auf der einen und historische Entwicklung Basels im

späten 18. Jahrhundert auf der anderen Seite.
Jenseits dieser Kritik bringt die Lektüre durchaus

38 NPßl Jg. 6 (2000), H. 1



Gewinn. Sie zeigt, wie in Basel - zumal nach dem
Tode Iselins - die reaktionäre Koalition von Orthodoxie

und Pietismus entstand und in der Lage war,
noch selbst in der Helvetik - gerade im Schulbereich

- wirksam zu sein und "Andersdenkende" wie
einen Frey auszuschliessen, der damit derart unter
Druck gesetzt wurde, dass er 1800 krank wurde und
starb. Kobelt vermag aber ebenso deutlich und mit
grosser Quellenkenntnis zu zeigen, wie aus einem
"normalen" Theologiestudenten ein pietistisch
Bekehrter wurde, der sich unter dem Einfluss Iselins zu
einem - zunächst moderaten - Aufklärer entwickelte,

und sich so zunehmend der Kritik der Obrigkeit
aussetzte und mit Predigtverbot bestraft wurde.
Das Buch beschreibt demnach sowohl einen Einzelfall

als in gewisser Weise auch die Geschichte einer
Übergangsepoche, die - nicht nur im pädagogischen

Bereich - im Wesentlichen durch
Widersprüche und Kontingenz gekennzeichnet war.

Sandra Kobelt:
Nonkonformist am Pranger.
Die Entwicklung von
Johannes Frey vom Pietisten
zum Anhänger der
Revolution 1743-1800.
Bern: Peter Lang Verlag 1998.

272 S.

sFr. 69.-, DM 86.-, öS 575.-
ISBN 3-906762-06-8

Hans Van Crombrugge: Verwantschap en
verschil

Eine lesenswerte Aufsatzsammlung zur Theorie und
Praxis von Familien- und Kinderforschung

Petra Körte

Hans
Van Crombrugges niederländische Studie

zum Thema 'Verwandtschaft und
Unterschied. Über die Stellung der Familie und die

Bedeutung der Elternschaft in der modernen
Pädagogik' ist in zweierlei Hinsicht eine innovative
und konzise Studie: einmal für die theoriegeschichtliche

Forschung, dann für die Diskussion über Familie

und Lebensformen von Kindern heute, das heisst

für die Familienpädagogik. Das Buch besteht aus

Vorwort, Einleitung, sechs Kapiteln und Epilog. Bis

auf einen kleinen Teil im 3. Kapitel sind alle anderen

Kapitel in leicht abgewandelter Form bereits als

Aufsätze in englischer und/oder niederländischer
Sprache publiziert worden, das Kapitel über
Schleiermacher in deutscher Sprache. Obwohl das Buch

des belgischen Gelehrten aus vielen zwischen 1991

und 1999 entstandenen Aufsätzen besteht, bildet
es, zusammengefügt, ein systematisches Ganzes.
Schon darin erweist sich die Stärke einer Studie, der

man wünschen kann, dass sie zu einem Standardwerk

der Pädagogik avanciert. Diese Rezension be¬

schränkt sich auf wenige Aspekte der historischen

Darstellung; die familienpädagogischen
Konsequenzen sollen nicht erörtert werden.

Thema des Buches ist die Aufarbeitung des

Familienbegriffes und der pädagogischen Elternschaft in

der theoretischen Reflexion der Pädagogik seit
Rousseau. Crombrugge geht aus von einem
offensichtlichen Forschungsdefizit: Zwar sei die Verbindung

zwischen der "Entdeckung der Kindheit"
(Ariès) und der "Entstehung der modernen Familie"
(Shorter) in der modernen Pädagogik eifrig untersucht

worden, jedoch nicht die Beziehung von
moderner Pädagogik und Familienentwicklung (S.

10f.). Die pädagogische Wertschätzung der Familie
sei nur möglich geworden durch die Entstehung
einer bestimmten Familiennorm und einer dement-
sprechenden theoretischen Legitimation dieser
Norm. In der theoretischen Pädagogik haben nach

Crombrugge jedoch zwei andere Fragen im Mittelpunkt

gestanden: das Spannungsverhältnis von
Mensch und Bürger (S. 10) und das abstrakte
Verhältnis von Erzieher und Zögling (S. 9). Die
biologisch-pädagogische Familie wurde nur dann zum
Thema, wenn sie für die Untersuchung dieser
Verhältnisse erhellendes beitragen konnte.

Crombrugge geht es um die "die Entstehungsgeschichte

der pädagogischen Wertschätzung der
Familie". Er fragt: In welchem Kontext, durch wen
und weshalb werden welchen Aspekten des
Familienlebens pädagogische Bedeutungen zuerkannt?
In welcher Weise ist die Pädagogik mit der
Gegenüberstellung von den Forderungen der
Verwandtschaftsbeziehung und denen des Mensch-Seins des

Kindes umgegangen? In welcher Weise hat sie diese

Spannung erfahren, in Sprache umgesetzt und auf
die Erziehungsproblematik bezogen (S. 10)?

Crombrugge versteht sein Buch als eine "Erkundungsreise"

zu einer Theoriegeschichte, die die konzeptuel-
le Verbindung zwischen Liebe, Heirat, Sexualität,
Fortpflanzung und Erziehung auf dem europäischen

Kontinent zwischen 1750 und 1850 mit
Ausblicken auf die Gegenwart untersucht (S. 11).

In der Einleitung ('Eure Kinder sind Eure Kinder
nicht. - Oder doch?') werden unterschiedliche
Aspekte der biologisch-pädagogischen Elternschaft
benannt, die in der Theoriebildung und Kritik der
pädagogischen Moderne und Postmoderne eine
Rolle spielen: Die Eltern-Kind-Beziehung wird
beschrieben als Besitzverhältnis (1), Liebesbeziehung
(2), psychologisches Spannungsverhältnis (3),

ideologisch verschleierte Machtbeziehung (4) und als

Loyalitäts- und Verwandtschaftsband (5).

Im ersten Kapitel (Rousseau), einem Meisterstück
der Studie unter der Überschrift 'Die unmögliche
Heirat von Familie und Erziehung', entwickelt
Crombrugge auf der Basis des neuen Forschungsstandes

eine Analyse der bei Rousseau ausmachbaren

Widersprüche, was die Geschlechterrollen und
die Familie als Erziehungsmilieu betrifft. Rousseau

scheine die Bedeutung von Liebe und Familie für
die Erziehung in einer fragmentarisierten Welt zu

Nonkonformist am Pranger

1743-1800

NPBI Jg. 6 (2000), H. 1 39



vermuten, aber könne und wolle diese nicht positiv
zu einer familienpädagogischen Theorie (S. 60)
ausarbeiten, da Rousseau die Ehe als Basis der Familie
durch menschliche Leidenschaft gefährdet sehe, vor
allem durch die leidenschaftliche, desintegrierende
Liebe. Letztere beraube den Menschen seiner
ruhegebenden Identität von Körper und Geist sowie seiner

familialen Identität. Familie und Erziehung
könnten daher für Rousseau kein gutartiges
Verhältnis eingehen, da die Erziehung ständig durch
die Instabilität der Familie bedroht sei, wofür die
gescheiterte Ehe von Sophie und Emil (im
Fortsetzungsfragment des 'Emile') - Sophie wird Emil
untreu - und das Unglück Julies beispielhaft seien. In

Rousseaus Texten missglücke die Erziehung immer
an der Grenze der Mann-Frau-Beziehung (S. 47).
Darum müsse für Rousseau die Erziehung zurückgehen

auf eine feierliche Übereinkunft zwischen freien

(also nicht durch Leidenschaften gefangenen)
Menschen: so wie bei der Heirat von Mann und
Frau, der Verbindung zwischen Vater und Hauslehrer

und zwischen Vater und Staat. Rousseau berühre

alle Themen einer modernen Wertschätzung der
Familie als Erziehungsmilieu, allerdings ohne selbst

zu einer kohärenten Familientheorie zu gelangen.
Im zweiten Kapitel zu Pestalozzi ('Erzieher-sein

ist etwas anderes als Vater-sein') wird Pestalozzi

aufgrund seiner "Entdeckung der Liebe" als konstitutive

Basis für die kindliche Entwicklung als ein
Begründer der Familienpädagogik gelesen. Was

jedoch das Geschlechterverhältnis und die Beschreibung

des Zusammenlebens der Generationen in der
"Wohnstube" betrifft, habe Pestalozzi eine eindeutig

vormoderne Position und sei kein moderner
Familienpädagoge. Bei Pestalozzi haben Vaterschaft
und eheliche Liebe nur einen marginalen Platz, da

er deren Sittlichkeit nicht entdecken könne; sein
Interesse richte sich auf die Bindung zwischen Mutter
und Kind. Pestalozzi habe keine differenzierte
Auffassung der Unterschiede zwischen Mann und Frau,
zwischen Vater und Mutter und kein Bild

geschlechtsspezifischer Erziehung. Pestalozzi sei auf
der Suche nach dem Menschen und nach der wahren

Methode, diesen zu formen. Der wahre Mensch
ist Mann und Frau, der wahre Erzieher ist Vater und

Mutter, sowie für Pestalozzi auch der wahre Gott
Vater und Mutter zugleich sei.

Pestalozzis Idee der Sittlichkeit richte sich auf das

Individuum und sei eine ausschliesslich individuelle
Angelegenheit im Unterschied zur romantischen
Polarisierung der geschlechtlichen Naturen, die als

komplementäre gelten und erst in ihrem
Zusammenkommen die tragende Basis für die "Sittlichkeit"

in der Form des Natürlichen werden, -
wodurch die Heirat unmittelbare Sittlichkeit wird
(Hegel).

Im dritten Kapitel zu Fröbel ('Wie die Lilie auf
dem Felde, wächst der Mensch in der Familie auf')
situiert Crombrugge Fröbels durch symbolisches
Sprechen aufgeladenes Theoriekonzept im Kontext
der frühromantischen literarisch-philosophischen

Liebesidee (Novalis). Fröbel schreibe über die Familie

als Ideal und Symbol, das Erziehungsverhältnis
gründe er auf die Liebe. Heirat definiere er als den

"Einklang von Vater, Mutter und Kind". Fröbel gehe
es bei der Erziehung um das Finden der frühromantischen

"blauen Blume" (Novalis). Der Mensch müsse

sich selbst formen und als Person mit einer eigenen

Individualität der Menschheit Gestalt geben.
Dazu sei für Fröbel Vertrauen in sich selbst, Vertrauen

zwischen allen Individuen untereinander und
Vertrauen in das Ganze notwendig. Die Familie als

Einheit von Mann und Frau, Eltern und Kindern,
Brüdern und Schwestern ist der Ort, in dem sich dieses

dreifache Vertrauen verwirkliche.
Für Schleiermacher, so Crombrugge im vierten

Kapitel ('Die Familie: Ganzheit in einer zerbrochenen

Welt'), sei die Familie ein Moment in dem Pro-

zess der Realisierung des höchsten Gutes (S. 126), ja
sie sei selbst ein Symbol des höchsten Guts, in dem
alle möglichen Entgegensetzungen aufgehoben
werden. Die Familie habe für Schleiermacher die
Funktion eines Modells, er sähe die grosse Bedeutung

der Liebe in der Familie, allerdings ginge es bei
ihm weniger wie bei Pestalozzi um die Mutterliebe
als um die Elternliebe.

Erst ab den 50er-Jahren des 20. Jahrhunderts sei

die bürgerliche moderne Familie für grössere Teile
der Bevölkerung Realität geworden. Im fünften
Kapitel verlässt Crombrugge daher die Zeit zwischen
1750 und 1830 wie die Überschrift 'Die Nachkriegsblütezeit

der pädagogischen Heiratsfamilie'
verdeutlicht und schreibt über Albert Kriekemans und
Eugen Fink, die bei allen grossen Unterschieden beide

die Familie als pädagogischen Ort sehr
hochschätzen.

Im sechsten Kapitel 'Das postmoderne Unbehagen

an den postmodernen Familien' sowie im Epilog

geht es um die Zeit nach dem Ideal und historischen

Durchbruch der modernen bürgerlichen
Familie: In der Postmoderne gibt es die bürgerliche
moderne Familie nur noch als marginale Lebensform.

Die idealistisch normative Koppelung von
Sexualität, Heirat, Fortpflanzung, Erziehung und
Aufgabenverteilung erscheint in der Realität nun
endgültig komplex und problematisch (S. 147). Es

gibt eine grosse Unterschiedlichkeit von Lebensformen

zwischen Generationen und Geschlechtern, die
alle Anspruch auf eine Anerkennung als Familie
durch die Gesellschaft erheben (S. 148). Die
unterschiedlichen Familiennormen sind im Prinzip alle

gleichwertig. Es handelt sich um Systeme von
primären Relationen, die ständig in (Reorganisation

sind. Familienwissenschaftler sprechen nicht
mehr von "Familie", sondern von "primären
Lebensformen" oder auch von "Person unterstützenden

Netzwerken" (S. 147). Form und Inhalt des

Zusammenlebens wird Gegenstand von Gespräch,
darum haben Soziologen den Begriff des

"Verhandlungshaushalts" geprägt. Die postmodernen
Lebensformen sind durch fragmentierte Offenheit
und eine geringe Stabilität des Zusammenlebens

40 NPBI Jg. 6 (2000), H. 1



gekennzeichnet. Für eine optimale Entwicklung der
Kinder muss es aus Perspektive der Entwicklungspsychologie

in diesen neuen Lebensformen eine
exklusive Beziehung zu einem Erwachsenen geben
sowie aus der Perspektive der Sozialisationstheorie
einen geschützten privaten Raum. Diese neue Situation

führe nicht zur Beliebigkeit. In seinem Epilog
entwickelt Crombrugge Minimalkriterien, die es

möglich machen, auch unter den ganz anderen
Bedingungen als Kind aufzuwachsen. Er macht darauf
aufmerksam, dass alle gegenwärtigen Formen lebbar

sind. Es wäre den interessierten deutschsprachigen

Lesern sehr zu wünschen, wenn das Buch schon
bald in deutscher Obersetzung vorläge.

Crombrugge, der den Lesern der 'Neuen
Pestalozzi-Blätter' durch seinen Aufsatz 'Wie lässt sich

Wirkungsgeschichte so gut wie möglich erzählen'
(NBPI 1/98) bereits bekannt ist, hat in seinem Buch

die dort entwickelten Hypothesen leider kaum
direkt thematisiert: eine insofern nachvollziehbare
Entscheidung, als die Frage, wie die Wirkungsgeschichte

eines Autors bzw. einer Theorie erzählbar
ist bzw. was Wirkungsgeschichte ausmacht, im

Problemkontext des Buches im Grunde keinen Platz
hat.

Crombrugges Gegenstand war nicht das Werk
und nicht die Wirkung Pestalozzis oder die eines
anderen Autors. Für Crombrugge ist Auffassung von
Geschichte durch die geschichtliche Relativität von
Gedanken und Handlungen bestimmt. Crombrugge
schreibt: "Die Geschichte kann und muss jedesmal
aufs Neue erzählt werden auf Grund neuer Tatsachen

und neuer Perspektiven. Die Geschichte ist
immer die Erzählung eines Historikers, der aus
Distanz eine Vergangenheit betrachtet und die er
zu verdeutlichen versucht. Das Zusammenbringen
einer Vielfalt von Perspektiven ist denn auch seine
zentrale Aufgabe" (S. 17). Diese "zentrale Aufgabe"

ist ihm in seiner "Erzählung" der
familienpädagogischen Theorieimplikationen im Mittelteil
des Buches gelungen.

Hans Van Crombrugge:
Verwantschap en verschil.
Over de plaats van het ge-
zin en de betekenis van het
ouderschap in de moderne
pedagogiek.
Leuven/Apeldoorn 1999.

180 S.

700 BeF.

ISBN 90-5350-819-8

NPBI Jg. 6 (2000), H. 1


	Besprechungen

