Zeitschrift: Neue Pestalozzi Blatter : Zeitschrift fur padagogische Historiographie

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 6 (2000)
Heft: 1
Artikel: Der "Heros makelloser Menschenliebe" und die "schmuddelige

Lebenswelt" : Pestalozzi und die heutige sozialpadagogische
Theoriebildung

Autor: Fatke, Reinhard
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-901713

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-901713
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der
"Heros makelloser
Menschenliebe”
und die
‘schmuddelige
Lebenswelt

Pestalozzi und die heutige sozialpadagogische Theoriebildung

(Red.) Im Pestalozzi-Gedenkjahr 1996 hielt
der Ordinarius fiir Sozialpddagogik der Uni-
versitdt Ziirich, Reinhard Fatke, auf dem
Neuhof einen Vortrag zur sozialpddagogi-
schen Aktualitdt Pestalozzis. Er kam dabei
zum Schluss, dass die Marginalisierung Pes-
talozzis im heutigen sozialpddagogischen
Theoriediskurs auf die vorherrschenden,
aber theoretisch wenig fruchtbaren Alltags-
theorien zuriickzufiihren seien. Den histori-
schen Ursprung dieses Defizites sieht er in
der seinerzeitigen Entscheidung zugunsten
der Positionen Gertrud Baumers, die den so-
zialpadagogischen Bereich als neben der Fa-
milie und der Schule definierte und somit
die “Socialpdadagogik” Paul Natorps ver-
drangte, dessen Theorie zum Transformati-
onsmedium Pestalozzis ins 20. Jahrhundert
hatte sein kénnen und sollen. Fatke hat sei-
nen Vortrag fiir diese Zeitschrift tiberarbei-
tet und aktualisiert.

M Reinhard Fatke

Is im Januar 1996 in Zurich des 250. Geburts-
Atages von Johann Heinrich Pestalozzi ge-

dacht wurde, fand aus diesem Anlass auch
ein internationaler Kongress statt, der sich aus-
drtcklich und so gut wie ausschliesslich mit der Wir-
kungsgeschichte Pestalozzis befasste (Hager/Trohler
1996). Dabei wurde unter anderem deutlich, dass es
nur ganz bestimmte Seiten von Pestalozzis Werk

NPBI Jg. 6 (2000), H. 1

und Wirken waren, die eine durchschlagende Wir-
kung in der Folgezeit - insbesondere im 19. Jahr-
hundert, aber auch noch bis ins 20. Jahrhundert
hinein — entfaltet haben. Genauer gesagt: Pestaloz-
zi wurde nur in einem ganz bestimmten Teilbereich
der Gesellschaft rezipiert und dabei dann zu jenem
Idol erhoben, das uns auch heute noch, wenn auch
Uberwiegend nurmehr in Form einer historischen
Reminiszenz, im Bewusstsein ist: der Menschen-
freund, der Wohltater, der Lehrer, der sich aufop-
fernde Kinderfreund, wie er uns in den bekannten
Denkmalern, in den Bildnissen und in einigen
Schliusselzitaten immer wieder entgegentritt.

Der erwahnte gesellschaftliche Teilbereich, in
welchem Pestalozzi durch Rezeption hauptsachlich
Wirkung entfaltet hat, war die Volksschullehrer-
schaft, die im 19. Jahrhundert - in Preussen noch
weitaus starker als beispielsweise in seinem Her-
kunftsland - Pestalozzi nicht nur zu einem Klassiker
der Padagogik, aber eben der Schulpddagogik
erhob, sondern ihn vor allem in Form eines quasi zi-
vilreligiésen Nationalsymbols benutzte, um ein Pro-
fessionsbewusstsein auszubilden, um standespoliti-
sche Interessen gegen den Staat durchzusetzen und
um eine paternal einheitliche Gesellschaftsauffas-
sung zu festigen (Osterwalder 1996; Tenorth 1996).
Denn an Pestalozzi schieden sich nicht die Geister,
sondern sie vereinten sich in ihm — dank der ihm zu-
geschriebenen und zugleich ins Ubermenschliche
erhobenen Grundhaltung von absoluter Milde und
Gute, von bedingungsloser Liebe zu den Menschen
und nicht zuletzt von einer tiefen religiésen Hinga-
be. Er wurde wahrhaftig zu einem “Heros makello-
ser Menschenliebe” stilisiert, wie Siegfried Bernfeld
dies 1927 formuliert hat — freilich mit dem Zusatz,
dass dies die “kleinburgerliche Schulmeisterlegen-
de” war, die — aus den genannten standespoliti-




10

schen und allgemeinpolitischen Interessen — im 19.
Jahrhundert geschaffen wurde (Bernfeld 1927/
1969a).

Welche Formen diese Heroisierung annahm, sei
kurz an einem Beispiel illustriert: Zu Pestalozzis 100.
Geburtstag, der in Kénigsberg in Ostpreussen von
der deutschen Lehrerschaft mit grossem Aufwand
gefeiert wurde (vgl. Kiihn 1996), wurde unter ande-
rem folgendes Lied gesungen (zit. n. Tenorth 1996,
S. 429f.).

“Erhebet die Herzen und Blicke zum Herrn!

Er hért die sich freuenden Kinder so gern.

Dir Vater, der liebend die Menschen erzieht,
Erténe das jubelnde, dankende Lied.

Du héltst auch uns Kinder in freundliche Hut,
Giebst téglich so viel, was nétig und gut;

Hast Eltern und Lehrer uns allen verliehn,

Die eifrig und treu uns zu Menschen erziehn.
Und dass sie uns fihren an sicherer Hand,

Hast Christum du ihnen zum Fihrer gesandt.

Er bleibet der Lehrer der Armen allhier;

Lasst, sprach er, die Kindlein nur kommen zu mir.
Und als es vergessen die spétere Zeit,

Da hast du dir andere Fiihrer geweiht;

Vor einem Jahrhundert im Schweizerland

Den Kindern und Schilern ein Retter erstand.
Nun lehren und bilden mit treuem Bemuih’n

Die Lehrer ihm nach, aus uns Menschen zu zieh’n.
Wir ahnen die Liebe; der freudigste Dank
Erschalle dir, Vater, in unserm Gesang.

Gern wollen wir lernen. O, gieb du uns Kraft,

Die erst wie das Wollen Vollbringen auch schafft!
Und was du an uns durch die Schule gethan,
Dankt einst dir das Wirken auf schwererer Bahn.”

Diese Quasi-Gleichsetzung von Pestalozzi und Je-
sus Christus geht gar nicht einmal allzu sehr an Pes-
talozzis Selbstverstandnis vorbei, denn er selbst hat
sich in seinem Lebenslauf, der durch eigenes Versa-
gen und Scheitern, aber auch durch Versagungen
anderer, durch Enttauschungen, kurz: durch vielfal-
tiges Leiden gekennzeichnet war, durchaus in der
Nachfolge Christi gefahlt.

Bei genauer Durchsicht dessen, was bei dieser
und spateren Feiern zur Wiederkehr von Geburts-
und Todestag zur Sprache kam, mussen wir feststel-
len: Weder damals noch heute wurden sozial-
padagogische Seiten von Pestalozzis Werk und Wir-
ken herausgestellt. War er, mit dem wir doch auch
und vor allem das Bild des gutigen vaterlichen Er-
ziehers verbinden, der sich der Armenerziehung
verschrieben hatte, am Ende gar kein Sozialpadago-
ge bzw. — da es ja diesen Begriff zu jener Zeit noch
nicht gab - kein Gber seine Epoche hinausweisender
Stifter von Ideen, die wir aus heutiger Sicht sozial-
padagogisch nennen wirden und die deshalb auch
heute noch Bestand hatten? Ist wirklich so wenig
von ihm Ubriggeblieben, wie der grosse Genfer Er-
kenntnistheoretiker, Psychologe und Erziehungs-
wissenschaftler Jean Piaget einmal meinte? In ei-

nem Kurzdurchgang durch die Geschichte der
Padagogik stellte Piaget zunachst einmal fest, dass
die meisten padagogischen Neuerer von Berufs we-
gen gar keine Erzieher waren (Comenius war Theo-
loge und Philosoph, auch Rousseau war in erster Li-
nie Philosoph und hat nie unterrichtet, Frobel, der
Schopfer der Kindergéarten, war Chemiker und Phi-
losoph, Herbart war Psychologe und Philosoph,
Montessori war Arztin usw.). Und dann kommt Pia-
get auf Pestalozzi zu sprechen und kennzeichnet
ihn mit folgenden dirren Worten: “Dagegen hat
der vielleicht berthmteste Padagoge, der aus-
schliesslich Erzieher war, Pestalozzi, eigentlich kei-
nerlei neue Methoden oder Verfahren entdeckt, ab-
gesehen von der Schiefertafel, die er aus Grinden
der Sparsamkeit einfuhrte ..."” (Piaget 1972, S. 19f.).

Oder war Pestalozzi so unfahig und zu Lebzeiten
so erfolglos, wie Bernfeld ihn charakterisierte, dass
es nicht verwunderlich ware, dass er in der Sozial-
padagogik nicht traditionsbildend geworden ist?
“Was er unternahm, missriet. Konspirierte er gegen
die Behorden, kam die Polizei dahinter; kaufte er
ein Landgut, war der Boden zu steinig; baute er ei-
ne Fabrik, machte er pleite; hatte er einen Verwal-
ter, wurde er bestohlen; hatte er einen Stellvertre-
ter, wurde er betrogen; bekam er einen Orden vom
Kaiser von Russland, war es der niedrigste; glaubte
er an des Kaisers von Osterreich Schulreformwillen,
erhielt er ein Kistchen Tokaier; griindete er ein Ar-
menkinderhaus, war es sogleich von Adel und Biir-
gertum aller Grade beschickt; ...” (Bernfeld 1969b,
S. 478).

Wenn Piaget und Bernfeld tatsachlich recht hat-
ten, wirde es naturlich nicht wundernehmen, dass
Pestalozzi keine nennenswerte Rolle in der Selbst-
vergewisserung und der theoretischen Begriindung
der Sozialpadagogik gespielt hatte, und schon gar
nicht in der heutigen Zeit.

Aber ist das wirklich so? Ist Pestalozzi tatsachlich
ohne weitere Bedeutung in der heutigen sozial-
padagogischen Theoriebildung — wobei der Begriff
“heutig” offen lasst, ob damit nur die aktuellen Dis-
kurse gemeint sind oder die Zeit der letzten zehn
bis zwanzig Jahre oder sogar die gesamte Nach-
kriegszeit. Es gilt also zunéchst, dieser Frage an-
hand einer Bestandsaufnahme nachzugehen. Sollte
sich die Vermutung bestatigen, dass zumindest in
expliziter, also in ausdrucklich auf ihn Bezug neh-
mender Weise Pestalozzi im gegenwartigen sozial-
padagogischen Diskurs keine nennenswerte Rolle
spielt, dann wird zweitens nach den Griinden dafur
zu fragen sein. Da anzunehmen ist, dass die Griinde
eher darin liegen, wie heute Uberwiegend Sozial-
padagogik konzipiert wird im Unterschied zu Pesta-
lozzis sozialpadagogischem Denken, mussen wir
drittens der Frage nachgehen, ob es Aspekte in Pes-
talozzis Werk und Wirken gibt, die es wert sind,
dass sie starker als bisher oder Gberhaupt erst im so-
zialpadagogischen Theoriediskurs Berucksichtigung
finden mussten.

NPBI Jg. 6 (2000), H. 1



1. Wird im heutigen sozialpdadagogi-
schen Theoriediskurs auf Pestalozzi Be-
zug genommen?

enn wir diese Frage beantworten wollen,
tun wir gut daran, die am meisten ver-
breiteten und damit meinungsbestim-

menden Nachschlagewerke, Lexika, Einfuhrungs-
werke und Lehrbucher zu konsultieren. Dabei
machen wir dann allerdings die Feststellung, dass
Pestalozzi so gut wie nicht auftaucht. Das gilt so-
wohl fur die einschlagigen Darstellungen zur Ge-
schichte der Sozialpadagogik und Sozialarbeit (z.B.
Minchmeier 1981; Sachsse/Tennstedt 1980; 1988;
Landwehr/Baron 1983) als auch fur Lehrbtcher und
Einfihrungswerke, die in der Ausbildung von
zukUnftigen Sozialpadagogen und Sozialarbeiterin-
nen eine grosse Rolle spielen (z.B. Engelke 1992;
Puhl 1996; Bdhnisch 1997; Schilling 1997). — Im viel-
benutzten ‘Lexikon der Sozialpddagogik und der
Sozialarbeit’ (Stimmer 1994) findet sich zwar eine
knappe halbe Spalte zu Pestalozzi, die aber im
ganzen recht auskunftsarm ist und ansonsten Pesta-
lozzi ausgerechnet zum “Klassiker der Schul-
padagogik” ernennt. Ebensolche Umakzentuierung
von Pestalozzis Werk und Wirken findet sich auch
bei Menck (1993), der als Ahnherrn der Sozial-
padagogik Johann Hinrich Wichern auffihrt und
Pestalozzi dagegen in einem voéllig anderen Kapitel
behandelt, das charakteristischerweise tberschrie-
ben ist mit “Wohnstubenerziehung und die Ele-
mentarmethode”. — Im ebenfalls weit verbreiteten
‘Handbuch zur Sozialpdadagogik/Sozialarbeit’ ist im
umfangreichen Artikel zur “Geschichte und Theorie
der Sozialpadagogik/Sozialarbeit” (Thiersch/Rau-
schenbach 1984) lediglich ein knapp anderthalb Sei-
ten umfassender Abschnitt Gber Pestalozzi enthal-
ten, aber bezeichnenderweise nur im ersten
historischen Teil; im zweiten Teil des Artikels dage-
gen, der eine Theorie der Sozialpddagogik/Sozialar-
beit zumindest in Umrissen systematisch zu entfal-
ten beansprucht, ist von Pestalozzi nicht mehr die
Rede.

Andere Worterbucher (z.B. Kraft/Mielenz 1988)
und Handbucher (z.B. Kerkhoff 1981) verzeichnen
Pestalozzi an keiner relevanten Stelle. In einer (al-
lerdings schon etwas élteren) Quellensammlung,
die Modelle sozialpadagogischer Theoriebildung
dokumentiert (Wollenweber 1983), ist Pestalozzi
Uberhaupt nicht vertreten; in einem neueren “Lese-
buch”, das “Sozialpddagogische Texte aus zwei
Jahrhunderten” vorstellt (Thole/Galuske/Gangler
1998), ist Pestalozzi lediglich mit einigen Ausschnit-
ten aus dem sogenannten ‘Stanser Brief’ vertreten
und damit als “Klassiker der Sozialen Arbeit” recht
einseitig und unzulanglich charakterisiert. — Ahnlich
verklrzt (und dazu mit einem recht eigenwilligen
psychoanalytischen und Nietzscheanischen Akzent)
wird Pestalozzi in den ‘Klassikern der Sozialpadago-
gik’ (Niemeyer 1998) dargestellt (Horlacher [1999]

NPBI Jg. 6 (2000), H. 1

Paul Natorp (1854-1924)
Archiv Pestalozzianum

hat dazu eine treffende Kritik geliefert).

Dieser Befund, der hier nur an ausgewahlten,
aber durchaus reprasentativen Beispielen belegt
werden kann, namlich dass Pestalozzis Werk und
Wirken im gegenwartigen sozialpadagogischen
Wissenschaftsdiskurs so gut wie keine Rolle spielt,
wird eindrucksvoll untermauert durch die Ergebnis-
se einer “Umfrage zur Basis- und Standardliteratur
in der Sozialen Arbeit” (Kreft/Wustendorfer/\Wus-
tendorfer 2000), die diejenigen Bucher auflistet,
welche von den Befragten — hauptsachlich Dozie-
renden an Universitdaten und Fachhochschulen - als
die wichtigste Bezugsliteratur in den Ausbildungs-
statten angegeben worden sind. Auf den vorderen
Réangen finden sich die Bucher, die auch in den vo-
rangegangenen Ausfihrungen genannt worden
sind; und auch in den Gbrigen Titeln finden sich kei-
ne nennenswerten Hinweise auf Pestalozzi.

Eine weitere Moglichkeit, Spuren Pestalozzis im
gegenwartigen sozialpadagogischen Theoriedis-
kurs aufzufinden, bestiinde darin, Fachzeitschriften
zu durchforsten. Aber auch eine solche Bemihung -
die nur in Form einiger Stichproben durchgefuhrt
worden ist — endet mit dem Befund, dass Pestalozzi
praktisch nicht auftaucht —, mit Ausnahme gele-
gentlicher (allerdings eher marginaler) Verweise
oder gar Zitate; aber in solchen Fallen dient die Be-
zugnahme auf Pestalozzi nicht dazu, den einen
oder anderen seiner Grundgedanken in neuere
Theoriebildungen einzubauen, sondern im besten
Fall lediglich der argumentativen Absicherung, im
schlechtesten Fall dem einfachen name dropping.

Statt den Befund, dass in der gegenwaértigen so-

"



12

zialpadagogischen Theoriebildung so gut wie kein
Bezug auf Pestalozzi genommen wird, noch weiter
anzureichern und zu untermauern, soll im Folgen-
den der weitaus interessanteren Frage nachgegan-
gen werden, warum das so ist, welche Grinde dafur
ausschlaggebend sein kénnten, dass diese bedeu-
tende Gestalt der Erziehungsgeschichte, die im 19.
Jahrhundert zumindest als Symbol eine so tberra-
gende Rolle gespielt hat, in der Sozialpadagogik so
gut wie nicht rezipiert worden ist.

2. Warum wird im gegenwartigen
sozialpadagogischen Wissenschafts-
diskurs kein Bezug auf Pestalozzi
genommen?

Is erstes sind einige Grinde zu nennen, die
in der Geschichte etwas weiter zurucklie-
“gen: Anders als das Bildungswesen, insbe-
sondere die allgemeinverbindliche Volksschule, die
von Staats wegen bereits im 19. Jahrhundert einge-
richtet und flachendeckend durchgesetzt wurde, ist
im Fall der Sozialpadagogik ein erheblicher Verspé-
tungseffekt zu registrieren. Zwar gab es hier und da
bereits im 18. und 19. Jahrhundert Einrichtungen
der FUrsorge (Armen- und Waisenhauser), und nicht
zuletzt Pestalozzi hat erheblich zu der Grindung
solcher Anstalten beigetragen. Naturlich ist auch an
den sog. Erziehungsstaat zu erinnern, den Philipp
Emanuel von Fellenberg — in engem Kontakt mit
Pestalozzi stehend — im Bernischen Hofwyl einrich-
tete. Und auch die suddeutsche und bis in den
Schweizer Raum hineinwirkende Rettungshausbe-
wegung, die vor allem vom Pietismus getragen wur-
de, ist in diesem Zusammenhang zu nennen. Aber
auf eine gesetzliche Grundlage und damit auch auf
staatlich gesicherte Basis wurden die sozialpadago-
gischen Institutionen erst in den zwanziger Jahren
des 20. Jahrhunderts gestellt (zu nennen ist insbe-
sondere das Reichsjugendwohlfahrtsgesetz von
1922). Es bedurfte gleichsam zuvor der starken ge-
sellschaftlichen und politischen Beunruhigung, die
sich in ganz Europa infolge der Auswirkungen der
Industriellen Revolution einstellte, damit die Sorge
far verwahrloste und gefahrdete Kinder und Ju-
gendliche als eine Aufgabe erkannt wurde, fur die
die Gesellschaft im ganzen verantwortlich war und
die deshalb der Staat an die Hand zu nehmen hatte.

Erst mit der Einrichtung eines Netzes von Erzie-
hungsinstitutionen in dem genannten Sinne und,
damit einhergehend, der Etablierung von Berufs-
ausbildungsgangen konnte sich auch eine Erzieher-
schaft bilden — ahnlich der Lehrerschaft. Aber ausser
dass auch hier der gleiche Verspatungseffekt wirk-
sam war, kommt noch erschwerend hinzu, dass sich
die Erzieher/Erzieherinnen — modern gesprochen:
die Sozialpddagoginnen und Sozialarbeiter - nie-
mals in gleicher Weise standespolitisch organisiert
haben wie die Lehrerschaft und dementsprechend

auch kein vergleichbares Professionsbewusstsein
ausgebildet haben.

Es griffe aber zu kurz, wenn man meinte, dies
hédnge nur mit der historischen Lucke zusammen,
die zwischen dem Wirken Pestalozzis einerseits und
der Etablierung sozialpadagogischer Institutionen
und Ausbildungsgange andererseits entstanden
war. Es ist auch nicht anzunehmen, dass es damit zu-
sammenhangt, dass Pestalozzi bereits von der
Volksschullehrerschaft fur eine Begriindung von de-
ren Professionsbewusstsein gleichsam in Beschlag
genommen war. Auch die Vermutung, dass das
Scheitern der verschiedenen Praxismodelle Pesta-
lozzis der Grund daftir gewesen sein kénnte, dass er
sich nicht als Referenz fur ein praktisch wie theore-
tisch gut begriindetes sozialpadagogisches Selbst-
verstandnis empfahl, durfte nicht zutreffen, denn
es gibt zahlreiche Gegenbeispiele von ebenfalls ge-
scheiterten und nur kurzfristig funktionierenden
Erziehungsmodellen, die gleichwohl Referenzstatus
erlangt haben, beispielsweise die nur relativ kurz-
fristig existierenden Modelle einer psychoanalytisch
begriindeten sozialpadagogischen Betreuung ver-
haltensauffalliger, “verwahrloster”, delinquenter
Kinder und Jugendlicher, wie sie von Bernfeld, Au-
gust Aichhorn oder Fritz Redl entwickelt und be-
schrieben worden sind.

Vielmehr dirften die entscheidenden Griinde in
dem gegenwartigen Selbstverstandnis der Sozial-
padagogik selbst liegen, das weniger durch Klarheit
und Eindeutigkeit, schon gar nicht durch Uberein-
stimmung in der “scientific community”, gekenn-
zeichnet ist als vielmehr durch Ungenauigkeit und
Diffusitat. Massgeblichen Anteil an diesem diffusen,
verschwommenen Bild dessen, was Sozialpadago-
gik ausmache, was ihr Kern sei, worin ihr wissen-
schaftliches Selbstverstandnis und ihr Professions-
verstandnis lagen, hat nach meinem Daflrhalten
die sogenannte “Lebensweltorientierung” oder
auch “Alltagsorientierung” in der sozialpddagogi-
schen Theoriebildung. Beide Begriffe - strengge-
nommen nicht deckungsgleich, aber doch zumeist
in gleicher Bedeutung gebraucht — beherrschen seit
mehr als 15 Jahren den sozialpadagogischen Theo-
riediskurs. Gemeint ist damit ein Konzept, das ur-
spranglich kritisch gegen allzu starke Tendenzen
oder auch Auswiichse von Expertentum, Verwissen-
schaftlichung und Burokratisierung der Sozial-
padagogik/Sozialarbeit ins Feld geftihrt wurde und
statt dessen darauf insistierte, dass die Alltagswelt
der Klienten und Klientinnen ernst genommen, in
ihrem Eigensinn verstanden und respektiert werde
und dass jegliche Intervention an den Erfahrungen
und Ressourcen ansetze, die in gegebenen konkre-
ten Verhéltnissen vorhanden seien.

Im Laufe der Jahre allerdings ist dieses Konzept
immer starker ausgeweitet und dadurch auch diffu-
ser geworden. Thiersch, der entscheidenden Anteil
an der Ausformulierung des Alltags- bzw. Lebens-
weltkonzepts fur die Sozialpadagogik hat (Thiersch
1986; 1992a), spricht mit Vorliebe davon, dass diese

NPBI Jg. 6 (2000), H. 1



Lebenswelt “schmuddelig” sei, d.h. nicht im woértli-
chen Sinn schmutzig, sondern vielschichtig, in sich
widerspruchlich, schwer entzifferbar, auch defor-
miert durch die sozialen Verhaltnisse.

Die besondere Aufgabe der Sozialpddagogik
wird von diesem lebensweltorientierten Theoriean-
satz folgendermassen bestimmt: “Im Zeichen der
zunehmenden Vergesellschaftung von Lebensauf-
gaben angesichts einer Pluralisierung und Individu-
alisierung der Lebensverhaltnisse kompliziert sich
das Leben, Hilfen zur Bewaltigung der Normalitat
werden notig. Sozialpadagogische Aufgaben er-
weitern sich von hier aus zu lebensweltorientierten
Hilfen zur Lebensbewaltigung” (Thiersch 1992b, S.
16; im Original kursiv hervorgehoben).

Charakteristisch an dieser Gegenstands- und Auf-
gabenbestimmung ist, (1) dass mit der — nicht ndher
begriindeten — Behauptung, das Leben insgesamt
sei komplizierter geworden, sozusagen eine Allzu-
standigkeit der Sozialpadagogik reklamiert wird,
(2) dass die sozialpadagogische Tatigkeit zu einer
Dienstleistung umdefiniert wird (“Sozialpadagogik
als Dienstleistung fur die schwieriger werdende Le-
bensbewaltigung wird eine Aufgabe, die fur die
Realitat und das Selbstverstandnis unseres ausge-
henden Jahrhunderts zunehmend charakteristisch
und zentral wird ..."”; Thiersch 1992b, S. 18) und (3)
dass — in Verbindung mit dem Vorhergehenden -
das Spezifische der Sozialpadagogik aufgegeben
wird zugunsten “lebensweltorientierter Hilfen zur
Lebensbewaltigung”. Dies unterscheidet letztlich
Aufgabe und Tatigkeit von Sozialpddagogen und
Sozialarbeiterinnen nicht mehr im Vergleich zu Auf-
gaben und Tatigkeiten von Psychotherapeuten,
Pfarrern, Steuerberatern, Automechanikern u.a.,
die ebenfalls — in dem weiten Sinne der Formulie-
rung — “lebensweltorientierte Hilfen zur Lebensbe-
waltigung” bieten.

NPBI Jg. 6 (2000), H. 1

Stans 1790
Archiv
Pestalozzianum

Archiv Pestalozzianum

Ein entscheidender Bezugspunkt der in dieser
Formulierung zum Ausdruck kommenden Aufga-
benbestimmung der Sozialpadagogik ist die “Nor-
malitat des Lebens”, der eine “Normalisierung” der
Sozialpadagogik entspricht (vgl. Luders/Winkler
1989). Diese Normalisierung manifestiert sich in ei-
ner beispiellosen “Erfolgsgeschichte”, die die Sozi-
alpadagogik in diesem Jahrhundert (das deshalb
von Thiersch [1992b] und Rauschenbach [1999] auch
das “sozialpadagogische Jahrhundert” genannt
wird) durchlaufen hat. Indikatoren dafur sind u.a.
(1) die enorme quantitative Zunahme des sozial-
padagogischen Personals und die Ausweitung ihrer
Aufgabenbereiche, (2) die Etablierung sozial-
padagogischer Dienstleistungen in nahezu allen So-
zialisationsfeldern sowie im Bereich der Pravention
und der Kulturarbeit, (3) die Inanspruchnahme sozi-
alpadagogischen Wissens in Politik, Verwaltung
und Offentlichkeit sowie (4) die Einrichtung sozial-
padagogischer Studiengange und Professuren, die
Verbreitung eigener Fachzeitschriften, Lehrbucher,
Lexika u.a.

Sosehr in dieser Entwicklung auch die Veranke-

13




14

rung der Sozialpadagogik als eines eigenstandigen
Teilbereichs der Gesellschaft zum Ausdruck kommt
(die strukturell der des Bildungssystems vergleich-
bar ist), so wenig lasst sich Gbersehen, dass mit die-
ser enormen Ausweitung von Gegenstand und Auf-
gaben auch das in spezifischem Sinn Padagogische
an der Sozialpadagogik weithin verlorengegangen
ist. Insofern ist es auch nicht weiter verwunderlich,
dass im gegenwartigen sozialpadagogischen Theo-
rie- und Wissenschaftsdiskurs gar nicht die Voraus-
setzungen dafur gegeben sind, Werk und Wirken
eines genuin padagogischen Theoretikers und auf
Armenerziehung konzentrierten padagogischen
Praktikers wie Pestalozzi zu rezipieren.

3. Welche Aspekte in Pestalozzis Werk
und Wirken sind von besonderer sozial-
padagogischer Relevanz und von
aktueller Bedeutung?

lle Bemihungen Pestalozzis waren darauf
gerichtet, die Situation des Menschen, ins-
besondere des armen Menschen (und dabei
vorrangig die der Kinder), zu verbessern. Eine sol-
che Verbesserung lasst sich nach ihm aber nur dann
verwirklichen, wenn mit der Verbesserung der aus-
seren Lebensbedingungen auch eine Verbesserung
des Wissensstandes und der Grundhaltung des
Menschen einhergeht, und das l&sst sich nur durch
Erziehung und Unterrichtung bzw. Bildung errei-
chen.

Far Pestalozzi ging es darum, dass der Mensch
sich nicht nur als Geschopf der Natur und damit als
abhéngig von seinen Beddrfnissen und Trieben ver-
steht und auch nicht nur als Teil der Gesellschaft mit
allen davon ausgehenden Fremdbestimmungen
und Konflikten, sondern vornehmlich als Werk sei-
ner selbst, d.h. als Subjekt seines Lebens, dem vor al-
lem anderen aufgegeben ist, sittlich zu werden:
“Also bin ich ein Werk der Natur. Ein Werk meines
Geschlechts. Und ein Werk meiner Selbst. Diese drei
Verschiedenheiten meiner selbst aber sind nichts
anders, als einfache und nothwendige Folgen der
drei verschiedenen Arten alle Dinge dieser Welt an-
zusehen, deren meine Natur fahig ist. Als Werk der
Natur, stelle ich mir die Welt als ein ftr mich selbst
bestehendes Thier vor. Als Werk meines Geschlechts
stelle ich mir dieselbe als ein mit meinem Mitmen-
schen in Verbindung und Vertrag stehendes Ge-
schopf vor. Als Werk meiner Selbst stelle ich mir die-
selbe unabhangig von der Selbstsucht meiner
thierischen Natur und meiner gesellschaftlichen
Verhaltnisse, ganzlich nur in dem Gesichtspunkt ih-
res Einflusses auf meine innere Veredlung vor”
(‘Nachforschungen’ 1797, PSW XII, S. 123).

Erst das Streben, Herr Uber sich selbst zu sein,
macht die Sittlichkeit des Menschen aus. Diese muss
sich der Mensch gleichsam gegen seine Naturaus-
stattung und in seinem gesellschaftlichen Zustand
erarbeiten. Die Aufgabe des Erziehers liegt darin,

durch seine Tatigkeit den heranwachsenden Men-
schen bei dieser “Arbeit” zu unterstitzen.

Aus diesem Grunde ging es Pestalozzi in den ver-
schiedenen Anstalten zur Armenerziehung, die er
grundete, nicht nur darum, die Kinder zur Arbeit zu
erziehen, damit sie ihren eigenen Lebensunterhalt
verdienen und so vor dem Schicksal der totalen Ver-
elendung bewahrt bleiben, sondern er wollte vor
allem die Kinder in die Lage versetzen, sich in der je-
weiligen Umwelt selbst zu helfen: “Von Jugend auf
gieng das Ziel meines Lebens dahin, den Armen im
Land durch tiefere Begriindung und Vereinfachung
seiner Erziehungs- und Unterrichtsmittel ein besse-
res Schicksal zu verschaffen” (PSW XXV, S. 277).

Zwar spricht Pestalozzi in seinen Schriften immer
wieder davon, es gehe ihm nicht darum, die Kinder
Uber ihren Stand hinaus zu bilden, sondern die Ar-
men “zur Armut zu erziehen” (“die grésstmaoglichs-
te Wirkung der Volksbildung kénnte durch die voll-
endete Erziehung einer merklichen Anzahl
Individuen aus den armsten Kindern im Lande er-
zielt werden, wenn diese Kinder durch ihre Erzie-
hung nicht aus ihrem Kreis gehoben, sondern durch
dieselbe vielmehr fester an denselben angeknupft
wirden”, ‘Stanser Brief’ 1798/1806, PSW XIII, S. 3).
Aber mit solchen Ausserungen hat Pestalozzi weder
beabsichtigt, die gegebenen gesellschaftlichen und
6konomischen Verhéltnisse zu legitimieren noch
die Armen in der Armut zu belassen. Vielmehr steht
hinter solchen - spater vielfach missverstandenen
und gegen Pestalozzis eigene p&dagogische und
gesellschaftspolitische Intentionen gewendeten -
Formulierungen die Einsicht, dass die gesellschaftli-
chen Verhaéltnisse als solche nicht schon durch die
Erziehung der Armen verandert werden kénnen.

Ziel ist vielmehr, dass der junge Mensch, der in
Armut aufgewachsen ist, sich auch kiinftig in einer
durch Armut gekennzeichneten Umwelt behaupten
kénnen muss. “Der Arme muss lernen, sich selber
[zu] helfen. Es kann ihm sonst niemand helfen, und
es hilft ihm sonst niemand” (PSW XXVI, S. 21). Des-
halb kann eine solche “Hilfe zur Selbsthilfe” nur
darin bestehen, “dass die Fertigkeiten bey ihnen
[den Armen, RF] ausgebildet werden, die an dem
Orte ihres kinftigen Lebens die wahrscheinlichste
sicherste Quelle ihres Unterhaltes seyn werden”
(PSW I, S. 144). Eben deshalb setzt sich Pestalozzi fur
einen, wie er es nennt, “polytechnischen Unter-
richt” ein, der am besten gewahrleistet, dass die Ar-
men sich den konjunkturellen Schwankungen der
Wirtschaft anpassen und von fremder Hilfe — und
damit immer auch von Abhéangigkeit, Bevormun-
dung und Zumutungen aller Art - frei werden.

Diese Grundidee, die Situation des Menschen
durch Bildung zu verbessern, ist in eine Idee der
Volkserziehung eingebettet, an der Pestalozzi im-
mer festgehalten hat. Erziehung und Bildung sollen
dem Menschen zu seiner humanen Bestimmung
verhelfen, und nur darin liegt letztlich auch die
Chance, die Strukturen gesellschaftlichen Unrechts
zu verandern.

NPBI Jg. 6 (2000), H. 1



Damit ist Pestalozzi eindeutig ein Kind der Auf-
klarung, deren Grundgedanke darin bestand (um
mit Kant zu sprechen, von dem sich Pestalozzi in
starkem Mass beeinflusst sah), dass der Mensch aus
seiner selbstverschuldeten Unmundigkeit herausge-
fuhrt werden musse, und zwar durch Bildung. Inso-
fern ist das Projekt der Aufklarung ein durch und
durch padagogisches Projekt — und hat nicht nur
Pestalozzi und seine Zeitgenossen im 18. und 19.
Jahrhundert beeinflusst, sondern wirkt bis in die
heutige Zeit fort.

Auch die Heim- und Anstaltserziehung wird von
Pestalozzi ausdriicklich als eine Erziehung verstan-
den, die dem Aufklarungsgedanken verpflichtet ist.
Diesen hat Kant (in seiner Schrift ‘Uber Erziehung’)
mit Blick auf die Erziehung folgendermassen auf
den Begriff gebracht hat: “Der Mensch kann nur
Mensch werden durch Erziehung ... Kinder sollen
nicht dem gegenwartigen, sondern dem zukunftig
moglich besseren Zustande des menschlichen Ge-
schlechts, das ist: der Idee der Menschheit und de-
ren ganzer Bestimmung angemessen, erzogen wer-
den” (Kant 1966, S. 699, S. 704).

Insofern enthélt der sozialpadagogische Entwurf
Pestalozzis nicht nur nachgehende Massnahmen fur
diejenigen, die kein eigenes Zuhause haben und
auf padagogische Kompensation angewiesen sind,
sondern (mit dem Konzept der Volkserziehung)
auch die Vorstellung einer Neuordnung des Mit-
einanderlebens, die auch gesellschaftliche Verande-
rungen impliziert.

Wie konkret und wie praktisch Pestalozzis Vor-
stellung von Unterricht und Erziehung, kurz: von
Bildung der Kinder in Armut und Not aussah, lasst
sich an seinem ‘Memoriale an den Kleinen Rat vom
Aargau’ (1807) ablesen, in welchem er als Zweck ei-
ner in diesem Kanton zu errichtenden Armenanstalt
bestimmt: “Den Quellen der Armuth in diesem Can-
ton in ihrem Wesen abzuhelfen und zugleich die
Mittel einer der Lag und den Umstéanden der nie-
deren Menschenklasse angemessene allgemeine
Volksbildung anzubahnen. - Sie soll durch die Natur
ihrer Organisation das Kind der Noth und des El-
lends nicht zu einem ihm unntzzen und unnéthi-
gen Wussen, wohl aber zu vollendeten Fertigkeiten
in allem dem hinfihren, was ihm in seiner Lag und
in seinen Umstanden wahrhaft nazlich und er-
spriesslich syn kann. Sie soll zu diesem Endzwekk,
die Bildung zur hauslichen und landlichen Industrie
mit der Schulbildung vereinigen. Sie soll elementa-
risch zur Kunst- und zur Berufsbildung hinfihren,
wie sie elementarisch zum Schreiben und Rechnen
hinfahrt. Sie soll wesentlich geeignet syn, das Prob-
lem practisch aufzulésen, wie Armenanstalten
durch die Resultate ihrer Einrichtung selber zu den
Mitteln gelangen kénen, ihren Seegen im Land all-
gemein zu verbreiten. Sie soll dahin wirken, bym
festgehaltenen Zwekk die Massa des Volks weder in
Kentnissen, noch in Fertigkeiten ausser den Kreis ih-
res Standes heraus zu lenken, es jeder Auszeich-
nung des Geistes des Herzens und Wohlstands mog-

NPBI Jg. 6 (2000), H. 1

lich und leicht zu machen, ... wozu sie sich in ihrer
Lag und durch ihre Kraffte zum Wohl ihres Vatter-
landes und ihrer Mitmenschen mit Schiklichkeit und
mit gesichertem Erfolg fortbilden kénnen” (PSW
XX, S. 41).

Greifen wir noch einmal den Gedanken der Mun-
digwerdung des Menschen durch Erziehung und
Unterricht, kurz: durch Bildung auf: Dieser Gedanke
ist aus dem Grunde so fundamental, weil es eine
ganz grundséatzliche Aufgabe der Sozialpadagogik
sein muss, Kinder und Jugendliche auch zu kompe-
tenten Teilhabern und Protagonistinnen in einer
hochkomplexen Kultur werden zu lassen und sie da-
bei fordernd und fordernd zu begleiten. Mit dem
Bildungsbegriff wurde schon im 18. Jahrhundert ein
notwendiges Korrektiv zu einem Padagogik-Pro-
gramm formuliert, das auf Machbarkeit, Nutzlich-
keit und wirtschaftliche Verwertbarkeit angelegt
war und auf die Hervorbringung loyaler Unterta-
nen zielte. Bildung dagegen zielt auf die Entfaltung
des Subjekts in Freiheit und Humanitat. Bildung
enthélt stets einen Uberschuss an Bedeutungen und
Qualitaten, indem sie auf Prozesse der Sinndeutung
und Selbstfindung, der Individuation und Enkultu-
ration verweist, die nicht allein in funktionalen Ka-
tegorien gefasst werden kénnen. So gewinnen auf
der Handlungsebene der Sozialpadagogik die Per-
sonlichkeit der Professionellen, ihr geistiger Hori-
zont, ihre Sensibilitat fur Grundfragen des
Menschseins, ihre ethische Orientierung ein beson-
deres Gewicht, weil diese zugleich ein wichtiges In-
strument ihres beruflichen Handelns darstellen -
weit mehr als reine Techniken der Verhaltens- oder
sozialen Beeinflussung.

Aus diesem Grunde beschrankt sich die Sozial-
padagogik auch nicht auf das Helfen oder Heilen
oder Beraten oder Organisieren oder Arrangieren —
wie dies in der lebensweltorientierten Konzeption
einer Sozialpadagogik-Theorie gegenwartig propa-
giert wird —, sondern sie muss auch eine Vision der
Verwandlung und der Gestaltung von Welt durch
den Menschen zur Verfliigung haben.

Auf der Grundlage eines solchen Selbstverstand-
nisses gewinnt auch die Beziehung zwischen Sozial-
padagoginnen und Klienten einen anderen Charak-
ter: Nicht mehr Bevormundung, sondern Eigenrecht
und Warde, Gleichwertigkeit und Respekt kenn-
zeichnen diese Beziehung, die auf die Entfaltung
kreativer Potentiale im kognitiven, emotionalen
und sozialen Bereich angelegt ist.

Und nur im Rahmen eines solchen Selbstver-
standnisses wird es der Sozialpadagogik auch még-
lich sein, die immer wieder reklamierte, aber doch
nicht recht verwirklichte praventive Funktion aus-
zulben, die wirksam werden muss, lange bevor die
Lebenslagen von Kindern und Jugendlichen solche
Problemmerkmale aufweisen, dass sie in sozial-
padagogische Institutionen Uberwiesen werden.
Nur wenn sich die Sozialpadagogik aus dem selbst-
geschaffenen Ghetto ihrer eigenen Institutionen

15




16

befreit und sich auch in diejenigen sozialen und
padagogischen Bereiche konstruktiv einmischt, von
der Gertrud Baumer (1929) sie ausdrucklich ge-
trennt hat, namlich Familie und Schule, kann sie ih-
re volle Wirksamkeit entfalten und vorbeugend wie
heilend gleichzeitig wirken. — So gesehen, unter-
scheidet sich die Sozialpadagogik von den anderen
Padagogiken (Schule, Familie, Betrieb, usw.) nur
hinsichtlich ihrer Tatigkeitsfelder, nicht aber hin-
sichtlich ihrer anthropologischen und normativen
Begrindung, ihrer Zielsetzung und ihrer gesell-
schaftlichen Funktion.

Das musste letztlich auch zur Folge haben, dass
sich die Sozialpadagogik wieder enger an die Allge-
meine Padagogik anschlosse, was bei Paul Natorp
(1899), dem ersten Systematiker einer (von ihm so
genannten) “Socialpadagogik” noch der Fall ist. Im
Mittelpunkt seiner Theorie, die sich explizit in der
Nachfolge Kants einerseits und Pestalozzis anderer-
seits sieht (und dies durch zahlreiche Bezugnahmen
auf Pestalozzis Werk auch ausweist), steht die syste-
matische Bestimmung des wechselseitigen Bedin-
gungs- und Wirkungsverhaltnisses von Bildung und
humaner Gestaltung des gesellschaftlichen Zusam-
menlebens. “Danach muss dann auch die letzte um-
fassendste Aufgabe der Bildung fur den Einzelnen
und fur alle Einzelnen sich bestimmen. Die sozialen
Bedingungen der Bildung also und die Bildungsbe-
dingungen des sozialen Lebens, das ist das Thema
dieser Wissenschaft” (gemeint ist die Sozialpadago-
gik) (Natorp 1899, S. 98).

Erst die bereichsorientierte Konzeption von Bau-
mer hat die Sozialpddagogik auf einen Teilbereich
der gesellschaftlichen Erziehung, auf die Jugendhil-
fe, umakzentuiert und damit entscheidend verengt.
Zwar war dies, im historischen Ruckblick betrachtet,
die Grundlage fur die Verankerung der Sozial-
padagogik in der Gesellschaft und zugleich far ihre
“Erfolgsgeschichte” (s.0.), aber zugleich wurden da-
mit auch ihre enge Verschrankung mit der Allge-
meinen Padagogik und damit auch der anderen
Teilbereiche der Erziehung und nicht zuletzt die
umfassendere theoretische Konzeption von Pesta-
lozzi bis Natorp tGber Bord geworfen — was Gber den
sog. “kritisch-emanzipatorischen” Theorieansatz
(Klaus Mollenhauer, Hermann Giesecke u.a.) bis
zum heute dominanten “alltags- bzw. lebenswelto-
rientierten” Ansatz gefihrt hat.

Ein umfassenderes Verstandnis von Gegenstand
und Aufgabe der Sozialpadagogik, wie es bei Pesta-
lozzi noch vorherrschte, ist nicht das wenigste, das
es verdient, im heutigen Wissenschaftsdiskurs der
Sozialpadagogik wieder starker ins Bewusstsein ge-
rufen zu werden.

Literatur

Baumer, Gertrud: Wesen und Aufbau der 6ffentlichen Erzie-
hungsfursorge. In: Herman Nohl/Ludwig Pallat (Hrsg.):
Handbuch der Padagogik. Bd. 5: Sozialpadagogik. Lan-
gensalza 1929, S. 3-26

Bernfeld, Siegfried: Der Irrtum des Pestalozzi (1927). In:
Ders.: Antiautoritare Erziehung und Psychoanalyse. Aus

gewahlte Schriften, Bd. 2. Frankfurt a. M. 19693, S. 469-477

Bernfeld, Siegfried: Sankt Pestalozzi (1927). In: Ders.: Anti-
autoritare Erziehung und Psychoanalyse. Ausgewahlte
Schriften, Bd. 2. Frankfurt a. M. 1969b, S. 477-482

Bohnisch, Lothar: Sozialpadagogik der Lebensalter. Eine Ein-
fuhrung. Weinheim/Minchen 1997

Engelke, Ernst: Soziale Arbeit als Wissenschaft. Eine Orien-
tierung. Freiburg i. Br. 1992

Hager, Fritz-Peter/Trohler, Daniel (Hrsg.): Pestalozzi — wir-
kungsgeschichtliche Aspekte. Dokumentationsband zum
Pestalozzi-Symposium 1996. Bern/Stuttgart 1996

Horlacher, Rebekka: Besprechung von Christian Niemeyer:
Klassiker der Sozialpadagogik. In: Neue Pestalozzi Blat-
ter/Zeitschrift fur padagogische Historiographie 5(1999),
H.2, S. 27-28

Kant, Immanuel: Uber Padagogik: In: Ders.: Werke in sechs
Banden, Band VI, Darmstadt 1966, S. 693-761

Kerkhoff, Engelbert (Hrsg.): Handbuch Praxis der Sozialar-
beit und Sozialpadagogik. 2 Bande. Dusseldorf 1981

Kreft, Dieter/Mielenz, Ingrid (Hrsg.): Wérterbuch Soziale Ar-
beit. Aufgaben, Praxisfelder, Begriffe und Methoden der
Sozialarbeit und Sozialpdadagogik. 3. Aufl. Weinheim/Ba-
sel 1988

Kreft, Dieter/Wustendorfer, Monika/Wstendorfer, Werner:
Was muss man gelesen haben, um Bescheid zu wissen?
Umfrage zur Basis- und Standardliteratur in der Sozialen
Arbeit. In: sozialmagazin 25(2000), H.2, S. 28-39

Kiihn, Heidemarie: “Sie wollen ihn feiern, doch sie kennen
ihn nicht” — Die Berliner Lehrerschaft und Pestalozzi in
der Mitte des 19. Jahrhunderts. In: Fritz-Peter Hager/Da-
niel Trohler (Hrsg.): Pestalozzi — wirkungsgeschichtliche
Aspekte. Dokumentationsband zum Pestalozzi-Symposi-
um 1996. Bern/Stuttgart 1996, S. 449-461

Landwehr, Rolf/Baron, Rudeger (Hrsg.): Geschichte der Sozi-
alarbeit. Hauptlinien ihrer Entwicklung im 19. und 20.
Jahrhundert. Weinheim/Basel 1983

Luders, Christian/Winkler, Michael: Sozialpddagogik — auf
dem Weg zu ihrer Normalisierung. In: Zeitschrift fur
Padagogik 38(1992), S. 359-370

Menck, Peter: Geschichte der Erziehung. Donauwérth 1993

Muanchmeier, Richard: Zugange zur Geschichte der Sozialar-
beit. Mlinchen 1981

Natorp, Paul: Socialpadagogik. Stuttgart 1899

Niemeyer, Christian: Klassiker der Sozialpaddagogik. Ein-
fahrung in die Theoriegeschichte einer Wissenschaft.
Weinheim/Miinchen 1998

Osterwalder, Fritz: Pestalozzi — ein padagogischer Kult. Pes-
talozzis Wirkungsgeschichte in der Herausbildung der
modernen Padagogik. Weinheim/Basel 1996

Pestalozzi, Johann Heinrich: Meine Nachforschungen utber
den Gang der Natur in der Entwiklung des Menschenge-
schlechts (1797). In: Pestalozzis Samtliche Werke [PSW]
Xll, S. 1-166

Pestalozzi, Johann Heinrich: Pestalozzi’s Brief an einen
Freund Uber seinen Aufenthalt in Stanz (1799). In: PSW
X, S. 1-32

Pestalozzi, Johann Heinrich: Memoriale an den Kleinen Rat
vom Aargau (1807). In: PSW XX, S. 41-44

Piaget, Jean: Theorien und Methoden der modernen Erzie-
hung. Wien 1972

Puhl, Ria (Hrsg.): Sozialarbeitswissenschaft. Neue Chancen
far theoriegeleitete Soziale Arbeit. Weinheim/Minchen
1996

Rauschenbach, Thomas: Das sozialpadagogische Jahrhun-
dert. Analysen zur Entwicklung Sozialer Arbeit in der Mo-
derne. Weinheim/Munchen 1999

Sachsse, Christoph/Tennstedt, Florian: Geschichte der Ar-
menfursorge in Deutschland. Bd. 1.: Vom Spatmittelalter
bis zum Ersten Weltkrieg. Stuttgart 1980

Sachsse, Christoph/Tennstedt, Florian: Geschichte der Ar-
menflrsorge in Deutschland. Bd. 2.: Firsorge und Wohl-
fahrtspflege 1871 bis 1929. Stuttgart 1988

Schilling, Johannes: Soziale Arbeit. Entwicklungslinien der
Sozialpadagogik/Sozialarbeit. Neuwied 1997

Stimmer, Franz (Hrsg.): Lexikon der Sozialpadagogik und der
Sozialarbeit. Minchen 1994

Tenorth, Heinz-Elmar: Pestalozzis Rolle in der Preussischen

NPBI Jg. 6 (2000), H. 1



Lehrerbewegung seit ihren Anfangen bis 1927. In: Fritz-
Peter Hager/Daniel Trohler (Hrsg.): Pestalozzi — wirkungs-
geschichtliche Aspekte. Dokumentationsband zum Pesta-
lozzi-Symposium 1996. Bern/Stuttgart 1996, S. 423-447

Thiersch, Hans: Die Erfahrung der Wirklichkeit. Perspektiven
einer alltagsorientierten Sozialpadagogik. Weinheim/
Munchen 1986

Thiersch, Hans: Lebensweltorientierte Soziale Arbeit. Aufga-
ben der Praxis im sozialen Wandel. Weinheim/Munchen
1992a

Thiersch, Hans: Das sozialpddagogische Jahrhundert. In:
Thomas Rauschenbach/Hans Gangler (Hrsg): Soziale Ar-

beit und Erziehung in der Risikogesellschaft. Neuwied
1992b, S. 9-23

Thiersch, Hans/Rauschenbach, Thomas: Sozialpadagogik/So-
zialarbeit: Theorie und Entwicklung. In: Hanns Eyferth/
Hans-Uwe Otto/Hans Thiersch (Hrsg.): Handbuch zur Sozi-
alarbeit/Sozialpadagogik. Neuwied 1984, S. 984-1016

Thole, Werner/Galuske, Michael/Géngler, Hans (Hrsg.): Klas-
sikerlnnen der Sozialen Arbeit. Sozialpadagogische Texte
aus zwei Jahrhunderten - ein Lesebuch. Neuwied 1998

Wollenweber, Horst (Hrsg.): Sozialpddagogische Theoriebil-
dung. Quellenband. Paderborn 1983

Diwan

BaugeruUst

Zum Bediirfnis nach Klassikern in der Sozialpddagogik

(Red.) Seit einigen Jahren werden in der So-
zialpddagogik die Klassiker wiederentdeckt.
Wegweisend war eine Studie von Michael
Winkler aus dem Jahre 1993, in welcher er
das Theoriedefizit der Sozialpadagogik mit
mangelndem geschichtlichem Bewusstsein
und (damit zusammenhdngend) mit dem
Fehlen von Klassikern begriindet. In der Fol-
ge erschienen diverse “Klassiker-Reader” fiir.
die Sozialpadagogik bzw. Sozialarbeit. Die
Redaktion hat Martin Graf gebeten, sich mit
diesem Phdanomen auf dem Hintergrund so-
zialpddagogischer Theoriebildung auseinan-
derzusetzen. Er kommt zum Schluss, dass
nicht der Mangel an Klassiker-Bewusstsein
das Problem der gegenwartigen Sozial-
padagogik ist, sondern deren grundsatzli-
ches gesellschaftliches Legitimationsdefizit.

B Martin Graf

993, mitten in der Diskussion um gesellschaftli-
che Krise, Mangel an Finanzmitteln, Umstel-
lung der wohlfahrtsstaatlichen Versorgung auf
partikulére Dienstleistung und der Permutation der
Staatsblirger zu occasionellen Kunden, erscheint
ein Artikel Michael Winklers, des bekanntesten
deutschsprachigen Theoretikers der Sozialp&ddago-
gik, mit dem Titel: ‘Hat die Sozialpdadagogik Klassi-
ker?1. Ich glaube, Tucholsky war es, der einst be-

NPBI Jg. 6 (2000), H. 1

merkte, angesichts eines Engels stelle sich nicht die
Frage, ob dieser existiere, sondern ob man es brau-
che, dass er existiere. Der Titel hatte — unter dieser
Perspektive — lauten sollen: “Braucht die Sozial-
padagogik Klassiker?” Das Missverhaltnis zwischen
dem Volumen produzierter sozialpadagogischer
Texte und deren Bedeutung zeigt fur Winkler einen
Mangel an “Bildung”, und er prazisiert, an “klassi-
scher Bildung”. Seine Analyse des Zustandes der
Disziplin weist der Sozialpadagogik einen ungenu-
genden Umgang mit Theorie nach: “Uberspitzt for-
muliert: Die Sozialpadagogik kennt die Sprache der
Theorie nicht.” Eben deshalb drange sich als “un-
verbrauchte Alternative” zur disziplindren Iden-
titatssicherung auf, “nach den Klassikern der Sozial-
padagogik zu fragen” (Winkler 1993, S. 171).

Das Problem der Klassiker fiir die
theoretische Disziplin

bwohl Winkler einrdaumt, dass ein Text nach
Geltungskriterien zu beurteilen ware, gibt
er sich in dieser Frage pragmatisch: die an-
deren Sozialwissenschaften wirden auch so verfah-
ren und eine Klassikerlektlre vorschreiben. Es geht
ihm letztlich um einen Kanon von Texten. Aller-
dings tritt das Problem nun in eigenartiger Verkeh-
rung auf: “Denn als vorsichtige These kénnte man
formulieren, dass der ungesicherte Status der Sozi-
alpadagogik als wissenschaftliche Disziplin und als
Profession zumindest auch mit dem Fehlen von
Klassikern zu tun hat; ihr gebrochenes Verhaltnis zu
sich selbst, ihr Mangel an Selbstvertrauen griinden
in dem Fehlen einer verbindlichen, vielleicht sogar

17



	Der "Heros makelloser Menschenliebe" und die "schmuddelige Lebenswelt" : Pestalozzi und die heutige sozialpädagogische Theoriebildung

