
Zeitschrift: Neue Pestalozzi Blätter : Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 6 (2000)

Heft: 1

Artikel: Der "Heros makelloser Menschenliebe" und die "schmuddelige
Lebenswelt" : Pestalozzi und die heutige sozialpädagogische
Theoriebildung

Autor: Fatke, Reinhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901713

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901713
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


"Heros makelloser
Menschenliebe"

und die
"schmuddelige
Lebenswelt

Pestalozzi und die heutige sozialpädagogische Theoriebildung

(Red.) Im Pestalozzi-Gedenkjahr 1996 hielt
der Ordinarius für Sozialpädagogik der
Universität Zürich, Reinhard Fatke, auf dem

Neuhof einen Vortrag zur sozialpädagogischen

Aktualität Pestalozzis. Er kam dabei

zum Schluss, dass die Marginalisierung
Pestalozzis im heutigen sozialpädagogischen
Theoriediskurs auf die vorherrschenden,
aber theoretisch wenig fruchtbaren
Alltagstheorien zurückzuführen seien. Den historischen

Ursprung dieses Defizites sieht er in

der seinerzeitigen Entscheidung zugunsten
der Positionen Gertrud Bäumers, die den

sozialpädagogischen Bereich als neben der
Familie und der Schule definierte und somit
die "Socialpädagogik" Paul Natorps
verdrängte, dessen Theorie zum Transformationsmedium

Pestalozzis ins 20. Jahrhundert
hätte sein können und sollen. Fatke hat
seinen Vortrag für diese Zeitschrift überarbeitet

und aktualisiert.

Reinhard Fatke

Als
im Januar 1996 in Zürich des 250. Geburts¬

tages von Johann Heinrich Pestalozzi
gedacht wurde, fand aus diesem Anlass auch

ein internationaler Kongress statt, der sich

ausdrücklich und so gut wie ausschliesslich mit der
Wirkungsgeschichte Pestalozzis befasste (Hager/Tröhler
1996). Dabei wurde unter anderem deutlich, dass es

nur ganz bestimmte Seiten von Pestalozzis Werk

und Wirken waren, die eine durchschlagende
Wirkung in der Folgezeit - insbesondere im 19.

Jahrhundert, aber auch noch bis ins 20. Jahrhundert
hinein - entfaltet haben. Genauer gesagt: Pestalozzi

wurde nur in einem ganz bestimmten Teilbereich
der Gesellschaft rezipiert und dabei dann zu jenem
Idol erhoben, das uns auch heute noch, wenn auch

überwiegend nurmehr in Form einer historischen
Reminiszenz, im Bewusstsein ist: der Menschenfreund,

der Wohltäter, der Lehrer, der sich
aufopfernde Kinderfreund, wie er uns in den bekannten
Denkmälern, in den Bildnissen und in einigen
Schlüsselzitaten immer wieder entgegentritt.

Der erwähnte gesellschaftliche Teilbereich, in

welchem Pestalozzi durch Rezeption hauptsächlich
Wirkung entfaltet hat, war die Volksschullehrerschaft,

die im 19. Jahrhundert - in Preussen noch
weitaus stärker als beispielsweise in seinem
Herkunftsland - Pestalozzi nicht nur zu einem Klassiker

der Pädagogik, aber eben der Schulpädagogik
erhob, sondern ihn vor allem in Form eines quasi
zivilreligiösen Nationalsymbols benutzte, um ein Pro-

fessionsbewusstsein auszubilden, um standespolitische

Interessen gegen den Staat durchzusetzen und

um eine paternal einheitliche Gesellschaftsauffassung

zu festigen (Osterwalder 1996; Tenorth 1996).

Denn an Pestalozzi schieden sich nicht die Geister,
sondern sie vereinten sich in ihm - dank der ihm

zugeschriebenen und zugleich ins Übermenschliche
erhobenen Grundhaltung von absoluter Milde und
Güte, von bedingungsloser Liebe zu den Menschen
und nicht zuletzt von einer tiefen religiösen Hingabe.

Er wurde wahrhaftig zu einem "Heros makelloser

Menschenliebe" stilisiert, wie Siegfried Bernfeld
dies 1927 formuliert hat - freilich mit dem Zusatz,
dass dies die "kleinbürgerliche Schulmeisterlegende"

war, die - aus den genannten standespoliti-

NPBI Jg. 6 (2000), H. 1 9



sehen und allgemeinpolitischen Interessen - im 19.

Jahrhundert geschaffen wurde (Bernfeld 1927/

1969a).
Welche Formen diese Heroisierung annahm, sei

kurz an einem Beispiel illustriert: Zu Pestalozzis 100.

Geburtstag, der in Königsberg in Ostpreussen von
der deutschen Lehrerschaft mit grossem Aufwand
gefeiert wurde (vgl. Kühn 1996), wurde unter anderem

folgendes Lied gesungen (zit. n. Tenorth 1996,
S. 429f.).

"Erhebet die Herzen und Blicke zum Herrn!
Er hört die sich freuenden Kinder so gern.
Dir Vater, der liebend die Menschen erzieht,
Ertöne das jubelnde, dankende Lied.

Du hältst auch uns Kinder in freundliche Hut,
Giebst täglich so viel, was nötig und gut;
Hast Eltern und Lehrer uns allen verliehn,
Die eifrig und treu uns zu Menschen erziehn.
Und dass sie uns führen an sicherer Hand,
Hast Christum du ihnen zum Führer gesandt.
Er bleibet der Lehrer der Armen allhier;
Lasst, sprach er, die Kindlein nur kommen zu mir.

Und als es vergessen die spätere Zeit,
Da hast du dir andere Führer geweiht;
Vor einem Jahrhundert im Schweizerland
Den Kindern und Schülern ein Retter erstand.
Nun lehren und bilden mit treuem Bemüh'n
Die Lehrer ihm nach, aus uns Menschen zu zieh'n.
Wir ahnen die Liebe; der freudigste Dank
Erschalle dir, Vater, in unserm Gesang.
Gern wollen wir lernen. O, gieb du uns Kraft,
Die erst wie das Wollen Vollbringen auch schafft!
Und was du an uns durch die Schule gethan.
Dankt einst dir das Wirken auf schwererer Bahn. "

Diese Quasi-Gleichsetzung von Pestalozzi und
Jesus Christus geht gar nicht einmal allzu sehr an
Pestalozzis Selbstverständnis vorbei, denn er selbst hat
sich in seinem Lebenslauf, der durch eigenes Versagen

und Scheitern, aber auch durch Versagungen
anderer, durch Enttäuschungen, kurz: durch vielfältiges

Leiden gekennzeichnet war, durchaus in der

Nachfolge Christi gefühlt.
Bei genauer Durchsicht dessen, was bei dieser

und späteren Feiern zur Wiederkehr von Geburtsund

Todestag zur Sprache kam, müssen wir feststellen:

Weder damals noch heute wurden
sozialpädagogische Seiten von Pestalozzis Werk und Wirken

herausgestellt. War er, mit dem wir doch auch
und vor allem das Bild des gütigen väterlichen
Erziehers verbinden, der sich der Armenerziehung
verschrieben hatte, am Ende gar kein Sozialpädagoge

bzw. - da es ja diesen Begriff zu jener Zeit noch
nicht gab - kein über seine Epoche hinausweisender
Stifter von Ideen, die wir aus heutiger Sicht
sozialpädagogisch nennen würden und die deshalb auch
heute noch Bestand hätten? Ist wirklich so wenig
von ihm übriggeblieben, wie der grosse Genfer
Erkenntnistheoretiker, Psychologe und
Erziehungswissenschaftler Jean Piaget einmal meinte? In ei¬

nem Kurzdurchgang durch die Geschichte der
Pädagogik stellte Piaget zunächst einmal fest, dass

die meisten pädagogischen Neuerer von Berufs wegen

gar keine Erzieher waren (Comenius war Theologe

und Philosoph, auch Rousseau war in erster
Linie Philosoph und hat nie unterrichtet, Fröbel, der
Schöpfer der Kindergärten, war Chemiker und
Philosoph, Herbart war Psychologe und Philosoph,
Montessori war Ärztin usw.). Und dann kommt Piaget

auf Pestalozzi zu sprechen und kennzeichnet
ihn mit folgenden dürren Worten: "Dagegen hat
der vielleicht berühmteste Pädagoge, der
ausschliesslich Erzieher war, Pestalozzi, eigentlich
keinerlei neue Methoden oder Verfahren entdeckt,
abgesehen von der Schiefertafel, die er aus Gründen
der Sparsamkeit einführte ..." (Piaget 1972, S. 19f.).

Oder war Pestalozzi so unfähig und zu Lebzeiten
so erfolglos, wie Bernfeld ihn charakterisierte, dass

es nicht verwunderlich wäre, dass er in der
Sozialpädagogik nicht traditionsbildend geworden ist?

"Was er unternahm, missriet. Konspirierte er gegen
die Behörden, kam die Polizei dahinter; kaufte er
ein Landgut, war der Boden zu steinig; baute er eine

Fabrik, machte er pleite; hatte er einen Verwalter,

wurde er bestohlen; hatte er einen Stellvertreter,

wurde er betrogen; bekam er einen Orden vom
Kaiser von Russland, war es der niedrigste; glaubte
er an des Kaisers von Österreich Schulreformwiilen,
erhielt er ein Kistchen Tokaier; gründete er ein
Armenkinderhaus, war es sogleich von Adel und
Bürgertum aller Grade beschickt; ..." (Bernfeld 1969b,
S. 478).

Wenn Piaget und Bernfeld tatsächlich recht hätten,

würde es natürlich nicht wundernehmen, dass

Pestalozzi keine nennenswerte Rolle in der Selbst-

vergewisserung und der theoretischen Begründung
der Sozialpädagogik gespielt hätte, und schon gar
nicht in der heutigen Zeit.

Aber ist das wirklich so? Ist Pestalozzi tatsächlich
ohne weitere Bedeutung in der heutigen
sozialpädagogischen Theoriebildung - wobei der Begriff
"heutig" offen lässt, ob damit nur die aktuellen
Diskurse gemeint sind oder die Zeit der letzten zehn
bis zwanzig Jahre oder sogar die gesamte
Nachkriegszeit. Es gilt also zunächst, dieser Frage
anhand einer Bestandsaufnahme nachzugehen. Sollte
sich die Vermutung bestätigen, dass zumindest in

expliziter, also in ausdrücklich auf ihn Bezug
nehmender Weise Pestalozzi im gegenwärtigen
sozialpädagogischen Diskurs keine nennenswerte Rolle

spielt, dann wird zweitens nach den Gründen dafür
zu fragen sein. Da anzunehmen ist, dass die Gründe
eher darin liegen, wie heute überwiegend
Sozialpädagogik konzipiert wird im Unterschied zu Pestalozzis

sozialpädagogischem Denken, müssen wir
drittens der Frage nachgehen, ob es Aspekte in
Pestalozzis Werk und Wirken gibt, die es wert sind,
dass sie stärker als bisher oder überhaupt erst im

sozialpädagogischen Theoriediskurs Berücksichtigung
finden müssten.

NPBI Jg. 6 (2000), H. 1



1. Wird im heutigen sozialpädagogischen

Theoriediskurs auf Pestalozzi
Bezug genommen?

enn wir diese Frage beantworten wollen,
tun wir gut daran, die am meisten
verbreiteten und damit meinungsbestimmenden

Nachschlagewerke, Lexika, Einführungswerke

und Lehrbücher zu konsultieren. Dabei
machen wir dann allerdings die Feststellung, dass

Pestalozzi so gut wie nicht auftaucht. Das gilt
sowohl für die einschlägigen Darstellungen zur
Geschichte der Sozialpädagogik und Sozialarbeit (z.B.

Münchmeier 1981; Sachsse/Tennstedt 1980; 1988;
Landwehr/Baron 1983) als auch für Lehrbücher und
Einführungswerke, die in der Ausbildung von
zukünftigen Sozialpädagogen und Sozialarbeiterinnen

eine grosse Rolle spielen (z.B. Engelke 1992;
Puhl 1996; Böhnisch 1997; Schilling 1997). - Im

vielbenutzten 'Lexikon der Sozialpädagogik und der
Sozialarbeit' (Stimmer 1994) findet sich zwar eine

knappe halbe Spalte zu Pestalozzi, die aber im

ganzen recht auskunftsarm ist und ansonsten Pestalozzi

ausgerechnet zum "Klassiker der Schui-

pädagogik" ernennt. Ebensolche Umakzentuierung
von Pestalozzis Werk und Wirken findet sich auch
bei Menck (1993), der als Ahnherrn der
Sozialpädagogik Johann Hinrich Wichern aufführt und
Pestalozzi dagegen in einem völlig anderen Kapitel
behandelt, das charakteristischerweise überschrieben

ist mit "Wohnstubenerziehung und die
Elementarmethode". - Im ebenfalls weit verbreiteten
'Flandbuch zur Sozialpädagogik/Sozialarbeit' ist im

umfangreichen Artikel zur "Geschichte und Theorie
der Sozialpädagogik/Sozialarbeit" (Thiersch/Rau-
schenbach 1984) lediglich ein knapp anderthalb Seiten

umfassender Abschnitt über Pestalozzi enthalten,

aber bezeichnenderweise nur im ersten
historischen Teil; im zweiten Teil des Artikels dagegen,

der eine Theorie der Sozialpädagogik/Sozialarbeit
zumindest in Umrissen systematisch zu entfalten

beansprucht, ist von Pestalozzi nicht mehr die
Rede.

Andere Wörterbücher (z.B. Kraft/Mielenz 1988)
und Plandbücher (z.B. Kerkhoff 1981) verzeichnen
Pestalozzi an keiner relevanten Stelle. In einer
(allerdings schon etwas älteren) Quellensammlung,
die Modelle sozialpädagogischer Theoriebildung
dokumentiert (Wollenweber 1983), ist Pestalozzi

überhaupt nicht vertreten; in einem neueren
"Lesebuch", das "Sozialpädagogische Texte aus zwei
Jahrhunderten" vorstellt (Thole/Galuske/Gängler
1998), ist Pestalozzi lediglich mit einigen Ausschnitten

aus dem sogenannten 'Stanser Brief' vertreten
und damit als "Klassiker der Sozialen Arbeit" recht
einseitig und unzulänglich charakterisiert. - Ähnlich
verkürzt (und dazu mit einem recht eigenwilligen
psychoanalytischen und Nietzscheanischen Akzent)
wird Pestalozzi in den 'Klassikern der Sozialpädagogik'

(Niemeyer 1998) dargestellt (Florlacher [1999]

Paul Natorp (1854-1924)
Archiv Pestalozzianum

hat dazu eine treffende Kritik geliefert).
Dieser Befund, der hier nur an ausgewählten,

aber durchaus repräsentativen Beispielen belegt
werden kann, nämlich dass Pestalozzis Werk und
Wirken im gegenwärtigen sozialpädagogischen
Wissenschaftsdiskurs so gut wie keine Rolle spielt,
wird eindrucksvoll untermauert durch die Ergebnisse

einer "Umfrage zur Basis- und Standardliteratur
in der Sozialen Arbeit" (Kreft/WüstendorferA/Vüs-
tendorfer 2000), die diejenigen Bücher auflistet,
welche von den Befragten - hauptsächlich
Dozierenden an Universitäten und Fachhochschulen - als

die wichtigste Bezugsliteratur in den Ausbildungsstätten

angegeben worden sind. Auf den vorderen
Rängen finden sich die Bücher, die auch in den

vorangegangenen Ausführungen genannt worden
sind; und auch in den übrigen Titeln finden sich keine

nennenswerten Hinweise auf Pestalozzi.
Eine weitere Möglichkeit, Spuren Pestalozzis im

gegenwärtigen sozialpädagogischen Theoriediskurs

aufzufinden, bestünde darin, Fachzeitschriften
zu durchforsten. Aber auch eine solche Bemühung -
die nur in Form einiger Stichproben durchgeführt
worden ist - endet mit dem Befund, dass Pestalozzi

praktisch nicht auftaucht -, mit Ausnahme
gelegentlicher (allerdings eher marginaler) Verweise
oder gar Zitate; aber in solchen Fällen dient die
Bezugnahme auf Pestalozzi nicht dazu, den einen
oder anderen seiner Grundgedanken in neuere
Theoriebildungen einzubauen, sondern im besten
Fall lediglich der argumentativen Absicherung, im

schlechtesten Fall dem einfachen name dropping.
Statt den Befund, dass in der gegenwärtigen so-

NPBI Jg. 6 (2000), H. 1



zialpädagogischen Theoriebildung so gut wie kein

Bezug auf Pestalozzi genommen wird, noch weiter
anzureichern und zu untermauern, soll im Folgenden

der weitaus interessanteren Frage nachgegangen

werden, warum das so ist, welche Gründe dafür
ausschlaggebend sein könnten, dass diese bedeutende

Gestalt der Erziehungsgeschichte, die im 19.

Jahrhundert zumindest als Symbol eine so überragende

Rolle gespielt hat, in der Sozialpädagogik so

gut wie nicht rezipiert worden ist.

2. Warum wird im gegenwärtigen
sozialpädagogischen Wissenschaftsdiskurs

kein Bezug auf Pestalozzi

genommen?

Als
erstes sind einige Gründe zu nennen, die

in der Geschichte etwas weiter zurückliegen:

Anders als das Bildungswesen,
insbesondere die allgemeinverbindliche Volksschule, die

von Staats wegen bereits im 19. Jahrhundert
eingerichtet und flächendeckend durchgesetzt wurde, ist
im Fall der Sozialpädagogik ein erheblicher
Verspätungseffekt zu registrieren. Zwar gab es hier und da

bereits im 18. und 19. Jahrhundert Einrichtungen
der Fürsorge (Armen- und Waisenhäuser), und nicht
zuletzt Pestalozzi hat erheblich zu der Gründung
solcher Anstalten beigetragen. Natürlich ist auch an
den sog. Erziehungsstaat zu erinnern, den Philipp
Emanuel von Fellenberg - in engem Kontakt mit
Pestalozzi stehend - im Bernischen Flofwyl einrichtete.

Und auch die süddeutsche und bis in den
Schweizer Raum hineinwirkende Rettungshausbewegung,

die vor allem vom Pietismus getragen wurde,

ist in diesem Zusammenhang zu nennen. Aber
auf eine gesetzliche Grundlage und damit auch auf
staatlich gesicherte Basis wurden die sozialpädagogischen

Institutionen erst in den zwanziger Jahren
des 20. Jahrhunderts gestellt (zu nennen ist
insbesondere das Reichsjugendwohlfahrtsgesetz von
1922). Es bedurfte gleichsam zuvor der starken
gesellschaftlichen und politischen Beunruhigung, die
sich in ganz Europa infolge der Auswirkungen der
Industriellen Revolution einstellte, damit die Sorge
für verwahrloste und gefährdete Kinder und
Jugendliche als eine Aufgabe erkannt wurde, für die
die Gesellschaft im ganzen verantwortlich war und
die deshalb der Staat an die Hand zu nehmen hatte.

Erst mit der Einrichtung eines Netzes von
Erziehungsinstitutionen in dem genannten Sinne und,
damit einhergehend, der Etablierung von
Berufsausbildungsgängen konnte sich auch eine Erzieherschaft

bilden - ähnlich der Lehrerschaft. Aber ausser
dass auch hier der gleiche Verspätungseffekt wirksam

war, kommt noch erschwerend hinzu, dass sich

die Erzieher/Erzieherinnen - modern gesprochen:
die Sozialpädagoginnen und Sozialarbeiter -
niemals in gleicher Weise standespolitisch organisiert
haben wie die Lehrerschaft und dementsprechend

auch kein vergleichbares Professionsbewusstsein

ausgebildet haben.
Es griffe aber zu kurz, wenn man meinte, dies

hänge nur mit der historischen Lücke zusammen,
die zwischen dem Wirken Pestalozzis einerseits und
der Etablierung sozialpädagogischer Institutionen
und Ausbildungsgänge andererseits entstanden
war. Es ist auch nicht anzunehmen, dass es damit
zusammenhängt, dass Pestalozzi bereits von der
Volksschullehrerschaft für eine Begründung von
deren Professionsbewusstsein gleichsam in Beschlag

genommen war. Auch die Vermutung, dass das

Scheitern der verschiedenen Praxismodelle Pestalozzis

der Grund dafür gewesen sein könnte, dass er
sich nicht als Referenz für ein praktisch wie theoretisch

gut begründetes sozialpädagogisches
Selbstverständnis empfahl, dürfte nicht zutreffen, denn
es gibt zahlreiche Gegenbeispiele von ebenfalls
gescheiterten und nur kurzfristig funktionierenden
Erziehungsmodellen, die gleichwohl Referenzstatus

erlangt haben, beispielsweise die nur relativ
kurzfristig existierenden Modelle einer psychoanalytisch
begründeten sozialpädagogischen Betreuung
verhaltensauffälliger, "verwahrloster", delinquenter
Kinder und Jugendlicher, wie sie von Bernfeld,
August Aichhorn oder Fritz Redl entwickelt und
beschrieben worden sind.

Vielmehr dürften die entscheidenden Gründe in
dem gegenwärtigen Selbstverständnis der
Sozialpädagogik selbst liegen, das weniger durch Klarheit
und Eindeutigkeit, schon gar nicht durch
Übereinstimmung in der "scientific community",
gekennzeichnet ist als vielmehr durch Ungenauigkeit und
Diffusität. Massgeblichen Anteil an diesem diffusen,
verschwommenen Bild dessen, was Sozialpädagogik

ausmache, was ihr Kern sei, worin ihr
wissenschaftliches Selbstverständnis und ihr Professionsverständnis

lägen, hat nach meinem Dafürhalten
die sogenannte "Lebensweltorientierung" oder
auch "Alltagsorientierung" in der sozialpädagogischen

Theoriebildung. Beide Begriffe - strenggenommen

nicht deckungsgleich, aber doch zumeist
in gleicher Bedeutung gebraucht - beherrschen seit
mehr als 15 Jahren den sozialpädagogischen
Theoriediskurs. Gemeint ist damit ein Konzept, das

ursprünglich kritisch gegen allzu starke Tendenzen
oder auch Auswüchse von Expertentum,
Verwissenschaftlichung und Bürokratisierung der
Sozialpädagogik/Sozialarbeit ins Feld geführt wurde und
statt dessen darauf insistierte, dass die Alltagswelt
der Klienten und Klientinnen ernst genommen, in
ihrem Eigensinn verstanden und respektiert werde
und dass jegliche Intervention an den Erfahrungen
und Ressourcen ansetze, die in gegebenen konkreten

Verhältnissen vorhanden seien.
Im Laufe der Jahre allerdings ist dieses Konzept

immer stärker ausgeweitet und dadurch auch diffuser

geworden. Thiersch, der entscheidenden Anteil
an der Ausformulierung des Alltags- bzw.
Lebensweltkonzepts für die Sozialpädagogik hat (Thiersch
1986; 1992a), spricht mit Vorliebe davon, dass diese

NPBI Jg. 6 (2000), H. 1



Lebenswelt "schmuddelig" sei, d.h. nicht im wörtlichen

Sinn schmutzig, sondern vielschichtig, in sich

widersprüchlich, schwer entzifferbar, auch deformiert

durch die sozialen Verhältnisse.
Die besondere Aufgabe der Sozialpädagogik

wird von diesem lebensweltorientierten Theorieansatz

folgendermassen bestimmt: "Im Zeichen der
zunehmenden Vergesellschaftung von Lebensaufgaben

angesichts einer Pluralisierung und
Individualisierung der Lebensverhältnisse kompliziert sich

das Leben, Hilfen zur Bewältigung der Normalität
werden nötig. Sozialpädagogische Aufgaben
erweitern sich von hier aus zu lebensweltorientierten
Hilfen zur Lebensbewältigung" (Thiersch 1992b, S.

16; im Original kursiv hervorgehoben).
Charakteristisch an dieser Gegenstands- und

Aufgabenbestimmung ist, (1) dass mit der - nicht näher
begründeten - Behauptung, das Leben insgesamt
sei komplizierter geworden, sozusagen eine
Allzuständigkeit der Sozialpädagogik reklamiert wird,
(2) dass die sozialpädagogische Tätigkeit zu einer
Dienstleistung umdefiniert wird ("Sozialpädagogik
als Dienstleistung für die schwieriger werdende
Lebensbewältigung wird eine Aufgabe, die für die
Realität und das Selbstverständnis unseres
ausgehenden Jahrhunderts zunehmend charakteristisch
und zentral wird ..."; Thiersch 1992b, S. 18) und (3)
dass - in Verbindung mit dem Vorhergehenden -
das Spezifische der Sozialpädagogik aufgegeben
wird zugunsten "lebensweltorientierter Hilfen zur
Lebensbewältigung". Dies unterscheidet letztlich
Aufgabe und Tätigkeit von Sozialpädagogen und
Sozialarbeiterinnen nicht mehr im Vergleich zu
Aufgaben und Tätigkeiten von Psychotherapeuten,
Pfarrern, Steuerberatern, Automechanikern u.ä.,
die ebenfalls - in dem weiten Sinne der Formulierung

- "lebensweltorientierte Hilfen zur
Lebensbewältigung" bieten.

Neuhof 1780

Archiv Pestalozzianum

Ein entscheidender Bezugspunkt der in dieser

Formulierung zum Ausdruck kommenden
Aufgabenbestimmung der Sozialpädagogik ist die
"Normalität des Lebens", der eine "Normalisierung" der
Sozialpädagogik entspricht (vgl. Lüders/Winkler
1989). Diese Normalisierung manifestiert sich in
einer beispiellosen "Erfolgsgeschichte", die die
Sozialpädagogik in diesem Jahrhundert (das deshalb

von Thiersch [1992b] und Rauschenbach [1999] auch
das "sozialpädagogische Jahrhundert" genannt
wird) durchlaufen hat. Indikatoren dafür sind u.a.
(1) die enorme quantitative Zunahme des

sozialpädagogischen Personals und die Ausweitung ihrer
Aufgabenbereiche, (2) die Etablierung
sozialpädagogischer Dienstleistungen in nahezu allen So-

zialisationsfeldern sowie im Bereich der Prävention
und der Kulturarbeit, (3) die Inanspruchnahme
sozialpädagogischen Wissens in Politik, Verwaltung
und Öffentlichkeit sowie (4) die Einrichtung
sozialpädagogischer Studiengänge und Professuren, die
Verbreitung eigener Fachzeitschriften, Lehrbücher,
Lexika u.a.

Sosehr in dieser Entwicklung auch die Veranke-

Stans 1790

Archiv
Pestalozzianum

NPBI Jg. 6 (2000), H. 1 13



rung der Sozialpädagogik als eines eigenständigen
Teilbereichs der Gesellschaft zum Ausdruck kommt
(die strukturell der des Bildungssystems vergleichbar

ist), so wenig lässt sich übersehen, dass mit dieser

enormen Ausweitung von Gegenstand und
Aufgaben auch das in spezifischem Sinn Pädagogische
an der Sozialpädagogik weithin verlorengegangen
ist. Insofern ist es auch nicht weiter verwunderlich,
dass im gegenwärtigen sozialpädagogischen Theorie-

und Wissenschaftsdiskurs gar nicht die
Voraussetzungen dafür gegeben sind, Werk und Wirken
eines genuin pädagogischen Theoretikers und auf
Armenerziehung konzentrierten pädagogischen
Praktikers wie Pestalozzi zu rezipieren.

3. Welche Aspekte in Pestalozzis Werk
und Wirken sind von besonderer
sozialpädagogischer Relevanz und von
aktueller Bedeutung?

Ile Bemühungen Pestalozzis waren darauf
gerichtet, die Situation des Menschen,
insbesondere des armen Menschen (und dabei

vorrangig die der Kinder), zu verbessern. Eine solche

Verbesserung lässt sich nach ihm aber nur dann
verwirklichen, wenn mit der Verbesserung der
äusseren Lebensbedingungen auch eine Verbesserung
des Wissensstandes und der Grundhaltung des

Menschen einhergeht, und das lässt sich nur durch

Erziehung und Unterrichtung bzw. Bildung erreichen.

Für Pestalozzi ging es darum, dass der Mensch

sich nicht nur als Geschöpf der Natur und damit als

abhängig von seinen Bedürfnissen und Trieben
versteht und auch nicht nur als Teil der Gesellschaft mit
allen davon ausgehenden Fremdbestimmungen
und Konflikten, sondern vornehmlich als Werk
seiner selbst, d.h. als Subjekt seines Lebens, dem vor
allem anderen aufgegeben ist, sittlich zu werden:
"Also bin ich ein Werk der Natur. Ein Werk meines
Geschlechts. Und ein Werk meiner Selbst. Diese drei
Verschiedenheiten meiner selbst aber sind nichts
anders, als einfache und nothwendige Folgen der
drei verschiedenen Arten alle Dinge dieser Welt
anzusehen, deren meine Natur fähig ist. Als Werk der
Natur, stelle ich mir die Welt als ein für mich selbst
bestehendes Thier vor. Als Werk meines Geschlechts

stelle ich mir dieselbe als ein mit meinem Mitmenschen

in Verbindung und Vertrag stehendes
Geschöpf vor. Als Werk meiner Selbst stelle ich mir
dieselbe unabhängig von der Selbstsucht meiner
thierischen Natur und meiner gesellschaftlichen
Verhältnisse, gänzlich nur in dem Gesichtspunkt
ihres Einflusses auf meine innere Veredlung vor"
('Nachforschungen' 1797, PSW XII, S. 123).

Erst das Streben, Flerr über sich selbst zu sein,
macht die Sittlichkeit des Menschen aus. Diese muss
sich der Mensch gleichsam gegen seine Naturausstattung

und in seinem gesellschaftlichen Zustand
erarbeiten. Die Aufgabe des Erziehers liegt darin.

durch seine Tätigkeit den heranwachsenden
Menschen bei dieser "Arbeit" zu unterstützen.

Aus diesem Grunde ging es Pestalozzi in den
verschiedenen Anstalten zur Armenerziehung, die er
gründete, nicht nur darum, die Kinder zur Arbeit zu
erziehen, damit sie ihren eigenen Lebensunterhalt
verdienen und so vor dem Schicksal der totalen
Verelendung bewahrt bleiben, sondern er wollte vor
allem die Kinder in die Lage versetzen, sich in der
jeweiligen Umwelt selbst zu helfen: "Von Jugend auf
gieng das Ziel meines Lebens dahin, den Armen im
Land durch tiefere Begründung und Vereinfachung
seiner Erziehungs- und Unterrichtsmittel ein besseres

Schicksal zu verschaffen" (PSW XXV, S. 277).
Zwar spricht Pestalozzi in seinen Schriften immer

wieder davon, es gehe ihm nicht darum, die Kinder
über ihren Stand hinaus zu bilden, sondern die
Armen "zur Armut zu erziehen" ("die grösstmöglichs-
te Wirkung der Volksbildung könnte durch die
vollendete Erziehung einer merklichen Anzahl
Individuen aus den ärmsten Kindern im Lande
erzielt werden, wenn diese Kinder durch ihre Erziehung

nicht aus ihrem Kreis gehoben, sondern durch
dieselbe vielmehr fester an denselben angeknüpft
würden", 'Stanser Brief' 1798/1806, PSW XIII, S. 3).

Aber mit solchen Äusserungen hat Pestalozzi weder
beabsichtigt, die gegebenen gesellschaftlichen und
ökonomischen Verhältnisse zu legitimieren noch
die Armen in der Armut zu belassen. Vielmehr steht
hinter solchen - später vielfach missverstandenen
und gegen Pestalozzis eigene pädagogische und

gesellschaftspolitische Intentionen gewendeten -
Formulierungen die Einsicht, dass die gesellschaftlichen

Verhältnisse als solche nicht schon durch die
Erziehung der Armen verändert werden können.

Ziel ist vielmehr, dass der junge Mensch, der in

Armut aufgewachsen ist, sich auch künftig in einer
durch Armut gekennzeichneten Umwelt behaupten
können muss. "Der Arme muss lernen, sich selber
[zu] helfen. Es kann ihm sonst niemand helfen, und
es hilft ihm sonst niemand" (PSW XXVI, S. 21).
Deshalb kann eine solche "Hilfe zur Selbsthilfe" nur
darin bestehen, "dass die Fertigkeiten bey ihnen
[den Armen, RF] ausgebildet werden, die an dem
Orte ihres künftigen Lebens die wahrscheinlichste
sicherste Quelle ihres Unterhaltes seyn werden"
(PSW I, S. 144). Eben deshalb setzt sich Pestalozzi für
einen, wie er es nennt, "polytechnischen Unterricht"

ein, der am besten gewährleistet, dass die
Armen sich den konjunkturellen Schwankungen der
Wirtschaft anpassen und von fremder Hilfe - und
damit immer auch von Abhängigkeit, Bevormundung

und Zumutungen aller Art - frei werden.
Diese Grundidee, die Situation des Menschen

durch Bildung zu verbessern, ist in eine Idee der

Volkserziehung eingebettet, an der Pestalozzi

immerfestgehalten hat. Erziehung und Bildung sollen
dem Menschen zu seiner humanen Bestimmung
verhelfen, und nur darin liegt letztlich auch die
Chance, die Strukturen gesellschaftlichen Unrechts

zu verändern.

NPBI Jg. 6 (2000), H. 1



Damit ist Pestalozzi eindeutig ein Kind der
Aufklärung, deren Grundgedanke darin bestand (um
mit Kant zu sprechen, von dem sich Pestalozzi in
starkem Mass beeinflusst sah), dass der Mensch aus
seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit herausgeführt

werden müsse, und zwar durch Bildung. Insofern

ist das Projekt der Aufklärung ein durch und
durch pädagogisches Projekt - und hat nicht nur
Pestalozzi und seine Zeitgenossen im 18. und 19.

Jahrhundert beeinflusst, sondern wirkt bis in die

heutige Zeit fort.
Auch die Heim- und Anstaltserziehung wird von

Pestalozzi ausdrücklich als eine Erziehung verstanden,

die dem Aufklärungsgedanken verpflichtet ist.
Diesen hat Kant (in seiner Schrift 'Über Erziehung')
mit Blick auf die Erziehung folgendermassen auf
den Begriff gebracht hat: "Der Mensch kann nur
Mensch werden durch Erziehung Kinder sollen
nicht dem gegenwärtigen, sondern dem zukünftig
möglich besseren Zustande des menschlichen
Geschlechts, das ist: der Idee der Menschheit und
deren ganzer Bestimmung angemessen, erzogen
werden" (Kant 1966, S. 699, S. 704).

Insofern enthält der sozialpädagogische Entwurf
Pestalozzis nicht nur nachgehende Massnahmen für
diejenigen, die kein eigenes Zuhause haben und
auf pädagogische Kompensation angewiesen sind,
sondern (mit dem Konzept der Volkserziehung)
auch die Vorstellung einer Neuordnung des Mit-
einanderlebens, die auch gesellschaftliche Veränderungen

impliziert.
Wie konkret und wie praktisch Pestalozzis

Vorstellung von Unterricht und Erziehung, kurz: von
Bildung der Kinder in Armut und Not aussah, lässt

sich an seinem 'Memoriale an den Kleinen Rat vom
Aargau' (1807) ablesen, in welchem er als Zweck
einer in diesem Kanton zu errichtenden Armenanstalt
bestimmt: "Den Quellen der Armuth in diesem Canton

in ihrem Wesen abzuhelfen und zugleich die
Mittel einer der Lag und den Umständen der
niederen Menschenklasse angemessene allgemeine
Volksbildung anzubahnen. - Sie soll durch die Natur
ihrer Organisation das Kind der Noth und des
Ellends nicht zu einem ihm unnüzzen und unnöthi-
gen Wüssen, wohl aber zu vollendeten Fertigkeiten
in allem dem hinführen, was ihm in seiner Lag und
in seinen Umständen wahrhaft nüzlich und er-
spriesslich syn kann. Sie soll zu diesem Endzwekk,
die Bildung zur häuslichen und ländlichen Industrie
mit der Schulbildung vereinigen. Sie soll elementarisch

zur Kunst- und zur Berufsbildung hinführen,
wie sie elementarisch zum Schreiben und Rechnen
hinführt. Sie soll wesentlich geeignet syn, das Problem

practisch aufzulösen, wie Armenanstalten
durch die Resultate ihrer Einrichtung selber zu den
Mitteln gelangen könen, ihren Seegen im Land

allgemein zu verbreiten. Sie soll dahin würken, bym
festgehaltenen Zwekk die Massa des Volks weder in

Kentnissen, noch in Fertigkeiten ausser den Kreis
ihres Standes heraus zu lenken, es jeder Auszeichnung

des Geistes des Herzens und Wohlstands mög¬

lich und leicht zu machen, wozu sie sich in ihrer
Lag und durch ihre Kräffte zum Wohl ihres Vatter-
landes und ihrer Mitmenschen mit Schiklichkeit und
mit gesichertem Erfolg fortbilden können" (PSW

XX, S. 41).

Greifen wir noch einmal den Gedanken der Mün-
digwerdung des Menschen durch Erziehung und

Unterricht, kurz: durch Bildung auf: Dieser Gedanke
ist aus dem Grunde so fundamental, weil es eine

ganz grundsätzliche Aufgabe der Sozialpädagogik
sein muss, Kinder und Jugendliche auch zu kompetenten

Teilhabern und Protagonistinnen in einer
hochkomplexen Kultur werden zu lassen und sie dabei

fördernd und fordernd zu begleiten. Mit dem

Bildungsbegriff wurde schon im 18. Jahrhundert ein

notwendiges Korrektiv zu einem Pädagogik-Programm

formuliert, das auf Machbarkeit, Nützlichkeit

und wirtschaftliche Verwertbarkeit angelegt
war und auf die Hervorbringung loyaler Untertanen

zielte. Bildung dagegen zielt auf die Entfaltung
des Subjekts in Freiheit und Humanität. Bildung
enthält stets einen Überschuss an Bedeutungen und
Qualitäten, indem sie auf Prozesse der Sinndeutung
und Selbstfindung, der Individuation und Enkultu-
ration verweist, die nicht allein in funktionalen
Kategorien gefasst werden können. So gewinnen auf
der Handlungsebene der Sozialpädagogik die
Persönlichkeit der Professionellen, ihr geistiger
Horizont, ihre Sensibilität für Grundfragen des

Menschseins, ihre ethische Orientierung ein besonderes

Gewicht, weil diese zugleich ein wichtiges
Instrument ihres beruflichen Handelns darstellen -
weit mehr als reine Techniken der Verhaltens- oder
sozialen Beeinflussung.

Aus diesem Grunde beschränkt sich die
Sozialpädagogik auch nicht auf das Helfen oder Heilen
oder Beraten oder Organisieren oder Arrangieren -
wie dies in der lebensweltorientierten Konzeption
einer Sozialpädagogik-Theorie gegenwärtig propagiert

wird -, sondern sie muss auch eine Vision der
Verwandlung und der Gestaltung von Welt durch
den Menschen zur Verfügung haben.

Auf der Grundlage eines solchen Selbstverständnisses

gewinnt auch die Beziehung zwischen Sozial-

pädagoginnen und Klienten einen anderen Charakter:

Nicht mehr Bevormundung, sondern Eigenrecht
und Würde, Gleichwertigkeit und Respekt
kennzeichnen diese Beziehung, die auf die Entfaltung
kreativer Potentiale im kognitiven, emotionalen
und sozialen Bereich angelegt ist.

Und nur im Rahmen eines solchen
Selbstverständnisses wird es der Sozialpädagogik auch möglich

sein, die immer wieder reklamierte, aber doch
nicht recht verwirklichte präventive Funktion
auszuüben, die wirksam werden muss, lange bevor die

Lebenslagen von Kindern und Jugendlichen solche
Problemmerkmale aufweisen, dass sie in

sozialpädagogische Institutionen überwiesen werden.
Nur wenn sich die Sozialpädagogik aus dem
selbstgeschaffenen Ghetto ihrer eigenen Institutionen

NPBI Jg. 6 (2000), H. 1



befreit und sich auch in diejenigen sozialen und

pädagogischen Bereiche konstruktiv einmischt, von
der Gertrud Bäumer (1929) sie ausdrücklich
getrennt hat, nämlich Familie und Schule, kann sie ihre

volle Wirksamkeit entfalten und vorbeugend wie
heilend gleichzeitig wirken, - So gesehen,
unterscheidet sich die Sozialpädagogik von den anderen
Pädagogiken (Schule, Familie, Betrieb, usw.) nur
hinsichtlich ihrer Tätigkeitsfelder, nicht aber
hinsichtlich ihrer anthropologischen und normativen
Begründung, ihrer Zielsetzung und ihrer
gesellschaftlichen Funktion.

Das müsste letztlich auch zur Folge haben, dass

sich die Sozialpädagogik wieder enger an die
Allgemeine Pädagogik anschlösse, was bei Paul Natorp
(1899), dem ersten Systematiker einer (von ihm so

genannten) "Socialpädagogik" noch der Fall ist. Im

Mittelpunkt seiner Theorie, die sich explizit in der
Nachfolge Kants einerseits und Pestalozzis andererseits

sieht (und dies durch zahlreiche Bezugnahmen
auf Pestalozzis Werk auch ausweist), steht die
systematische Bestimmung des wechselseitigen Bedin-

gungs- und Wirkungsverhältnisses von Bildung und
humaner Gestaltung des gesellschaftlichen
Zusammenlebens. "Danach muss dann auch die letzte
umfassendste Aufgabe der Bildung für den Einzelnen
und für alle Einzelnen sich bestimmen. Die sozialen

Bedingungen der Bildung also und die Bildungsbedingungen

des sozialen Lebens, das ist das Thema
dieser Wissenschaft" (gemeint ist die Sozialpädagogik)

(Natorp 1899, S. 98).

Erst die bereichsorientierte Konzeption von Bäumer

hat die Sozialpädagogik auf einen Teilbereich
der gesellschaftlichen Erziehung, auf die Jugendhilfe,

umakzentuiert und damit entscheidend verengt.
Zwar war dies, im historischen Rückblick betrachtet,
die Grundlage für die Verankerung der
Sozialpädagogik in der Gesellschaft und zugleich für ihre
"Erfolgsgeschichte" (s.o.), aber zugleich wurden
damit auch ihre enge Verschränkung mit der
Allgemeinen Pädagogik und damit auch der anderen
Teilbereiche der Erziehung und nicht zuletzt die
umfassendere theoretische Konzeption von Pestalozzi

bis Natorp über Bord geworfen - was über den

sog. "kritisch-emanzipatorischen" Theorieansatz
(Klaus Mollenhauer, Flermann Giesecke u.a.) bis

zum heute dominanten "alltags- bzw. lebenswelto-
rientierten" Ansatz geführt hat.

Ein umfassenderes Verständnis von Gegenstand
und Aufgabe der Sozialpädagogik, wie es bei Pestalozzi

noch vorherrschte, ist nicht das wenigste, das

es verdient, im heutigen Wissenschaftsdiskurs der
Sozialpädagogik wieder stärker ins Bewusstsein
gerufen zu werden.

Literatur
Bäumer, Gertrud: Wesen und Aufbau der öffentlichen Erzie¬

hungsfürsorge. In: Herman Nohl/Ludwig Pallat (Hrsg.):
Handbuch der Pädagogik. Bd. 5: Sozialpädagogik.
Langensalza 1929, S. 3-26

Bemfeld, Siegfried: Der Irrtum des Pestalozzi (1927). In:
Ders.: Antiautoritäre Erziehung und Psychoanalyse. Aus

gewählte Schriften, Bd. 2. Frankfurt a. M. 1969a, S. 469-477
Bernfeld, Siegfried: Sankt Pestalozzi (1927). In: Ders.: Anti¬

autoritäre Erziehung und Psychoanalyse. Ausgewählte
Schriften, Bd. 2. Frankfurt a. M. 1969b, S. 477-482

Böhnisch, Lothar: Sozialpädagogik der Lebensalter. Eine Ein¬

führung. Weinheim/München 1997

Engelke, Ernst: Soziale Arbeit als Wissenschaft. Eine Orien¬

tierung. Freiburg i. Br. 1992

Hager, Fritz-Peter/Tröhler, Daniel (Hrsg.): Pestalozzi - wir¬

kungsgeschichtliche Aspekte. Dokumentationsband zum
Pestalozzi-Symposium 1996. Bern/Stuttgart 1996

Horlacher, Rebekka: Besprechung von Christian Niemeyer:
Klassiker der Sozialpädagogik. In: Neue Pestalozzi
Blätter/Zeitschrift für pädagogische Historiographie 5(1999),
H.2, S. 27-28

Kant, Immanuel: Über Pädagogik: In: Ders.: Werke in sechs

Bänden, Band VI, Darmstadt 1966, S. 693-761
Kerkhoff, Engelbert (Hrsg.): Handbuch Praxis der Sozialar¬

beit und Sozialpädagogik. 2 Bände. Düsseldorf 1981

Kreft, Dieter/Mielenz, Ingrid (Hrsg.): Wörterbuch Soziale Ar¬

beit. Aufgaben, Praxisfelder, Begriffe und Methoden der
Sozialarbeit und Sozialpädagogik. 3. Aufl. Weinheim/Basel

1988

Kreft, Dieter/Wüstendorfer, Monika/Wüstendorfer, Werner:
Was muss man gelesen haben, um Bescheid zu wissen?
Umfrage zur Basis- und Standardliteratur in der Sozialen
Arbeit. In: sozialmagazin 25(2000), H.2, S. 28-39

Kühn, Heidemarie: "Sie wollen ihn feiern, doch sie kennen
ihn nicht" - Die Berliner Lehrerschaft und Pestalozzi in
der Mitte des 19. Jahrhunderts. In: Fritz-Peter Hager/Daniel

Tröhler (Hrsg.): Pestalozzi - wirkungsgeschichtliche
Aspekte. Dokumentationsband zum Pestalozzi-Symposium

1996. Bern/Stuttgart 1996, S. 449-461
Landwehr, Rolf/Baron, Rüdeger (Hrsg.): Geschichte der Sozi¬

alarbeit. Hauptlinien ihrer Entwicklung im 19. und 20.
Jahrhundert. Weinheim/Basel 1983

Lüders, Christian/Winkler, Michael: Sozialpädagogik - auf
dem Weg zu ihrer Normalisierung. In: Zeitschrift für
Pädagogik 38(1992), S. 359-370

Menck, Peter: Geschichte der Erziehung. Donauwörth 1993
Münchmeier, Richard: Zugänge zur Geschichte der Sozialar¬

beit. München 1981

Natorp, Paul: Socialpädagogik. Stuttgart 1899

Niemeyer, Christian: Klassiker der Sozialpädagogik. Ein¬

führung in die Theoriegeschichte einer Wissenschaft.
Weinheim/München 1998

Osterwalder, Fritz: Pestalozzi - ein pädagogischer Kult. Pes¬

talozzis Wirkungsgeschichte in der Herausbildung der
modernen Pädagogik. Weinheim/Basel 1996

Pestalozzi, Johann Heinrich: Meine Nachforschungen über
den Gang der Natur in der Entwiklung des Menschengeschlechts

(1797). In: Pestalozzis Sämtliche Werke [PSW]
XII, S. 1-166

Pestalozzi, Johann Heinrich: Pestalozzi's Brief an einen
Freund über seinen Aufenthalt in Stanz (1799). In: PSW

XIII, S. 1-32

Pestalozzi, Johann Heinrich: Memoriale an den Kleinen Rat
vom Aargau (1807). In: PSW XX, S. 41-44

Piaget, Jean: Theorien und Methoden der modernen Erzie¬

hung. Wien 1972

Puhl, Ria (Hrsg.): Sozialarbeitswissenschaft. Neue Chancen
für theoriegeleitete Soziale Arbeit. Weinheim/München
1996

Rauschenbach, Thomas: Das sozialpädagogische Jahrhundert.

Analysen zur Entwicklung Sozialer Arbeit in der
Moderne. Weinheim/München 1999

Sachsse, Christoph/Tennstedt, Florian: Geschichte der Ar¬

menfürsorge in Deutschland. Bd. 1.: Vom Spätmittelalter
bis zum Ersten Weltkrieg. Stuttgart 1980

Sachsse, Christoph/Tennstedt, Florian: Geschichte der Ar¬

menfürsorge in Deutschland. Bd. 2.: Fürsorge und
Wohlfahrtspflege 1871 bis 1929. Stuttgart 1988

Schilling, Johannes: Soziale Arbeit. Entwicklungslinien der
Sozialpädagogik/Sozialarbeit. Neuwied 1997

Stimmer, Franz (Hrsg.): Lexikon der Sozialpädagogik und der
Sozialarbeit. München 1994

Tenorth, Heinz-Elmar: Pestalozzis Rolle in der Preussischen

NPBI Jg. 6 (2000), H. 1



Lehrerbewegung seit ihren Anfängen bis 1927. In: Fritz-
Peter Hager/Daniel Tröhler (Hrsg.): Pestalozzi -
wirkungsgeschichtliche Aspekte. Dokumentationsband zum
Pestalozzi-Symposium 1996. Bern/Stuttgart 1996, S. 423-447

Thiersch, Hans: Die Erfahrung der Wirklichkeit. Perspektiven
einer alltagsorientierten Sozialpädagogik. Weinheim/
München 1986

Thiersch, Hans: Lebensweltorientierte Soziale Arbeit. Aufgaben

der Praxis im sozialen Wandel. Weinheim/München
1992a

Thiersch, Hans: Das sozialpädagogische Jahrhundert. In:
Thomas Rauschenbach/Hans Gängler (Hrsg): Soziale Ar¬

beit und Erziehung in der Risikogesellschaft. Neuwied
1992b, S. 9-23

Thiersch, Hans/Rauschenbach, Thomas: Sozialpädagogik/So¬
zialarbeit: Theorie und Entwicklung. In: Hanns Eyferth/
Hans-Uwe Otto/Hans Thiersch (Hrsg.): Handbuch zur
Sozialarbeit/Sozialpädagogik. Neuwied 1984, S. 984-1016

Thole, Werner/Galuske, Michael/Gängler, Hans (Hrsg.): Klas¬

sikerinnen der Sozialen Arbeit. Sozialpädagogische Texte
aus zwei Jahrhunderten - ein Lesebuch. Neuwied 1998

Wollenweber, Horst (Hrsg.): Sozialpädagogische Theoriebil¬
dung. Quellenband. Paderborn 1983

Der Blick vom
Diwan

aufs Baugerüst
Zum Bedürfnis nach Klassikern in der Sozialpädagogik

(Red.) Seit einigen Jahren werden in der

Sozialpädagogik die Klassiker wiederentdeckt.
Wegweisend war eine Studie von Michael
Winkler aus dem Jahre 1993, in welcher er
das Theoriedefizit der Sozialpädagogik mit
mangelndem geschichtlichem Bewusstsein
und (damit zusammenhängend) mit dem
Fehlen von Klassikern begründet. In der Folge

erschienen diverse "Klassiker-Reader" für
die Sozialpädagogik bzw. Sozialarbeit. Die

Redaktion hat Martin Graf gebeten, sich mit
diesem Phänomen auf dem Hintergrund
sozialpädagogischer Theoriebildung
auseinanderzusetzen. Er kommt zum Schluss, dass

nicht der Mangel an Klassiker-Bewusstsein
das Problem der gegenwärtigen
Sozialpädagogik ist, sondern deren grundsätzliches

gesellschaftliches Legitimationsdefizit.

Martin Graf

1
993, mitten in der Diskussion um gesellschaftli¬
che Krise, Mangel an Finanzmitteln, Umstellung

der wohlfahrtsstaatlichen Versorgung auf
partikuläre Dienstleistung und der Permutation der
Staatsbürger zu occasionellen Kunden, erscheint
ein Artikel Michael Winklers, des bekanntesten
deutschsprachigen Theoretikers der Sozialpädagogik,

mit dem Titel: 'Hat die Sozialpädagogik
Klassiker?'1. Ich glaube, Tucholsky war es, der einst be¬

merkte, angesichts eines Engels stelle sich nicht die
Frage, ob dieser existiere, sondern ob man es brauche,

dass er existiere. Der Titel hätte - unter dieser

Perspektive - lauten sollen: "Braucht die
Sozialpädagogik Klassiker?" Das Missverhältnis zwischen
dem Volumen produzierter sozialpädagogischer
Texte und deren Bedeutung zeigt für Winkler einen
Mangel an "Bildung", und er präzisiert, an "klassischer

Bildung". Seine Analyse des Zustandes der
Disziplin weist der Sozialpädagogik einen ungenügenden

Umgang mit Theorie nach: "Überspitzt
formuliert: Die Sozialpädagogik kennt die Sprache der
Theorie nicht." Eben deshalb dränge sich als

"unverbrauchte Alternative" zur disziplinären
Identitätssicherung auf, "nach den Klassikern der
Sozialpädagogik zu fragen" (Winkler 1993, S. 171).

Das Problem der Klassiker für die
theoretische Disziplin

Obwohl
Winkler einräumt, dass ein Text nach

Geltungskriterien zu beurteilen wäre, gibt
er sich in dieser Frage pragmatisch: die

anderen Sozialwissenschaften würden auch so verfahren

und eine Klassikerlektüre vorschreiben. Es geht
ihm letztlich um einen Kanon von Texten. Allerdings

tritt das Problem nun in eigenartiger Verkehrung

auf: "Denn als vorsichtige These könnte man
formulieren, dass der ungesicherte Status der
Sozialpädagogik als wissenschaftliche Disziplin und als

Profession zumindest auch mit dem Fehlen von
Klassikern zu tun hat; ihr gebrochenes Verhältnis zu
sich selbst, ihr Mangel an Selbstvertrauen gründen
in dem Fehlen einer verbindlichen, vielleicht sogar

NPBI Jg. 6 (2000), H. 1


	Der "Heros makelloser Menschenliebe" und die "schmuddelige Lebenswelt" : Pestalozzi und die heutige sozialpädagogische Theoriebildung

