Zeitschrift: Neue Pestalozzi Blatter : Zeitschrift fur padagogische Historiographie

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 5 (1999)

Heft: 1

Artikel: Padagogik - ein Bekenntnis : zur Architektur padagogischer Diskurse
und ihrer Geschichte

Autor: Osterwalder, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-901709

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-901709
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ein Bekenninis

Zur Architektur padagogischer Diskurse

(Red.) Um den Wissenschaftscharakter der
Padagogik als mehr oder weniger selbststandi-
ge Disziplin hat es seit Beginn Kontroversen
gegeben. Die Kritiker stammten dabei sowohl
von ausserhalb der Disziplin, etwa der Soziolo-
gie oder empirischen Psychologie, als auch von
innerhalb: Noch immer bekannt sein diirfte die
Debatte, die sich in den 60er-Jahren im An-
schluss an Heinrich Roths “realistischer Wen-
de” der Padagogik ergeben hat. Im Zusam-
menhang mit einer aus dem angelsachsischen
Sprachraum stammenden “History of Ideas”
hat in den vergangenen Jahren Fritz Oster-
walder immer wieder auf den theologischen
Ursprung der modernen Padagogik hingewie-
sen, der sich bis in die Gegenwart verfolgen
lasse. Die ‘Neuen Pestalozzi-Blatter’ haben ihn
gebeten, Ursprung und Folgen des religiésen
Charakters der Padagogik nachzuzeichnen.
Osterwalders Ausfiihrungen werden in der
folgenden Nummer von mehreren Vertreterin-
nen der Padagogik kommentiert.

Bl Fritz Osterwalder

“l’homme civil veut que les autres soient contens
de lui, le solitaire est forcé de I'étre lui méme ou sa
vie lui est insupportable. Ainsi le second est forcé
d'étre vertueux, mais le prémier peut n'étre qu’un
hypocrite.”

J. J. Rousseau: Mon portrait. &C |, S. 1125.

“Voici le seul portrait d’homme, peint exactement
d'aprés nature et dans toute sa verité, qui existe et qui
probablement existera jamais. Qui que vous soyez que
ma destinée ou ma confiance ont fait I'arbitre du sort
de ce cahier, je vous conjure par mes malheurs, par vos
entrailles, et au nom de toute I'espéce humaine de ne
pas anéantir un ouvrage unique et utile, lequel peut
servir de prémiér piéce de comparaison pour |'étude

NPBIJg. 5(1999), H. 1

und ihrer Geschichte

des hommes, qui certainement est encore a commen-
cer et de ne pas oter a I’honneur de ma mémoire le seul
monument sdr de mon caractére qui n'ait pas été défi-
guré par mes ennemies.” (Rousseau 1782/&EC |, S. 3).
Mit dieser Selbstrechtfertigung, die zugleich einer radi-
kalen Programmatik gleichkommt, eréffnet J.J. Rous-
seau sein letztes grosses Werk, die autobiografischen
‘Confessions’, die erst nach seinem Tode (1782) er-
scheinen sollten.

Selbstrechtfertigend ist diese Einleitung insofern, als
sie verspricht, alle Verdachtigungen und Anfeindun-
gen, denen Rousseau seitens seiner Gegner und Kriti-
ker ausgesetzt war, zu klaren, ja geradezu die letzte
Wahrheit zu erbringen. Programmatisch aber ist die Be-
merkung insofern, als sie pointiert in eine Auseinander-
setzung eingreift, die nicht nur die Kreise der Pariser
“philosophes”, Rousseaus intellektuelle Weggefédhrten
und Kritiker, sondern das ganze 18. Jahrhundert be-
schaftigte. Die “Science de I'homme” ist eines der drei
entscheidenden Gebiete, auf dem sich die empirischen
Wissenschaften, wie sie die Encyclopadisten vorantrei-
ben wollten, im Laufe des Jahrhunderts zu entwickeln
begannen (Encyclopédie 1750/1781, I. S. XXIX). Aber
auch ihre Gegenspieler, allen voran die Theologen bei-
der in Frankreich um die Vorherrschaft kdampfenden
Richtungen, der Jansenisten und der Jesuiten, siedeln
ihre Kontroversen untereinander und ihre Polemik ge-
gen den Empirismus weitgehend auf dem Terrain der
Anthropologie an. Rousseaus Ankindigung, mit den
‘Confessions’, die aus der in Einsamkeit und Abge-
schiedenheit entwickelten Selbsterforschung hervor-
gingen, die einzige Wahrheit Uber den Menschen zu
prasentieren, den eigentlichen Ausgangspunkt fir alle
folgenden anthropologischen Studien zu liefern, ist ein
eigentliches Programm.

Aus der Einsamkeit und der in ihr entwickelten
‘Confessions’, der Versenkung in das eigene Innenle-
ben, erhebt sich fur Rousseau gegentber der dussern
Welt des Scheins und des Bosen, der Gesellschaftlich-
keit, die wahre Menschheit, die “Utopie der bessern
Gesellschaft”, wie sie Baczko bezeichnet (Baczko 1970,
S. 212). Dass Rousseaus padagogische Argumentation
diese Verknupfung von “Confessions” und “gesell-
schaftlicher Utopie” vollzieht, dass ihre ganze Architek-
tur, ausgehend vom Bekenntnis in Einsamkeit, konstru-

21



22

iert ist, soll in einem ersten Abschnitt gezeigt werden.

In einem zweiten Abschnitt frage ich nach Innovati-
on und Konfrontation, die von Rousseaus Architektur
in der historischen Entwicklung der padagogischen Dis-
kurse ausgeldst wird.

Ein dritter Abschnitt versucht, die Wirkung dieser
Architektur in der neueren deutschsprachigen Padago-
gik nachzuweisen. Abschliessend frage ich nach der
Moglichkeit der historischen Alternativen.

1. Confession und Einsamkeit als
padagogische Autorizitat

‘§2 m Zentrum von Rousseaus grosser Erziehungsschrift,
| |m vierten Buch des ‘Emile ou de I'Education’ von
i 1762 steht das sogenannte Bekenntnis des Savoyar-
dischen Vikars. Auf den Gehalt dieses Bekenntnisses
hier einzugehen, ertbrigt sich weitgehend. Wie Pierre
Burgelin feststellt, handelt es sich dabei um ein im ei-
gentlichen Sinne theologisches und nicht einfach um
ein philosophisches Bekenntnis im Sinne der Zeit. Sein
Inhalt ist nicht eine intellektuelle Einsicht, die der Ausei-
nandersetzung der verfahrenden Vernunft offen steht,
sondern eine “adhésion totale”, eine Offenbarung, die
zum Glauben, zum Enthusiasmus des Herzens spricht,
eine Palinodie, die trotz der Kritik an den historischen
Offenbarungsreligionen schliesslich zu einem eifernden
Aufruf fir das Christentum gerat. Intellektuell verlasst
die Religion des Vikars kaum den Rahmen, den sich ei-
ne Reihe der Encyklopadisten wie zum Beispiel D' Alem-
bert religios setzten. Selbst Voltaire, der der Erziehungs-
und Gesellschaftsutopie Rousseaus nicht nur kritisch,
sondern geradezu mit beissendem Spott begegnete,
konnte in seinem Leseexemplar des ‘Emile’ Zustim-
mung vermerken (Burgelin 1969, S. CXLII).

Hingegen wird die Stellung dieses Bekenntnisses im
Verlauf der pddagogischen Argumentation und die Pa-
linodie, der Ubergang von einer Kritik an der Offenba-
rungsreligion zum Bekenntnis einer Offenbarungsreligi-
on, fir die Architektur des Diskurses kaum beachtet.

Die ersten drei Blicher des Werkes und in diesem
Sinne auch die erste Version des Werkes, das soge-
nannte ‘Manuscript Favre’ stehen unter zwei Leitkon-
zepten, die sich durchaus mit dem Empirismus der
Encyklopadisten vertragen und scheinbar auf eine em-
piristische und naturalistische Padagogik hinauslaufen.

Das erste Konzept ist jenes des Wandels des Men-
schen und seiner Subjektivitat durch die Erfahrung. Un-
ter diesem Gesichtspunkt werden alle seine Aktivitaten
und Erfahrungen vom Moment der Geburt an, in der er
als natdrlicher Mensch erscheint, gesehen. Das zweite
besteht in der Annahme, dass der Mensch in der Ge-
sellschaft nicht der gleiche sei, wie der Mensch in der
Natur, als der er geboren wird; zum Menschen der Ge-
sellschaft wird er erst durch die Menschen selbst.

Diese Anlage stellt Erziehung zuerst vor die Alterna-
tive, das Kind seiner Natur zu tUberlassen oder, im Hin-
blick auf die Gesellschaft, auf und durch die andern
Menschen zu erziehen. In einem ersten Schritt ent-
scheidet sich Rousseau fur die erste Variante: Die Ge-

sellschaft ist verdorben und sie verdirbt den Menschen.
In einem zweiten Schritt wird das Problem anders ge-
stellt. Erziehung besteht darin, sich so wenig wie mog-
lich von der Natur zu entfernen oder den Menschen
Uber Erziehung zu seiner eigenen Natur zurlckzu-
fuhren, d.h. die Gesellschaft aus der Sicht des nattrlich
erzogenen Menschen zu entwerfen, Erziehung von der
Utopie der guten Gesellschaft aus anzugehen.

In der Anmerkung zu seinem eigenen Entwurf
heisst es dann: “N'avoir point d'éducation c’est en
avoir une, mais la plus mauvaise de toutes qui est celle
du monde et le plan d’'éducation le plus difficile a suiv-
re est celui qui s'écarte le moins de la nature. Il n'y a
rien desormais qui demande un si grand art que de ra-
mener I'homme a la nature.” (Variante Manus. Favre
Rousseau EC IV, S. 1269).

Unter diesem Gesichtspunkt entsteht dann erst
langsam die Anlage des Erziehungsbuches, des Men-
tors als schreibendes bzw. experimentierendes und re-
flektierendes und gleichzeitig erziehendes Ich und des
Z6glings Emil, in das an der entscheidenden Stelle die
dritte Figur, der bekennende savoyardische Vikar einge-
setzt wird, der erst auf den letzten Seiten des ersten
Manuskripts erscheint, und von wo aus die Neuredakti-
on inhaltlich eréffnet wird.

In der Diskussion Gber die Figur des savoyardischen
Vikars wird immer wieder darauf hingewiesen — Rous-
seau selbst hat dies in unzédhligen Kommentaren nahe-
gelegt —, dass diese Figur eine Maske des Autors selbst
ist (Burgelin 1969, S. CXXXIV). Vom intellektuellen In-
halt des Bekenntnisses aus mag das ohne Zweifel rich-
tig sein, von der Konstruktion der Argumentation her
aber schwindet damit ein entscheidendes Argument.

Im Moment des Erwachens der Leidenschaften, des
Dranges des nur im Handeln mit den Sachen erzoge-
nen Emiles zu andern Menschen, zur Frau, dndert sich
das Erziehungsprinzip. Im Studium der Geschichte lernt
Emile die menschliche Gesellschaft und ihre Verdorben-
heit kennen, aber die Erfahrung seines eigenen Zustan-
des ausserhalb der Gesellschaft kann ihn zur Uberheb-
lichkeit fuhren — nach dem gleichen Prinzip, wie er im
Umgang mit den Sachen gelernt, d.h. sich gewandelt
hat. “Il se dira: je suis sage et les hommes sont foux.”
(Rousseau 1969, EC IV, S. 536) oder noch schlimmer,
er lernt dabei nur, wie er selbst die Bésen betriigen und
Uberlisten kann (S. 551). Das empiristische Erziehungs-
prinzip, das im Verhéltnis zu den Sachen angewandt
wird und einen offenen Ausgang, die verschiedenen
Méglichkeiten der Erfahrung zuldsst, wird jetzt aufge-
geben.

Das neue Erziehungsprinzip geht nun nicht den bis-
herigen Weg der Erfahrung, sondern es kehrt ihn um,
es geht von einem umfassenden Geist aus, aus dessen
Gesichtspunkt Emile das Bose in der Welt betrachten
und sein eigenes Handeln in der Gesellschaft, gegen-
ber andern Menschen vorbereiten soll, von der Religi-
on, die gerade nicht auf der Erfahrung beruht, sondern
auf der eingeborenen, erwachenden Liebe zur absolu-
ten Ordnung der Natur und deren Schopfer.

Das eingeschobene Bekenntnis des Vikars geht aus
von einer allgemeinen Kritik der grossen Offenbarungs-

NPBI Jg. 5(1999), H. 1



religionen, um dann aber doch bei der Offenbarung
des christlichen Evangeliums zu enden. Was diese Posi-
tion bestimmt, ist aber nicht eine Palinodie, sondern ei-
ne Erleuchtung aus dem absoluten Geiste selbst, das
erwachende Gewissen, “Instinct divin, immortelle et
céleste voix, guide assuré d'un étre ignorant et borng,
mais intelligent et libre; juge infallible du bien et du
mal” (S. 600).

Die Kritik an den Offenbarungsreligionen setzt gera-
de an ihrer Gesellschaftlichkeit an, sie sind historisch
und geographisch gebunden, und deswegen Teil des
gesellschaftlichen, d.h. verdorbenen Lebens. Das Ge-
wissen, der absolute Geist im Menschen, ist aber nicht
Ergebnis der gesellschaftlichen Erfahrung, sondern die
gottliche Stimme im Menschen. Diese erwacht, wenn
er die Unordnung der Gesellschaft, die er in der Ge-
schichte kennen lernte, im Kontrast zur Ordnung der
Natur sieht, die sich ihm in Teilen durch Erfahrung of-
fenbarte. Die Stimme sagt ihm dann, diese absolute
Ordnung der Natur auch in der Gesellschaft zu lieben
und fahrt ihn dazu, sie zu wollen — auch wo sie realiter
fehlt.

Unter diesem Gesichtspunkt pladiert der Vikar auch
fir die geoffenbarte christliche Religion — wie auch fur
die judische und mohammedanische — und unterzieht
sich ihren tbermenschlich schénen Geboten und Tex-
ten (S. 625).

Entscheidend in der Konstruktion von Rousseaus Ar-
gumentation ist nun, dass dieses Bekenntnis gerade
nicht zu Emile, zum Z6gling, gesprochen wird, nach-
dem er Geschichte studierte und in die Gesellschaft
drangte. Vielmehr wurde es dem Erzieher/Schreiber
eroffnet, es enthalt die Geschichte der Bekehrung, der
Weckung des eigenen Gewissens, des Erziehers durch
die Confession des Vikars.

Aus einer Liebesbeziehung, die die Natur zuldsst,
aber die Kirche verbietet, wurde der Vikar in die Ein-
samkeit getrieben (“le scandale; arrété, interdit, chas-
sé, je fus bien plus la victime des mes scrupules que de
mes incontinence”, S. 567). Aus den Zweifeln an der
Gesellschaft und ihrer Kirche und Religion, in der Ein-
samkeit mit sich selbst und der Erkenntnis der natirli-
chen Ordnung und dem erwachenden Gewissen, wur-
de er zu jenem Uberzeugenden Priester, der den
zunehmend vereinsamenden jugendlichen Fliichtling,
der die Geschichte erzéhlt und leicht mit Rousseau,
dem Erzieher Emiles, zu identifizieren ist, bekehrt.

Es ist also nicht der Inhalt des Glaubensbekenntnis,
der Emile erzieht, sondern die Tatsache, dass sich sein
Erzieher auf ein Glaubensbekenntnis eines andern be-
rufen kann, das ihn erzogen hat, seinen Instinkt weck-
te und auf die Liebe der Ordnung in einer ungeordne-
ten verdorbenen Welt lenkte.

Die Berufung auf das Glaubensbekenntnis des Vi-
kars und dessen Wirkung im Erwachen des eigenen
Gewissens und im eigenen Weg in die Einsamkeit des
Verhéltnisses zu sich selbst dient als Argument fur die
Richtigkeit des vorgetragenen Konzeptes von Erzie-
hung.

Die Confession, wie sie der Vikar seinem Zogling
Rousseau erfolgreich fir dessen Bekehrung vorgetra-

NPBI Jg. 5 (1999), H. 1

gen hat und darum als Garant fur den Erfolg der eige-
nen Erziehungsanstrengung ausgegeben wird, spricht
nicht zur Vernunft, auch wenn sie auf deren Erkenntnis
aufbaut. Der aus seiner eigenen Innerlichkeit, aus der
absoluten, d.h. natrlichen Menschlichkeit sprechende
Erzieher kann im Moment des erwachenden Gewissens
durch die Confessions-Rede allein, (die in der vorherge-
henden Phase als Inbegriff der falschen Erziehung galt),
diesen aus dem Reich der Erfahrung und der Sinne, der
Empirie, befreien, er verfligt Giber “de nouveaux moy-
ens de parler a son coeur” (S. 636).

Madame de Staél, eine Bewunderin Rousseaus, wies
darauf hin, dass damit gerade die durch die Encyklopé-
disten immer wieder denunzierten “dangers de I'élo-
quence” (De Staél 1793/1814, S. 217), die Verfiihrung
durch das schone Wort, den Kern des padagogischen
Diskurses, des Redens Uber Erziehung und des erziehe-
rischen Redens ausmachten.

Was fur die Architektur der Argumentation zutrifft,
wird allerdings inhaltlich abgedeckt durch die Annah-
me, dass in der Confession aus der Einsamkeit der
natarliche Mensch, das Herz des Erziehers ohne Ver-
mittlung zum Herz des Z&glings spreche, wofr als Be-
leg der Verweis auf die Erziehungskonfession eines drit-
ten herangezogen wird, dessen Erfolg durch die
Absicht des Redenden/Schreibenden verbrgt sein soll.

2, Kontinuitat und Innovation von
Rousseaus Bekenntnis-Padagogik

ousseaus pddagogische Bekenntnis-Rhetorik als
Kern der Anthropologie des natirlichen Men-
.~ schen und der daraus entspringenden Utopie der
gerechten Gesellschaft kann an sich nicht als Innovati-
on bezeichnet werden. Darauf hat er selbst immer wie-
der hingewiesen, dessen bediente er sich auch in der
Polemik. Die Bekenntnis-Rhetorik steht in der Konti-
nuitat und Tradition, die sich selbst auf das “Bekennt-
nis” Augustins beruft.

Darauf verweist nicht nur der Titel von Rousseaus
posthumem Werk, die ‘Confessions’, sondern in den
‘Réveries’ weist er auch explizit auf dieses Vorbild hin
und setzt sich mit den Differenzen zu Augustinus offen
auseinander (Rousseau (EC I, S. 1010).

Sich 1762 in einer Publikation, die fur das franzosi-
sche Publikum bestimmt ist, auf die augustinische Tra-
dition zu berufen, bedeutet, sich in einer der brisantes-
ten politisch-theologischen Auseinandersetzungen der
Zeit zu positionieren. Das Jahr markiert den letzten
grossen Hohepunkt der Parteienauseinandersetzung
des Ancien Régime, der unter theologischen Gesichts-
punkten, als Streit zwischen der jansenistischen Par-
lamentspartei und der jesuitischen Kénigspartei ge-
fahrt wird (Maire 1998, S. 520).

Rousseaus padagogische Bekenntnisrhetorik reiht
ihn der Form des Diskurses nach offensichtlich in die
jansenistische Tradition ein. Diese bestimmt denn auch
seit der Publikation des Traktates tber die Prinzenerzie-
hung des jansenistischen theologischen Fihrers, Pierre
Nicoles 1671, eine der beiden grossen Formen der Re-

23



24

de Uber Erziehung — neben der empiristischen Tradition
(Osterwalder 1995, 1998).

Der Weg in die Einsamkeit von Erzieher und Zégling,
Ausgang in der dinglichen Erfahrung mit dem Ziel des
Wandels des Geistes, das Studium der Geschichte und
dann vor allem die innerliche Abkehr in der Welt von
der Welt — was als innerweltliche Askese bezeichnet
werden kann —, durch und im Bekenntnis liegen die
entscheidenden Teile dieses padagogischen Diskurses.

Das Bekenntnis in der Einsamkeit mit sich und Gott
allein als entscheidender Teil des theologisch-padagogi-
schen Diskurses richtet sich nicht an die Vernunft — in-
sofern ist der Jansenismus radikal anti-scholastisch —,
sondern beruft sich autoritativ auf Augustinus und die
heiligen Texte. Verninftige Argumentation erzeugt
Streit, Haresie, menschliche Hybris, autoritatives Be-
kenntnis schafft Einheit und markiert den Weg zur Er-
|6sung, spricht aus dem Herzen zum Herzen. "Alter
modus [Berufung auf Autoritat als Bekenntnis, FOJ est
incensa caritate profiscitur qua cor humanus purgatur
et illuminatur, ut secreta penetret” (Jansenius 1641, II.,
S. 5) schreibt Jansenius in seiner Augustinus-Apologie,
die den “disciples de Saint Augustin” als Referenz
dient.

Bekenntnissen in diesem Sinne wird bereits eine
padagogisch-theologische Aufgabe zugeschrieben, sie
fihren zu “exhortationibus opera bona”. Rousseau
markiert offen die theologische Tradition, in der er mit
seiner innerlichen Bekenntnis-Pddagogik oder -Theolo-
gie steht, um sich theologisch — nicht padagogisch —
von ihr abzugrenzen. Bereits in der ‘Nouvelle Héloise’,
wo er zum ersten Mal das Konzept verwendet, polemi-
siert er offen gegen die Theologie der Jansenisten, die
er mit grosser Sensibilitat fur die Kirchengeschichte mit
den deutschen Pietisten und den englischen Methodis-
ten gleichsetzt, die alle Partei seien und mit ihrem Fa-
natismus Intoleranz saen wirden (Rousseau 1760/ GEC
Il, S. 685).

In der Auseinandersetzung mit dem Erzbischof von
Paris, Christoph de Beaumont, der gleich wie das jan-
senistische Parlament den ‘Emile’ verurteilte, nimmt er
dann diese theologische Kontroverse wieder auf, um
zu betonen, dass er, wenn auch ganz in der padagogi-
schen Tradition der Jansenisten, ihnen gerade theolo-
gisch-politisch nicht folge. Die Selbstliebe, der einzige
Instinkt, der seit der Geburt im Menschen angelegt sei,
verhalte sich gegentiber dem Bésen und dem Guten in-
different. Darum sei die Annahme der Erbstnde falsch.
Im Gegensatz zu den gemeinsamen Gegnern, den Jan-
senisten, die annehmen, dass der Mensch nach Adams
Sundenfall nur zum Bosen neige, markiert hier Rous-
seau eine magliche theologische Ubereinstimmung mit
dem Erzbischof, der dann allerdings die Erbstinde Gber
ein anderes Argument wieder einzuftihren versteht
(Rousseau 1763/CEC IV, S. 936).

Neu an Rousseaus Padagogik ist diese theologische
Absage an die Erbslinde, die erst die jansenistische Be-
kenntnis-Rhetorik padagogisch voll verfigbar macht.
Sie ist damit nicht mehr “parteiisch”, sie entscheidet
nicht zwischen Jansenisten und Jesuiten oder zwischen
den verschiedenen historischen Offenbarungsreligio-

nen, sondern sie lasst sich fur jede gleichermassen an-
wenden, vorausgesetzt, dass sie auf absolute Innerlich-
keit und autoritatives Bekenntnis, d.h. Bekehrung des
Erziehers setzt. Durch das Bekenntnis stellt sich der
Padagoge sowohl diskursiv wie auch in seiner erziehe-
rischen Tatigkeit ausserhalb der Geschichte und kann
sich damit auf reine Menschheit beziehen.

3. Padagogik als Kanon der
bekehrten und zu bekennenden
Padagogen und als inneres Erleben

ie Figur des autobiographisch innerlichen Wan-
del bekennenden und damit authentischen
© Padagogen wurde mit Rousseau westeuropai-
scher Standard weit Uber den engen Kreis der im aus-
gehenden 18. und 19. Jahrhundert sich neu beleben-
den Innerlichkeitsreligion und ihre Bekenntnisliteratur
hinaus. Pestalozzis im Laufe seiner schriftstellerischen
Entwicklung immer ausgedehnter werdenden Be-
kenntnisse sind dabei nur eines unter vielen Beispielen.
Fir unsere Frage hervorzuheben ist aber der Bezugs-
punkt, der Bekehrer des bekehrten Padagogen, der ge-
geniiber Rousseau noch einmal stark abgewandelt
wird. Die Darstellung der eigenen Person und deren in-
neren Wandel als Beleg der guten Absicht in der Erzie-
hung, als Beleg fiir deren Erfolg gerat dabei so nahe an
die Figur des leidenden und sich der Welt aufopfernden
Christus, dass stellenweise — so zum Beispiel im letzten
Paragraphen der ‘Nachforschungen’ — Bekenner und
Bekannter nahezu in eins riicken oder in Rousseaus
Konstellation, dass “Jean-Jacques” und der Savoyardi-
sche Vikar tatsachlich nur noch als Maske ein und der-
selben Person, des wahren Menschen, erscheinen.

Diese Konstellation des Zusammenfallens des
Padagogen mit dessen Bekehrer wird im 19. Jahrhun-
dert dann auch das Motiv dessen, was als historischer
Kanon in die sich etablierende Disziplin Paddagogik ein-
geht und stark zu den historischen padagogischen For-
schungen kontrastiert.

Im 19. Jahrhundert, als sich die Padagogik in
Deutschland als Lehrdisziplin in den neu geschaffenen
Lehrerseminarien etabliert, wird ihr technologischer
Apparat, den sie aus der traditionellen “handwerkli-
chen” Lehrerbildung des 18. Jahrhunderts Gbernimmt
und mit den breiten Erfahrungen in einer zunehmend
flachendeckenden und sich vereinheitlichenden Schul-
institution zunehmend ausweitet, gleichermassen
durch eine Vereinheitlichung der padagogischen Be-
kenntnisgréssen Uberzogen.

Wegweisend in dieser Entwicklung wird dabei die
vierbandige ‘Geschichte der Padagogik’ von Karl von
Raumer, die 1843 zum ersten Mal erscheint und in der
Folge immer wieder neu aufgelegt wird. Diese ‘Ge-
schichte der Padagogik’ ist eine Geschichte grosser
Padagogen oder derer, die der Autor dazu ernennt. Sie
beginnt mit den literarischen Grossen der italienischen
Renaissance und mundet im 15. und 16. Jahrhundert in
die deutsche und dann vor allem in die Welt der Refor-
mation ein. Luther, Melanchthon, Comenius, Ratke,

NPBI Jg. 5 (1999), H. 1



Franke sind dabei die herausragenden Figuren. Die Ein-
mindung in die Gegenwart wird mit zwei kontrar ge-
stalteten padagogischen Bekenntnisfiguren als Alterna-
tive gestaltet, zwischen denen die deutsche Padagogik
zu wahlen hat, d.h. sich bekennen muss: Rousseau
oder Pestalozzi. Wéhrend Rousseau zum antichristli-
chen, frivolen franzosischen Padagogen-Bekenner stili-
siert wird, erscheint Pestalozzi als der ununterbrochen
um das Bekenntnis zum wahren Christentum ringende
Mensch (von Raumer 1843/1847, II., S. 381). Die Wahl
des padagogischen Bekenntnisses ist damit klar, entwe-
der fuhrt es zum Christentum oder zur franzésischen
Frivolitat.

Die Etablierung Pestalozzis als allgemeingultiger
padagogischer Bekenntnisbezug erfolgt dabei nicht
ohne Kritik an seinen padagogischen Versuchen, Me-
thoden und Schriften, bezieht sich aber vorab auf die
Totalitat seines eigenen Bekenntnisses und seiner Be-
kehrung. Padagogik von diesem Bezug aus tberspringt
jegliche historische Differenz und wird unmittelbarer
Vollzug, Furbitte und Bekenntnis. “Nicht wie strenge
Todtenrichter fragen wir, sondern in aller Demuth mit-
erloster stindiger Mitmenschen des Todten, wir fragen
mit dem Wunsche der Liebe, dass er selig werde. (...)
Wer darf gegen ihn einen Stein aufheben, wer darf ihn
verdammen? Ihm ist viel vergeben, denn er hat viel ge-
liebt. (...) Er influierte personlich Uberhaupt weniger
auf die Unterrichtsweise in einzelnen Disziplinen,
nothigte hingegen die Padagogenwelt, das Ganze der
Aufgabe von Neuem ins Auge zu fassen” (S. 461, S.
473, S. 475).

Padagogikgeschichte im Sinne von Raumers legt die
Grossen fest, zu denen Padagogen und Padagogik sich
zu bekennen haben, wenn sie oder ihre Anspriiche und
Konzepte auf Akzeptanz zdhlen wollen. Im eigentli-
chen Sinne der theologisch-kirchlichen Dogmatik wird
damit ein Kanon festgelegt, der jeglicher historischen
Forschung entzogen wird oder vielmehr der durch ein-
geschrankte historische Erforschung der ohne jeglichen
Kontext betrachteten Heiligenvita laufend reproduziert
wird (Osterwalder 1998).

In der Folge wird dieser Kanon im ganzen 19. und
auch im 20. Jahrhundert um die Personen fortgeschrie-
ben, die als akzeptierbare Bekenntnisgréssen in Frage
kommen. Auseinandersetzungen Uber neue und alte
Konzepte werden seitens dieser Diskurse weniger mit
Argumenten Uber ihre erprobte Wirkung im empiristi-
schen Sinne als mit Bekenntnissen zu bereits kanoni-
sierten oder zu kanonisierenden Bekennern bestritten.
So tritt Frobel nicht durch seine Konzepte und Schriften
oder durch bahnbrechende Versuche — diese bleiben
eher obskur oder mussen erfolglos abgebrochen wer-
den -, sondern durch das Bekenntnis derer zu ihm, die
den Kindergarten erfolgreich institutionalisieren, in den
Bereich der nach von Raumer akzeptierten Bekenntnis-
grossen. Gleichzeitig Gbernimmt aber das Bekenntnis
zu ihm seitens der institutionellen Aktivistinnen und
Aktivisten die Funktion, die gute Absicht der Beken-
nenden sicherzustellen und damit den Erfolg zu verbur-
gen (Oelkers 1998).

Die Akzeptanz eines padagogischen Konzeptes wird

NPBI Jg. 5 (1999), H. 1

nicht Uber dessen Wirkung, sondern Uber die Akzep-
tanz der Bekenntnisgrosse im Kanon der grossen
Pddagogen begriindet. So musste in der nachsten Ver-
gangenheit der polytechnische Unterricht begrindet
werden mit dem Versuch, Karl Marx zum grossen
Padagogen zu kanonisieren, oder durch ein Bekenntnis
zum bereits kanonisierten Pestalozzi. Ein Verweis auf
die missglickten Versuche und die Untersuchung der
historischen Griinde fur diesen Misserfolg im ausge-
henden 18. und beginnenden 19. Jahrhundert erbri-
gen sich damit.

In dem Sinne erzeugt die Kanongeschichtsschrei-
bung auch keine Differenzen, Briiche, Gegensatze oder
Alternativen, sondern nur Kontinuitat und zeitlose
Wahrheit auf der einen Seite und Abweichung oder so-
gar Verrat auf der andern. So warnt von Raumer vor
den Diesterweg-Lehrern und ihrem Unterricht, der sich
an den modernen empirischen Wissenschaften ausrich-
tet, als “vollig falsch verstandenem” Pestalozzianismus,
die “vergessen sein werden”, wahrend Pestalozzi ewig
bleibt, wéhrend er selbst 80 Jahre spater dem gleichen
Anathema zum Opfer fallt, wenn Herman Nohl davor
warnt, Pestalozzi “sehr falsch zu verstehen, namlich
politisch oder konfessionell”, wahrend “seine wahre
Grosse ist, dass er immer padagogisch denkt” (Nohl
1927/1929, S. 81).

Was Nohl und die geisteswissenschaftliche Padago-
gik in unserm Jahrhundert als das richtige Bekenntnis
zum wahren Padagogen, “der immer padagogisch
denkt”, verstehen, 16st sich nun vollends von Rous-
seaus noch theologisch argumentativ begriindetem
Ansatz ab, nicht aber, um damit den Weg in die einge-
schrankte empirische und historische Begriindung frei
zu machen. Als Erganzung zum Kanon oder vielmehr in
Fortfuhrung des Bekenntnisses auf der Seite der Beken-
nenden entwickelt die geisteswissenschaftliche Pada-
gogik einen padagogischen Diskurs, der analog zum
“vorwissenschaftlichen Denken des praktischen Le-
bens” oder von diesem ausgehend “einen Weg in eine
hohere Stufe der Besinnung, die noch nicht die Stufe
der isolierenden oder konstruierenden Wissenschaft
ist” (Nohl 1929, S. 204), aufweist, d.h. eine Ersatztheo-
logie. Den Diskurs, der diese Besinnung fassen soll, be-
zeichnet Nohi nicht als Wissenschaft, sondern als
“Kunde"”, ganz in Analogie zur protestantischen “Ver-
kiindigung”. Padagogik soll eine Kunde sein, die die
vorgegebene Einheit des Lebenszusammenhangs zwi-
schen Zdglingen und Erziehern aus dem praktischen in
ein geistiges Leben hebt, d.h. es personal artikuliert,
gestaltet und damit geschichtsmachtig, zur padagogi-
schen Bewegung werden ldsst. Diese Uberhistorische
und auch gegentber der Beschranktheit der empiri-
schen Wissenschaften Uberzeitliche Bestimmung der
Padagogik gibt ihr gegentber allen andern Wissen-
schaften und Diskursen einen vollstandig autonomen,
gleichzeitig aber auch totalisierenden Anspruch. Sie er-
zeugt die Einheit, die im praktischen Leben bereits als
geistige gegeben ist. Als Programm gegen die Histori-
sierung der Ethik verstanden, indem ein absoluter Be-
zug durch die Kunde immer wieder neu erzeugt wird,
orientiert sie sich in der ersten Jahrhundertwende

25



26

selbstverstandlich an der nationalistischen Grundstim-
mung zur “Deutschen Bewegung” (Oelkers 1997) und
ist diesbeziglich auch gegentiber den Moglichkeiten
nach 1933 nicht verschlossen, auch wenn sie in ihrer
Einbindung in den neuen “nationalen Kulturwillen die
freie Selbstandigkeit des Geistes nicht aufgeben” (Nohl
1935) will.

Worauf es hier ankommt, ist nicht jene Einbindung
in den Nationalismus verschiedenster Schattierungen,
sondern wie radikal und wie beliebig die Bekenntnisse
der Padagogik, in der sich die Kunde jenseits von Wis-
senschaft mit totalisierendem Anspruch formuliert,
ausfallen. Die grossen Padagogen-Bekehrer, zu denen
es sich jetzt zu bekennen gilt, werden weitgehend in
der Vermittlung tber ihre angebliche Innerlichkeit auf
ein national-volkisches Ideal festgelegt. Der universalis-
tische Herder des 18. Jahrhunderts erscheint gleichge-
richtet neben dem obskuren vélkischen “Rembrandt-
deuschen” Julius Langbehn und mit dem militanten
religiosen Antisemiten Lagarde (Oelkers 1997).

Auf der andern Seite wird die bekehrende ethische
Einheit, die der bekehrte Padagoge mit dem Zégling
herstellen soll, im Zeichen der Verehrung beliebiger
Helden gesehen. In seiner Einfihrung in die Ethik, ‘Die
sittlichen Grunderfahrungen’ von 1939, orientiert sich
Nohl fur die erste geistige Schicht der ethischen Grun-
derfahrungen des Lebens — die die Kunde erfassen soll
— an jenem zynischen Konzept der Heldenverehrung
(Nohl 1939, S. 104), das Thomas Carlyle 1841 als Stra-
tegie gegen die Demokratisierung in England vorge-
schlagen hat. Die Verehrung beliebiger Helden, germa-
nischer Gotter, Napoleons, Luthers oder auch Christus’
erzeuge im Volk Bewunderung und damit Unterwer-
fung und soziale Kohasion. “Hero-worship, heartfelt
prostrate admiration, submission, burning, boundless,
for a godlike Form of Man. (...) They [die Helden] are all
as bank-notes, these social dignitaries, all representing
gold; — and several of them, alas, always are forged no-
tes. We can do with some forged false notes; with a
good many even (...)!" (Carlyle 1841/1966, S. 11-12).
Die Verehrung von Helden, die Nohl zur Erreichung des
ersten geistigen Prinzips des Sittlichen vorschlégt, soll
die bedingungslose, innere Aufrichtigkeit, die geistige
Hingabe an ein Ideal, die Bekehrung zur absoluten
Echtheit erreichen. “Die Wahrhaftigkeit wird durch sol-
che inhaltlichen metaphysischen Uberzeugungen nicht
begriindet, sondern umgekehrt; das Bewusstsein der
Wahrhaftigkeit und das Wissen um den Sinn der Wahr-
heit hebt uns in eine metaphysische Hoéhe.” (Nohl
1939, S. 111).

Ohne die geisteswissenschaftliche Padagogik mit
dieser Beliebigkeit des Bekenntnisses und der Kriterien
fur padagogische Konzepte jenseits der empirischen
Uberprifbarkeit politisch-historisch bermassig belas-
ten zu wollen, kann ihr Resultat auch in der Organisati-
on des padagogischen Diskurses in ihrem Umfeld aus-
gemacht werden. 1926 lancierte der renommierte
Felix-Meiner-Verlag eine mehrbandige Reihe ‘Die Pada-
gogik der Gegenwart in Selbstdarstellungen’ nach dem
Muster anderer wissenschaftlichen Disziplinen. Die
Auswahl der Selbstdarstellenden durch den Herausge-

ber Erich Hahn ist heute relativ schwer nachzuvollzie-
hen, doch befinden sich einige auch aus der Sicht des
heutigen Kanons noch profilierte Paddagogen, unter ih-
nen Kerschensteiner, Oestreich, Rein. Auffallend ist als
erstes, dass mit Ausnahme Reins alle Selbstdarstellun-
gen vorab nicht die padagogischen Konzepte, sondern
das eigene Leben in extenso beschreiben, indem ganz
nach dem Schema Rousseaus der mutige einsame Weg
— des nunmehr aber zum Staatsbeamten gewordenen
Padagogen — zur richtigen Padagogik und dann vor al-
lem das grosse Bekenntnis, aus dem sich die Totalitat
der Erziehung erfassen lasst, beschrieben wird. “Ich bin
eigentlich ein Fremdling in dieser 'Padagogen’-Reihe,
denn ich bin nicht ein padagogischer, sondern ein poli-
tischer Mensch, dem aber aller politische Gestaltungs-
drang in seiner immer ricksichtsloseren Vertiefung
zum Zeitlosen im Gegenwartigen im Willen zur Men-
schen-, Volks- und Volkererziehung endet” (Hahn
1926, S. 139), heisst es zum Beispiel bei Paul Oestreich.

Das padagogische Bekenntnis, quasi die Bekehrung,
wird dann in den meisten Féllen zu Pestalozzi oder den
deutschen Geistesgrossen Kant, Goethe und Fichte —
dem Stoff der hoheren Schulbildung, die aber gleich-
zeitig als schief und tberholt beschrieben wird — abge-
legt, aber mit jeweils ganzlich unterschiedlichen und
weitgehend beliebigen Inhalten ausgefullt. So bekennt
sich Kerschensteiner zu “seinem geliebten Meister Pes-
talozzi”, um ihm in seinem frihen Schaffen einen di-
daktischen Merksatz Ciceros und das Prinzip Ernst
Machs tiber die Okonomie des Denkens zu unterlegen
(Hahn 1926, S. 20-21) und dann fir sein Alterswerk
das Bekenntnis zu Pestalozzi mit dem Weg zum idealen
Uber den brauchbaren Menschen zu verbinden (S. 47).

Padagogische Diskurse, die heute um Bekenntnisse
aufgebaut werden, durften in Beliebigkeit in nichts hin-
ter diesen historischen Vorldufern zurlckstehen. Je-
weils gdngige Muster und Annahmen werden, statt
padagogisch Uberprift, Gber das Bekenntnis beliebig in
das traditionelle Muster der Erziehungserldsung einge-
baut, ohne allerdings — wie das fur Rousseau noch un-
ausweichlich war — sich mit einer normierten Diskursra-
tionalitat, jener der Theologie, auseinandersetzen zu
mussen.

4. Padagogik als Wertwissenschaft
oder als Wissenschaft objektivie-
render Aussagen

1‘ nmittelbar vor und nach dem ersten Weltkrieg
. entwickelte sich in der deutschen akademi-

5 Y schen Welt eine Debatte Uber die Sozialwissen-
schaften, die als Werturteilsdiskussion in die deutsche
Wissenschaftsdiskussion eingegangen ist. Protagonist
war auf der einen Seite der Soziologe Max Weber, der
von den Sozialwissenschaften forderte, sich auf objek-
tivierende Wenn-Dann- oder Dass-Weil-Aussagen ein-
zuschranken und sich damit der Werturteile zu enthal-
ten. Fur unsere historisch-padagogische Fragestellung
ist diese Thematik nicht deswegen interessant, weil sie
um 1968 als Positivismus-Streit in Deutschland noch
einmal belebt wurde und einen Grossteil der gegen-

NPBI Jg. 5(1999), H. 1




wartig lehrenden und schreibenden Pddagogen mar-
kant in angeblich anti-positivistischer Richtung beein-
flusste — was mit emanzipatorischer Padagogik um-
schrieben wurde.

Interessant ist die Werturteilsdiskussion fir unsere
Fragestellung deswegen, weil einer der Kontrahenten
Webers ein namhafter Padagoge, Eduard Spranger
war, und weil in dieser Debatte auch im Rahmen der
padagogischen Auseinandersetzung im deutschspra-
chigen Raum nach der Ablésung der Theologie als Leit-
disziplin der Padagogik Alternativen zur Bekenntnis-
Padagogik sichtbar werden (zur Geschichte der
Debatte, Flitner 1998).

Gegen die Forderung der Wertfreiheit, die Max We-
ber an die Sozialwissenschaften stellt, argumentiert
Spranger, wie er spdter zusammenfassend festhalt,
dass es in der Sozialwissenschaft “zuletzt auf den ech-
ten Wert ankommt. Es kommt darauf an, dass er aus
der heutigen Menschheit geboren werde [d.h. die Wis-
senschaft muss ihn produzieren, FO], mitten unter
ihren Noten und Lasten. Auch das Ideal kann nur aus
dem Verstehen der Wirklichkeit erzeugt werden. Man
kann und darf es nicht unverbunden neben oder Uber
die Welt stellen, die unsere Fusse taglich bertihren”
(Spranger 1925/1969, S. 45). Wissenschaftliches Ver-
stehen erzeugt — so der Pddagoge Spranger — nicht nur
Kenntnisse Uber Zusammenhdnge, “Tatsachengehalt”
(S. 63), sondern sie formt auch den Geist individuell
und subjektiv. Insofern gehort diese Subjektivitat in und
zur Wissenschaft und die Webersche Anstrengung, sie
durch objektivierende Verfahren zu schwachen, im Sin-
ne der experimentellen Naturwissenschaften und gar
auszuscheiden, ist nicht nur unerwinscht, sondern
wirde geradezu den Erkenntnisgehalt der Wissen-
schaft schmalern.

Die Sprangersche Beflrwortung der Wertwissen-
schaft ist nicht ein Pladoyer fir eine beliebige Parteien-
wissenschaft Padagogik, sondern — und das ist viel
weitreichender — daflr, dass die Wertwissenschaft
Ideale oder Praferenzen erzeuge, die jenseits der Inte-
ressenlage oder Parteiungen ihre absolute Gultigkeit
beanspruchen kaénnen. “lhr persénlicher Standpunkt
[der Padagogen, FO], der — schon vorgebildet in Her-
kunft, Geistesart und Entwicklungsgang — sich nicht
ausldschen lasst, muss geldutert sein durch echte Geis-
teswissenschaft, d.h. durch umfassende Besinnung” (S.
65).

Diese echte Geisteswissenschaft bringt dann ganz
selbstverstandlich als hochsten Wert den deutschen
Idealismus und deutsches Christentum, oder in spran-
gerschen Termen, das Bekenntnis zur Bevorzugung der
klassischen deutschen Bildung hervor, ein Bekenntnis
zu Herder, Goethe, Kant, Fichte, Schiller und Hum-
boldt, das auch in der Schulbildung im Zentrum zu ste-
hen habe (S. 66-67).

Nach 1945 hielt Spranger ohne Korrektur an dieser
bewertenden Funktion, Wert erzeugenden Aufgabe
von Padagogik fest. Sie bearbeitet ein Verfahren, “das
in den zentralen Punkt der Seele hineinzielt, der ihr
ethisches Regulierwerk bedeutet und den Ansatzpunkt

NPBI Jg. 5(1999), H. 1

fur die Gestaltwerdung des hoheren Selbst bietet”
(Spranger 1958/1969, S. 337). Das Verfahren selbst
wird dann allerdings nicht mehr als Wissenschaft be-
zeichnet, sondern als “Magie”, die sich einer wissen-
schaftlichen Bearbeitung auch kaum darbieten durfte,
die Bekenntnisse erfolgen, vorsichtig erneuert, in reli-
givser christlicher Tradition.

Die Alternative, die die franzésischen Encyklopadis-
ten zu Rousseaus Bekenntnispadagogik formulierten
und die implizit Weber zu Spranger einforderte und in
deren Sinne in den letzten Jahrzehnten sich eine breite
historische und empirische p&dagogische Forschung
entwickelte, ist demgegenlber bescheidener geblie-
ben. Sie konnte zwar kaum sagen, was richtig ist, sie
stiess kaum in Uberhistorische, metaphysische Kul-
turrdume vor, aber sie konnte in Entscheiden, in denen
Praferenzen und Interessen unausweichlich sind, Aus-
sagen Uber deren Voraussetzungen, Grenzen und zu
erwartende Folgen machen, die ohne Bekenntnis und
ohne Praferenz auskamen.

Literatur

Baczko, Bronislaw: Rousseau. Einsamkeit und Gemeinschaft.
Wien 1970.

Carlyle, Thomas: On Heroes, Hero-Worship and the Heroic in
History. Ed. C. Niemeyer. London 1966.

Burgelin, Pierre: Emile. In: Rousseau, J.J.: &C, IV. Paris 1969.

De Staél-Holstein, Anne Louise Germaine: Lettres sur les Ecrits
et le Caractere de J.J. Rousseau. Paris 2. Aufl. 1814.

Encyclopédie ou Dictionnaire Raisonné. Hrsg. Diderot, D./D'A-
lembert. 1. Band. Lausanne Bern 3. Aufl. 1781.

Flitner, Elisabeth: Vom Kampf der Professoren zum Kampf der
Gotter. Max Weber und Eduard Spranger. In: ZfPad. Jg. 44,
Heft 6, Weinheim 1998.

Hahn, Erich (Hrsg.): Die Padagogik der Gegenwart in Selbstdar-
stellungen. Leipzig 1926.

Jansenius, Cornelius: Augustinus. Paris, 2. Aufl. 1641.

Maire, Catherine: De la cause de Dieu a la cause de la Nation.
Paris 1998.

Nohl, Herman: Die padagogische Bewegung in Deutschland
und ihre Theorie. Frankfurt a.M. 2. Aufl. 1935.

Nohl, Herman: Die sittlichen Grunderfahrungen. Frankfurt a.M.
1939,

Nohl, Herman: Padagogische Aufsatze. Langensalza 2. Aufl.
1929.

Oelkers, Jirgen: Herman Nohl (1879-1960). Die geisteswissen-
schaftliche Paddagogik und das Problem des historischen Be-
wusstseins. In: Brinkmann, W./Harth, W. (Hrsg.): Freiheit,
Geschichte und Vernunft. Warzburg 1997.

Qelkers, Jirgen: Die “Geschichte der Pddagogik” als padagogi-
sches Problem. In: Neue Pestalozzi-Blatter, 4. Jg. Heft 2,
Zurich 1998.

Osterwalder, Fritz: Der Prinz Uber der Geschichte. In: Les Princes
et I'histoire. Actes du colloque organisé par I'Université de
Versailles et I'Institut Historique Allemand. Bonn 1998.

Osterwalder, Fritz: Die padagogischen Konzepte des Jansenis-
mus im ausgehenden 17. Jh. und ihre Begriindung. In: Jahr-
buch fur historische Bildungsforschung. Bd. 2. Weinheim
18985.

Osterwalder, Fritz: La tradizione storico-pedagogica in Germa-
nia. In: Studi sulla Formazione. Jg. I. Heft |, Firenze 1998.
Raumer, Karl von: Geschichte der Erziehung. 2. Bd. Stuttgart 2.

Aufl. 1847.

Rousseau, Jean-Jaques: CEuvres Completes. Tomes I-IV. Paris
1959ff. (zitiert nach (EC und Bandzahl).

Spranger, Eduard: Geist der Erziehung. Gesammelte Schriften
Bd. 1. Heidelberg 1969.

27



	Pädagogik - ein Bekenntnis : zur Architektur pädagogischer Diskurse und ihrer Geschichte

