
Zeitschrift: Neue Pestalozzi Blätter : Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 5 (1999)

Heft: 1

Artikel: Pädagogik - ein Bekenntnis : zur Architektur pädagogischer Diskurse
und ihrer Geschichte

Autor: Osterwalder, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901709

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901709
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ein Bekenntnis
Zur Architektur pädagogischer Diskurse

und ihrer Geschichte

c
r>

to
to

z
to

(Red.) Um den Wissenschaftscharakter der

Pädagogik als mehr oder weniger selbstständige

Disziplin hat es seit Beginn Kontroversen

gegeben. Die Kritiker stammten dabei sowohl

von ausserhalb der Disziplin, etwa der Soziologie

oder empirischen Psychologie, als auch von
innerhalb: Noch immer bekannt sein dürfte die

Debatte, die sich in den 60er-Jahren im

Anschluss an Heinrich Roths "realistischer Wende"

der Pädagogik ergeben hat. Im

Zusammenhang mit einer aus dem angelsächsischen

Sprachraum stammenden "History of Ideas"

hat in den vergangenen Jahren Fritz
Osterwalder immer wieder auf den theologischen

Ursprung der modernen Pädagogik hingewiesen,

der sich bis in die Gegenwart verfolgen
lasse. Die 'Neuen Pestalozzi-Blätter' haben ihn

gebeten, Ursprung und Folgen des religiösen
Charakters der Pädagogik nachzuzeichnen.

Osterwalders Ausführungen werden in der

folgenden Nummer von mehreren Vertreterinnen

der Pädagogik kommentiert.

H Fritz Osterwalder

"L'homme civil veut que les autres soient contens
de lui, le solitaire est forcé de l'être lui même ou sa

vie lui est insupportable. Ainsi le second est forcé

d'être vertueux, mais le prémier peut n'être qu'un
hypocrite. "

J. J. Rousseau: Mon portrait. ŒC I, S. 1125.

"Voici le seul portrait d'homme, peint exactement

d'après nature et dans toute sa vérité, qui existe et qui

probablement existera jamais. Qui que vous soyez que
ma destinée ou ma confiance ont fait l'arbitre du sort
de ce cahier, je vous conjure par mes malheurs, par vos

entrailles, et au nom de toute l'espèce humaine de ne

pas anéantir un ouvrage unique et utile, lequel peut
servir de prémiér pièce de comparaison pour l'étude

des hommes, qui certainement est encore à commencer

et de ne pas oter à l'honneur de ma mémoire le seul

monument sûr de mon caractère qui n'ait pas été
défiguré par mes ennemies." (Rousseau 1782/ŒC I, S. 3).

Mit dieser Selbstrechtfertigung, die zugleich einer
radikalen Programmatik gleichkommt, eröffnet J.J. Rousseau

sein letztes grosses Werk, die autobiografischen
'Confessions', die erst nach seinem Tode (1782)
erscheinen sollten.

Selbstrechtfertigend ist diese Einleitung insofern, als

sie verspricht, alle Verdächtigungen und Anfeindungen,

denen Rousseau seitens seiner Gegner und Kritiker

ausgesetzt war, zu klären, ja geradezu die letzte
Wahrheit zu erbringen. Programmatisch aber ist die

Bemerkung insofern, als sie pointiert in eine Auseinandersetzung

eingreift, die nicht nur die Kreise der Pariser

"philosophes", Rousseaus intellektuelle Weggefährten
und Kritiker, sondern das ganze 18. Jahrhundert
beschäftigte. Die "Science de l'homme" ist eines der drei

entscheidenden Gebiete, auf dem sich die empirischen
Wissenschaften, wie sie die Encyclopädisten vorantreiben

wollten, im Laufe des Jahrhunderts zu entwickeln
begannen (Encyclopédie 1750/1781, I. S. XXIX). Aber
auch ihre Gegenspieler, allen voran die Theologen beider

in Frankreich um die Vorherrschaft kämpfenden
Richtungen, der Jansenisten und der Jesuiten, siedeln

ihre Kontroversen untereinander und ihre Polemik

gegen den Empirismus weitgehend auf dem Terrain der

Anthropologie an. Rousseaus Ankündigung, mit den

'Confessions', die aus der in Einsamkeit und
Abgeschiedenheit entwickelten Selbsterforschung
hervorgingen, die einzige Wahrheit über den Menschen zu

präsentieren, den eigentlichen Ausgangspunkt für alle

folgenden anthropologischen Studien zu liefern, ist ein

eigentliches Programm.
Aus der Einsamkeit und der in ihr entwickelten

'Confessions', der Versenkung in das eigene Innenleben,

erhebt sich für Rousseau gegenüber der äussern

Welt des Scheins und des Bösen, der Gesellschaftlichkeit,

die wahre Menschheit, die "Utopie der bessern

Gesellschaft", wie sie Baczko bezeichnet (Baczko 1970,
S. 212). Dass Rousseaus pädagogische Argumentation
diese Verknüpfung von "Confessions" und
"gesellschaftlicher Utopie" vollzieht, dass ihre ganze Architektur,

ausgehend vom Bekenntnis in Einsamkeit, konstru-

NPBIJg. 5(1999), H. 1 21



iert ist, soll in einem ersten Abschnitt gezeigt werden.
In einem zweiten Abschnitt frage ich nach Innovation

und Konfrontation, die von Rousseaus Architektur
in der historischen Entwicklung der pädagogischen
Diskurse ausgelöst wird.

Ein dritter Abschnitt versucht, die Wirkung dieser

Architektur in der neueren deutschsprachigen Pädagogik

nachzuweisen. Abschliessend frage ich nach der

Möglichkeit der historischen Alternativen.

1. Confession und Einsamkeit als

pädagogische Autorizität

S m Zentrum von Rousseaus grosser Erziehungsschrift,

| im vierten Buch des 'Emile ou de l'Education' von
1 1762, steht das sogenannte Bekenntnis des Savoyar-
dischen Vikars. Auf den Gehalt dieses Bekenntnisses

hier einzugehen, erübrigt sich weitgehend. Wie Pierre

Burgelin feststellt, handelt es sich dabei um ein im

eigentlichen Sinne theologisches und nicht einfach um
ein philosophisches Bekenntnis im Sinne der Zeit. Sein

Inhalt ist nicht eine intellektuelle Einsicht, die der

Auseinandersetzung der verfahrenden Vernunft offen steht,
sondern eine "adhésion totale", eine Offenbarung, die

zum Glauben, zum Enthusiasmus des Herzens spricht,
eine Palinodie, die trotz der Kritik an den historischen

Offenbarungsreligionen schliesslich zu einem eifernden
Aufruf für das Christentum gerät. Intellektuell verlässt

die Religion des Vikars kaum den Rahmen, den sich

eine Reihe der Encyklopädisten wie zum Beispiel D'Alem-
bert religiös setzten. Selbst Voltaire, der der Erziehungsund

Gesellschaftsutopie Rousseaus nicht nur kritisch,
sondern geradezu mit beissendem Spott begegnete,
konnte in seinem Leseexemplar des 'Emile' Zustimmung

vermerken (Burgelin 1969, S. CXLII).

Hingegen wird die Stellung dieses Bekenntnisses im

Verlauf der pädagogischen Argumentation und die

Palinodie, der Übergang von einer Kritik an der
Offenbarungsreligion zum Bekenntnis einer Offenbarungsreligion,

für die Architektur des Diskurses kaum beachtet.
Die ersten drei Bücher des Werkes und in diesem

Sinne auch die erste Version des Werkes, das

sogenannte 'Manuscript Favre' stehen unter zwei Leitkonzepten,

die sich durchaus mit dem Empirismus der

Encyklopädisten vertragen und scheinbar auf eine

empiristische und naturalistische Pädagogik hinauslaufen.

Das erste Konzept ist jenes des Wandels des

Menschen und seiner Subjektivität durch die Erfahrung. Unter

diesem Gesichtspunkt werden alle seine Aktivitäten
und Erfahrungen vom Moment der Geburt an, in der er

als natürlicher Mensch erscheint, gesehen. Das zweite

besteht in der Annahme, dass der Mensch in der

Gesellschaft nicht der gleiche sei, wie der Mensch in der

Natur, als der er geboren wird; zum Menschen der
Gesellschaft wird er erst durch die Menschen selbst.

Diese Anlage stellt Erziehung zuerst vor die Alternative,

das Kind seiner Natur zu überlassen oder, im
Hinblick auf die Gesellschaft, auf und durch die andern

Menschen zu erziehen. In einem ersten Schritt
entscheidet sich Rousseau für die erste Variante: Die Ge¬

sellschaft ist verdorben und sie verdirbt den Menschen.
In einem zweiten Schritt wird das Problem anders
gestellt. Erziehung besteht darin, sich so wenig wie möglich

von der Natur zu entfernen oder den Menschen

über Erziehung zu seiner eigenen Natur zurückzuführen,

d.h. die Gesellschaft aus der Sicht des natürlich

erzogenen Menschen zu entwerfen, Erziehung von der

Utopie der guten Gesellschaft aus anzugehen.
In der Anmerkung zu seinem eigenen Entwurf

heisst es dann: "N'avoir point d'éducation c'est en

avoir une, mais la plus mauvaise de toutes qui est celle

du monde et le plan d'éducation le plus difficile à suivre

est celui qui s'écarte le moins de la nature. Il n'y a

rien désormais qui demande un si grand art que de

ramener l'homme à la nature." (Variante Manus. Favre

Rousseau ŒC IV, S. 1269).
Unter diesem Gesichtspunkt entsteht dann erst

langsam die Anlage des Erziehungsbuches, des Mentors

als schreibendes bzw. experimentierendes und
reflektierendes und gleichzeitig erziehendes Ich und des

Zöglings Emil, in das an der entscheidenden Stelle die

dritte Figur, der bekennende savoyardische Vikar eingesetzt

wird, der erst auf den letzten Seiten des ersten

Manuskripts erscheint, und von wo aus die Neuredaktion

inhaltlich eröffnet wird.
In der Diskussion über die Figur des savoyardischen

Vikars wird immer wieder darauf hingewiesen - Rousseau

selbst hat dies in unzähligen Kommentaren
nahegelegt -, dass diese Figur eine Maske des Autors selbst

ist (Burgelin 1969, S. CXXXIV). Vom intellektuellen
Inhalt des Bekenntnisses aus mag das ohne Zweifel richtig

sein, von der Konstruktion der Argumentation her
aber schwindet damit ein entscheidendes Argument.

Im Moment des Erwachens der Leidenschaften, des

Dranges des nur im Handeln mit den Sachen erzogenen

Emiles zu andern Menschen, zur Frau, ändert sich

das Erziehungsprinzip. Im Studium der Geschichte lernt
Emile die menschliche Gesellschaft und ihre Verdorbenheit

kennen, aber die Erfahrung seines eigenen Zustan-
des ausserhalb der Gesellschaft kann ihn zur Überheblichkeit

führen - nach dem gleichen Prinzip, wie er im

Umgang mit den Sachen gelernt, d.h. sich gewandelt
hat. "II se dira: je suis sage et les hommes sont foux."
(Rousseau 1969, ŒC IV, S. 536) oder noch schlimmer,

er lernt dabei nur, wie er selbst die Bösen betrügen und

überlisten kann (S. 551). Das empiristische Erziehungsprinzip,

das im Verhältnis zu den Sachen angewandt
wird und einen offenen Ausgang, die verschiedenen

Möglichkeiten der Erfahrung zulässt, wird jetzt
aufgegeben.

Das neue Erziehungsprinzip geht nun nicht den

bisherigen Weg der Erfahrung, sondern es kehrt ihn um,
es geht von einem umfassenden Geist aus, aus dessen

Gesichtspunkt Emile das Böse in der Welt betrachten
und sein eigenes Handeln in der Gesellschaft, gegenüber

andern Menschen vorbereiten soll, von der Religion,

die gerade nicht auf der Erfahrung beruht, sondern
auf der eingeborenen, erwachenden Liebe zur absoluten

Ordnung der Natur und deren Schöpfer.
Das eingeschobene Bekenntnis des Vikars geht aus

von einer allgemeinen Kritik der grossen Offenbarungs-

NPBIJg. 5 (1999), H. 1



religionen, um dann aber doch bei der Offenbarung
des christlichen Evangeliums zu enden. Was diese Position

bestimmt, ist aber nicht eine Palinodie, sondern eine

Erleuchtung aus dem absoluten Geiste selbst, das

erwachende Gewissen, "Instinct divin, immortelle et

céleste voix, guide assuré d'un être ignorant et borné,
mais intelligent et libre; juge infallible du bien et du

mal" (S. 600).
Die Kritik an den Offenbarungsreligionen setzt gerade

an ihrer Gesellschaftlichkeit an, sie sind historisch

und geographisch gebunden, und deswegen Teil des

gesellschaftlichen, d.h. verdorbenen Lebens. Das

Gewissen, der absolute Geist im Menschen, ist aber nicht

Ergebnis der gesellschaftlichen Erfahrung, sondern die

göttliche Stimme im Menschen. Diese erwacht, wenn
er die Unordnung der Gesellschaft, die er in der
Geschichte kennen lernte, im Kontrast zur Ordnung der

Natur sieht, die sich ihm in Teilen durch Erfahrung
offenbarte. Die Stimme sagt ihm dann, diese absolute

Ordnung der Natur auch in der Gesellschaft zu lieben

und führt ihn dazu, sie zu wollen - auch wo sie realiter
fehlt.

Unter diesem Gesichtspunkt plädiert der Vikar auch

für die geoffenbarte christliche Religion - wie auch für
die jüdische und mohammedanische - und unterzieht
sich ihren übermenschlich schönen Geboten und Texten

(S. 625).
Entscheidend in der Konstruktion von Rousseaus

Argumentation ist nun, dass dieses Bekenntnis gerade
nicht zu Emile, zum Zögling, gesprochen wird, nachdem

er Geschichte studierte und in die Gesellschaft

drängte. Vielmehr wurde es dem Erzieher/Schreiber

eröffnet, es enthält die Geschichte der Bekehrung, der

Weckung des eigenen Gewissens, des Erziehers durch
die Confession des Vikars.

Aus einer Liebesbeziehung, die die Natur zulässt,
aber die Kirche verbietet, wurde der Vikar in die
Einsamkeit getrieben ("le scandale; arrêté, interdit, chassé,

je fus bien plus la victime des mes scrupules que de

mes incontinence", S. 567). Aus den Zweifeln an der

Gesellschaft und ihrer Kirche und Religion, in der
Einsamkeit mit sich selbst und der Erkenntnis der natürlichen

Ordnung und dem erwachenden Gewissen, wurde

er zu jenem überzeugenden Priester, der den

zunehmend vereinsamenden jugendlichen Flüchtling,
der die Geschichte erzählt und leicht mit Rousseau,

dem Erzieher Emiles, zu identifizieren ist, bekehrt.
Es ist also nicht der Inhalt des Glaubensbekenntnis,

der Emile erzieht, sondern die Tatsache, dass sich sein

Erzieher auf ein Glaubensbekenntnis eines andern
berufen kann, das ihn erzogen hat, seinen Instinkt weckte

und auf die Liebe der Ordnung in einer ungeordneten

verdorbenen Welt lenkte.
Die Berufung auf das Glaubensbekenntnis des

Vikars und dessen Wirkung im Erwachen des eigenen
Gewissens und im eigenen Weg in die Einsamkeit des

Verhältnisses zu sich selbst dient als Argument für die

Richtigkeit des vorgetragenen Konzeptes von
Erziehung.

Die Confession, wie sie der Vikar seinem Zögling
Rousseau erfolgreich für dessen Bekehrung vorgetra¬

gen hat und darum als Garant für den Erfolg der eigenen

Erziehungsanstrengung ausgegeben wird, spricht
nicht zur Vernunft, auch wenn sie auf deren Erkenntnis
aufbaut. Der aus seiner eigenen Innerlichkeit, aus der

absoluten, d.h. natürlichen Menschlichkeit sprechende
Erzieher kann im Moment des erwachenden Gewissens

durch die Confessions-Rede allein, (die in der vorhergehenden

Phase als Inbegriff der falschen Erziehung galt),
diesen aus dem Reich der Erfahrung und der Sinne, der

Empirie, befreien, er verfügt über "de nouveaux moyens

de parler à son cœur" (S. 636).
Madame de Staël, eine Bewunderin Rousseaus, wies

darauf hin, dass damit gerade die durch die Encyklopä-
disten immer wieder denunzierten "dangers de

l'éloquence" (De Staël 1793/1814, S. 217), die Verführung
durch das schöne Wort, den Kern des pädagogischen
Diskurses, des Redens über Erziehung und des erzieherischen

Redens ausmachten.

Was für die Architektur der Argumentation zutrifft,
wird allerdings inhaltlich abgedeckt durch die Annahme,

dass in der Confession aus der Einsamkeit der

natürliche Mensch, das Herz des Erziehers ohne
Vermittlung zum Herz des Zöglings spreche, wofür als Beleg

der Verweis auf die Erziehungskonfession eines dritten

herangezogen wird, dessen Erfolg durch die

Absicht des Redenden/Schreibenden verbürgt sein soll.

2, Kontinuität und Innovation von
Rousseaus Bekenntnis-Pädagogik

ousseaus pädagogische Bekenntnis-Rhetorik als

Kern der Anthropologie des natürlichen Men-\ sehen und der daraus entspringenden Utopie der

gerechten Gesellschaft kann an sich nicht als Innovation

bezeichnet werden. Darauf hat er selbst immer wieder

hingewiesen, dessen bediente er sich auch in der
Polemik. Die Bekenntnis-Rhetorik steht in der Kontinuität

und Tradition, die sich selbst auf das "Bekenntnis"

Augustins beruft.
Darauf verweist nicht nur der Titel von Rousseaus

posthumem Werk, die 'Confessions', sondern in den

'Rêveries' weist er auch explizit auf dieses Vorbild hin

und setzt sich mit den Differenzen zu Augustinus offen
auseinander (Rousseau CEC I, S. 1010).

Sich 1762 in einer Publikation, die für das französische

Publikum bestimmt ist, auf die augustinische
Tradition zu berufen, bedeutet, sich in einer der brisantesten

politisch-theologischen Auseinandersetzungen der
Zeit zu positionieren. Das Jahr markiert den letzten

grossen Höhepunkt der Parteienauseinandersetzung
des Ancien Régime, der unter theologischen Gesichtspunkten,

als Streit zwischen der jansenistischen
Parlamentspartei und der jesuitischen Königspartei
geführt wird (Maire 1998, S. 520).

Rousseaus pädagogische Bekenntnisrhetorik reiht
ihn der Form des Diskurses nach offensichtlich in die

jansenistische Tradition ein. Diese bestimmt denn auch

seit der Publikation des Traktates über die Prinzenerziehung

des jansenistischen theologischen Führers, Pierre

Nicoles 1671, eine der beiden grossen Formen der Re-

c
o
to
to
D

to

Q

NPBIJg. 5(1999), H. 1 23



de über Erziehung - neben der empiristischen Tradition

(Osterwalder 1995, 1998).
Der Weg in die Einsamkeit von Erzieher und Zögling,

Ausgang in der dinglichen Erfahrung mit dem Ziel des

Wandels des Geistes, das Studium der Geschichte und

dann vor allem die innerliche Abkehr in der Welt von
der Welt - was als innerweltliche Askese bezeichnet
werden kann -, durch und im Bekenntnis liegen die

entscheidenden Teile dieses pädagogischen Diskurses.

Das Bekenntnis in der Einsamkeit mit sich und Gott
allein als entscheidender Teil des theologisch-pädagogischen

Diskurses richtet sich nicht an die Vernunft -
insofern ist der Jansenismus radikal anti-scholastisch -,
sondern beruft sich autoritativ auf Augustinus und die

heiligen Texte. Vernünftige Argumentation erzeugt
Streit, Häresie, menschliche Hybris, autoritatives
Bekenntnis schafft Einheit und markiert den Weg zur
Erlösung, spricht aus dem Herzen zum Herzen. "Alter
modus [Berufung auf Autorität als Bekenntnis, FO] est

incensa caritate profiscitur qua cor humanus purgatur
et illuminatur, ut secreta penetret" (Jansenius 1641, II.,

S. 5) schreibt Jansenius in seiner Augustinus-Apologie,
die den "disciples de Saint Augustin" als Referenz

dient.
Bekenntnissen in diesem Sinne wird bereits eine

pädagogisch-theologische Aufgabe zugeschrieben, sie

führen zu "exhortationibus opera bona". Rousseau

markiert offen die theologische Tradition, in der er mit
seiner innerlichen Bekenntnis-Pädagogik oder -Theologie

steht, um sich theologisch - nicht pädagogisch -
von ihr abzugrenzen. Bereits in der 'Nouvelle Héloise',

wo er zum ersten Mal das Konzept verwendet, polemisiert

er offen gegen die Theologie der Jansenisten, die

er mit grosser Sensibilität für die Kirchengeschichte mit
den deutschen Pietisten und den englischen Methodisten

gleichsetzt, die alle Partei seien und mit ihrem
Fanatismus Intoleranz säen würden (Rousseau 1760/ CEC

II, S. 685).
In der Auseinandersetzung mit dem Erzbischof von

Paris, Christoph de Beaumont, der gleich wie das jan-
senistische Parlament den 'Emile' verurteilte, nimmt er

dann diese theologische Kontroverse wieder auf, um

zu betonen, dass er, wenn auch ganz in der pädagogischen

Tradition der Jansenisten, ihnen gerade
theologisch-politisch nicht folge. Die Selbstliebe, der einzige
Instinkt, der seit der Geburt im Menschen angelegt sei,

verhalte sich gegenüber dem Bösen und dem Guten
indifferent. Darum sei die Annahme der Erbsünde falsch.

Im Gegensatz zu den gemeinsamen Gegnern, den

Jansenisten, die annehmen, dass der Mensch nach Adams
Sündenfall nur zum Bösen neige, markiert hier Rousseau

eine mögliche theologische Übereinstimmung mit
dem Erzbischof, der dann allerdings die Erbsünde über
ein anderes Argument wieder einzuführen versteht
(Rousseau 1763/ŒC IV, S. 936).

Neu an Rousseaus Pädagogik ist diese theologische
Absage an die Erbsünde, die erst die jansenistische
Bekenntnis-Rhetorik pädagogisch voll verfügbar macht.
Sie ist damit nicht mehr "parteiisch", sie entscheidet
nicht zwischen Jansenisten und Jesuiten oder zwischen

den verschiedenen historischen Offenbarungsreligio¬

nen, sondern sie lässt sich für jede gleichermassen
anwenden, vorausgesetzt, dass sie auf absolute Innerlichkeit

und autoritatives Bekenntnis, d.h. Bekehrung des

Erziehers setzt. Durch das Bekenntnis stellt sich der

Pädagoge sowohl diskursiv wie auch in seiner erzieherischen

Tätigkeit ausserhalb der Geschichte und kann
sich damit auf reine Menschheit beziehen.

3. Pädagogik als Kanon der
bekehrten und zu bekennenden
Pädagogen und als inneres Erleben

ie Figur des autobiographisch innerlichen Wandel

bekennenden und damit authentischen

Pädagogen wurde mit Rousseau westeuropäischer

Standard weit über den engen Kreis der im

ausgehenden 18. und 19. Jahrhundert sich neu belebenden

Innerlichkeitsreligion und ihre Bekenntnisliteratur
hinaus. Pestalozzis im Laufe seiner schriftstellerischen

Entwicklung immer ausgedehnter werdenden
Bekenntnisse sind dabei nur eines unter vielen Beispielen.
Für unsere Frage hervorzuheben ist aber der Bezugspunkt,

der Bekehrer des bekehrten Pädagogen, der

gegenüber Rousseau noch einmal stark abgewandelt
wird. Die Darstellung der eigenen Person und deren

inneren Wandel als Beleg der guten Absicht in der
Erziehung, als Beleg für deren Erfolg gerät dabei so nahe an

die Figur des leidenden und sich der Welt aufopfernden
Christus, dass stellenweise - so zum Beispiel im letzten

Paragraphen der 'Nachforschungen' - Bekenner und

Bekannter nahezu in eins rücken oder in Rousseaus

Konstellation, dass "Jean-Jacques" und der Savoyardi-
sche Vikar tatsächlich nur noch als Maske ein und
derselben Person, des wahren Menschen, erscheinen.

Diese Konstellation des Zusammenfallens des

Pädagogen mit dessen Bekehrer wird im 19. Jahrhundert

dann auch das Motiv dessen, was als historischer
Kanon in die sich etablierende Disziplin Pädagogik
eingeht und stark zu den historischen pädagogischen
Forschungen kontrastiert.

Im 19. Jahrhundert, als sich die Pädagogik in

Deutschland als Lehrdisziplin in den neu geschaffenen
Lehrerseminarien etabliert, wird ihr technologischer

Apparat, den sie aus der traditionellen "handwerklichen"

Lehrerbildung des 18. Jahrhunderts übernimmt
und mit den breiten Erfahrungen in einer zunehmend
flächendeckenden und sich vereinheitlichenden
Schulinstitution zunehmend ausweitet, gleichermassen
durch eine Vereinheitlichung der pädagogischen Be-

kenntnisgrössen überzogen.
Wegweisend in dieser Entwicklung wird dabei die

vierbändige 'Geschichte der Pädagogik' von Karl von
Raumer, die 1843 zum ersten Mal erscheint und in der

Folge immer wieder neu aufgelegt wird. Diese
'Geschichte der Pädagogik' ist eine Geschichte grosser
Pädagogen oder derer, die der Autor dazu ernennt. Sie

beginnt mit den literarischen Grössen der italienischen
Renaissance und mündet im 15. und 16. Jahrhundert in

die deutsche und dann vor allem in die Welt der
Reformation ein. Luther, Melanchthon, Comenius, Ratke,

NPBIJg. 5(1999), H. 1



Franke sind dabei die herausragenden Figuren. Die

Einmündung in die Gegenwart wird mit zwei konträr
gestalteten pädagogischen Bekenntnisfiguren als Alternative

gestaltet, zwischen denen die deutsche Pädagogik

zu wählen hat, d.h. sich bekennen muss: Rousseau

oder Pestalozzi. Während Rousseau zum antichristlichen,

frivolen französischen Pädagogen-Bekenner
stilisiert wird, erscheint Pestalozzi als der ununterbrochen

um das Bekenntnis zum wahren Christentum ringende
Mensch (von Raumer 1843/1847, IL, S. 381). Die Wahl
des pädagogischen Bekenntnisses ist damit klar, entweder

führt es zum Christentum oder zur französischen

Frivolität.
Die Etablierung Pestalozzis als allgemeingültiger

pädagogischer Bekenntnisbezug erfolgt dabei nicht
ohne Kritik an seinen pädagogischen Versuchen,
Methoden und Schriften, bezieht sich aber vorab auf die

Totalität seines eigenen Bekenntnisses und seiner

Bekehrung. Pädagogik von diesem Bezug aus überspringt
jegliche historische Differenz und wird unmittelbarer

Vollzug, Fürbitte und Bekenntnis. "Nicht wie strenge
Todtenrichter fragen wir, sondern in aller Demuth
miterlöster sündiger Mitmenschen des Todten, wir fragen
mit dem Wunsche der Liebe, dass er selig werde.

Wer darf gegen ihn einen Stein aufheben, wer darf ihn

verdammen? Ihm ist viel vergeben, denn er hat viel

geliebt. Er influierte persönlich überhaupt weniger
auf die Unterrichtsweise in einzelnen Disziplinen,

nöthigte hingegen die Pädagogenwelt, das Ganze der

Aufgabe von Neuem ins Auge zu fassen" (S. 461, S.

473, S. 475).

Pädagogikgeschichte im Sinne von Raumers legt die

Grössen fest, zu denen Pädagogen und Pädagogik sich

zu bekennen haben, wenn sie oder ihre Ansprüche und

Konzepte auf Akzeptanz zählen wollen. Im eigentlichen

Sinne der theologisch-kirchlichen Dogmatik wird
damit ein Kanon festgelegt, der jeglicher historischen

Forschung entzogen wird oder vielmehr der durch

eingeschränkte historische Erforschung der ohne jeglichen
Kontext betrachteten Heiligenvita laufend reproduziert
wird (Osterwalder 1998).

In der Folge wird dieser Kanon im ganzen 19. und
auch im 20. Jahrhundert um die Personen fortgeschrieben,

die als akzeptierbare Bekenntnisgrössen in Frage

kommen. Auseinandersetzungen über neue und alte

Konzepte werden seitens dieser Diskurse weniger mit

Argumenten über ihre erprobte Wirkung im empiristischen

Sinne als mit Bekenntnissen zu bereits kanonisierten

oder zu kanonisierenden Bekennern bestritten.
So tritt Fröbel nicht durch seine Konzepte und Schriften

oder durch bahnbrechende Versuche - diese bleiben

eher obskur oder müssen erfolglos abgebrochen werden

-, sondern durch das Bekenntnis derer zu ihm, die

den Kindergarten erfolgreich institutionalisieren, in den

Bereich der nach von Raumer akzeptierten Bekenntnisgrössen.

Gleichzeitig übernimmt aber das Bekenntnis

zu ihm seitens der institutionellen Aktivistinnen und

Aktivisten die Funktion, die gute Absicht der
Bekennenden sicherzustellen und damit den Erfolg zu verbürgen

(Oelkers 1998).
Die Akzeptanz eines pädagogischen Konzeptes wird

nicht über dessen Wirkung, sondern über die Akzeptanz

der Bekenntnisgrösse im Kanon der grossen
Pädagogen begründet. So musste in der nächsten

Vergangenheit der polytechnische Unterricht begründet
werden mit dem Versuch, Karl Marx zum grossen
Pädagogen zu kanonisieren, oder durch ein Bekenntnis

zum bereits kanonisierten Pestalozzi. Ein Verweis auf
die missglückten Versuche und die Untersuchung der
historischen Gründe für diesen Misserfolg im
ausgehenden 18. und beginnenden 19. Jahrhundert erübrigen

sich damit.
In dem Sinne erzeugt die Kanongeschichtsschreibung

auch keine Differenzen, Brüche, Gegensätze oder
Alternativen, sondern nur Kontinuität und zeitlose
Wahrheit auf der einen Seite und Abweichung oder

sogar Verrat auf der andern. So warnt von Raumer vor
den Diesterweg-Lehrern und ihrem Unterricht, der sich

an den modernen empirischen Wissenschaften ausrichtet,

als "völlig falsch verstandenem" Pestalozzianismus,
die "vergessen sein werden", während Pestalozzi ewig
bleibt, während er selbst 80 Jahre später dem gleichen
Anathema zum Opfer fällt, wenn Plerman Nohl davor

warnt, Pestalozzi "sehr falsch zu verstehen, nämlich

politisch oder konfessionell", während "seine wahre
Grösse ist, dass er immer pädagogisch denkt" (Nohl

1927/1929, S. 81).

Was Nohl und die geisteswissenschaftliche Pädagogik

in unserm Jahrhundert als das richtige Bekenntnis

zum wahren Pädagogen, "der immer pädagogisch
denkt", verstehen, löst sich nun vollends von Rous-

seaus noch theologisch argumentativ begründetem
Ansatz ab, nicht aber, um damit den Weg in die
eingeschränkte empirische und historische Begründung frei

zu machen. Als Ergänzung zum Kanon oder vielmehr in

Fortführung des Bekenntnisses auf der Seite der
Bekennenden entwickelt die geisteswissenschaftliche
Pädagogik einen pädagogischen Diskurs, der analog zum
"vorwissenschaftlichen Denken des praktischen
Lebens" oder von diesem ausgehend "einen Weg in eine

höhere Stufe der Besinnung, die noch nicht die Stufe

der isolierenden oder konstruierenden Wissenschaft
ist" (Nohl 1929, S. 204), aufweist, d.h. eine Ersatztheologie.

Den Diskurs, der diese Besinnung fassen soll,
bezeichnet Nohl nicht als Wissenschaft, sondern als

"Kunde", ganz in Analogie zur protestantischen
"Verkündigung". Pädagogik soll eine Kunde sein, die die

vorgegebene Einheit des Lebenszusammenhangs
zwischen Zöglingen und Erziehern aus dem praktischen in

ein geistiges Leben hebt, d.h. es personal artikuliert,
gestaltet und damit geschichtsmächtig, zur pädagogischen

Bewegung werden lässt. Diese überhistorische
und auch gegenüber der Beschränktheit der empirischen

Wissenschaften überzeitliche Bestimmung der

Pädagogik gibt ihr gegenüber allen andern
Wissenschaften und Diskursen einen vollständig autonomen,
gleichzeitig aber auch totalisierenden Anspruch. Sie

erzeugt die Einheit, die im praktischen Leben bereits als

geistige gegeben ist. Als Programm gegen die
Historisierung der Ethik verstanden, indem ein absoluter
Bezug durch die Kunde immer wieder neu erzeugt wird,
orientiert sie sich in der ersten Jahrhundertwende

NPBI Jg. 5 (1999), H. 1



selbstverständlich an der nationalistischen Grundstimmung

zur "Deutschen Bewegung" (Oelkers 1997) und

ist diesbezüglich auch gegenüber den Möglichkeiten
nach 1933 nicht verschlossen, auch wenn sie in ihrer

Einbindung in den neuen "nationalen Kulturwillen die

freie Selbständigkeit des Geistes nicht aufgeben" (Nohl

1935) will.
Worauf es hier ankommt, ist nicht jene Einbindung

in den Nationalismus verschiedenster Schattierungen,
sondern wie radikal und wie beliebig die Bekenntnisse

der Pädagogik, in der sich die Kunde jenseits von
Wissenschaft mit totalisierendem Anspruch formuliert,
ausfallen. Die grossen Pädagogen-Bekehrer, zu denen

es sich jetzt zu bekennen gilt, werden weitgehend in

der Vermittlung über ihre angebliche Innerlichkeit auf
ein national-völkisches Ideal festgelegt. Der universalistische

Herder des 18. Jahrhunderts erscheint gleichgerichtet

neben dem obskuren völkischen "Rembrandt-
deuschen" Julius Langbehn und mit dem militanten

religiösen Antisemiten Lagarde (Oelkers 1997).

Auf der andern Seite wird die bekehrende ethische

Einheit, die der bekehrte Pädagoge mit dem Zögling
herstellen soll, im Zeichen der Verehrung beliebiger
Helden gesehen. In seiner Einführung in die Ethik, 'Die
sittlichen Grunderfahrungen' von 1939, orientiert sich

Nohl für die erste geistige Schicht der ethischen

Grunderfahrungen des Lebens - die die Kunde erfassen soll

- an jenem zynischen Konzept der Heldenverehrung
(Nohl 1939, S. 104), das Thomas Carlyle 1841 als

Strategie gegen die Demokratisierung in England
vorgeschlagen hat. Die Verehrung beliebiger Helden, germanischer

Götter, Napoleons, Luthers oder auch Christus'

erzeuge im Volk Bewunderung und damit Unterwerfung

und soziale Kohäsion. "Hero-worship, heartfelt

prostrate admiration, submission, burning, boundless,

for a godlike Form of Man. They [die Helden] are all

as bank-notes, these social dignitaries, all representing

gold; - and several of them, alas, always are forged
notes. We can do with some forged false notes; with a

good many even (...)!" (Carlyle 1841/1966, S. 11-12).
Die Verehrung von Helden, die Nohl zur Erreichung des

ersten geistigen Prinzips des Sittlichen vorschlägt, soll

die bedingungslose, innere Aufrichtigkeit, die geistige

Hingabe an ein Ideal, die Bekehrung zur absoluten

Echtheit erreichen. "Die Wahrhaftigkeit wird durch
solche inhaltlichen metaphysischen Überzeugungen nicht

begründet, sondern umgekehrt; das Bewusstsein der

Wahrhaftigkeit und das Wissen um den Sinn der Wahrheit

hebt uns in eine metaphysische Höhe." (Nohl

1939, S. 111).

Ohne die geisteswissenschaftliche Pädagogik mit
dieser Beliebigkeit des Bekenntnisses und der Kriterien

für pädagogische Konzepte jenseits der empirischen

Überprüfbarkeit politisch-historisch übermässig belasten

zu wollen, kann ihr Resultat auch in der Organisation

des pädagogischen Diskurses in ihrem Umfeld

ausgemacht werden. 1926 lancierte der renommierte

Felix-Meiner-Verlag eine mehrbändige Reihe 'Die

Pädagogik der Gegenwart in Selbstdarstellungen' nach dem

Muster anderer wissenschaftlichen Disziplinen. Die

Auswahl der Selbstdarstellenden durch den Herausge¬

ber Erich Hahn ist heute relativ schwer nachzuvollzie-
hen, doch befinden sich einige auch aus der Sicht des

heutigen Kanons noch profilierte Pädagogen, unter
ihnen Kerschensteiner, Oestreich, Rein. Auffallend ist als

erstes, dass mit Ausnahme Reins alle Selbstdarstellungen

vorab nicht die pädagogischen Konzepte, sondern
das eigene Leben in extenso beschreiben, indem ganz
nach dem Schema Rousseaus der mutige einsame Weg

- des nunmehr aber zum Staatsbeamten gewordenen
Pädagogen - zur richtigen Pädagogik und dann vor
allem das grosse Bekenntnis, aus dem sich die Totalität
der Erziehung erfassen lässt, beschrieben wird. "Ich bin

eigentlich ein Fremdling in dieser 'Pädagogen'-Reihe,
denn ich bin nicht ein pädagogischer, sondern ein
politischer Mensch, dem aber aller politische Gestaltungsdrang

in seiner immer rücksichtsloseren Vertiefung
zum Zeitlosen im Gegenwärtigen im Willen zur
Menschen-, Volks- und Völkererziehung endet" (Hahn

1926, S. 139), heissteszum Beispiel bei Paul Oestreich.
Das pädagogische Bekenntnis, quasi die Bekehrung,

wird dann in den meisten Fällen zu Pestalozzi oder den

deutschen Geistesgrössen Kant, Goethe und Fichte -
dem Stoff der höheren Schulbildung, die aber gleichzeitig

als schief und überholt beschrieben wird - abgelegt,

aber mit jeweils gänzlich unterschiedlichen und

weitgehend beliebigen Inhalten ausgefüllt. So bekennt
sich Kerschensteiner zu "seinem geliebten Meister
Pestalozzi", um ihm in seinem frühen Schaffen einen
didaktischen Merksatz Ciceros und das Prinzip Ernst

Machs über die Ökonomie des Denkens zu unterlegen
(Hahn 1926, S. 20-21) und dann für sein Alterswerk
das Bekenntnis zu Pestalozzi mit dem Weg zum idealen
über den brauchbaren Menschen zu verbinden (S. 47).

Pädagogische Diskurse, die heute um Bekenntnisse

aufgebaut werden, dürften in Beliebigkeit in nichts hinter

diesen historischen Vorläufern zurückstehen.
Jeweils gängige Muster und Annahmen werden, statt
pädagogisch überprüft, über das Bekenntnis beliebig in

das traditionelle Muster der Erziehungserlösung eingebaut,

ohne allerdings - wie das für Rousseau noch
unausweichlich war - sich mit einer normierten Diskursrationalität,

jener der Theologie, auseinandersetzen zu

müssen.

4. Pädagogik als Wertwissenschaft
oder als Wissenschaft objektivierender

Aussagen

Unmittelbar
vor und nach dem ersten Weltkrieg

entwickelte sich in der deutschen akademischen

Welt eine Debatte über die Sozialwissenschaften,

die als Werturteilsdiskussion in die deutsche
Wissenschaftsdiskussion eingegangen ist. Protagonist
war auf der einen Seite der Soziologe Max Weber, der

von den Sozialwissenschaften forderte, sich auf
objektivierende Wenn-Dann- oder Dass-Weil-Aussagen
einzuschränken und sich damit der Werturteile zu enthalten.

Für unsere historisch-pädagogische Fragestellung
ist diese Thematik nicht deswegen interessant, weil sie

um 1968 als Positivismus-Streit in Deutschland noch

einmal belebt wurde und einen Grossteil der gegen-
NPBIJg. 5 (1999), H. 1



wärtig lehrenden und schreibenden Pädagogen markant

in angeblich anti-positivistischer Richtung beein-

flusste - was mit emanzipatorischer Pädagogik
umschrieben wurde.

Interessant ist die Werturteilsdiskussion für unsere

Fragestellung deswegen, weil einer der Kontrahenten
Webers ein namhafter Pädagoge, Eduard Spranger

war, und weil in dieser Debatte auch im Rahmen der

pädagogischen Auseinandersetzung im deutschsprachigen

Raum nach der Ablösung der Theologie als

Leitdisziplin der Pädagogik Alternativen zur Bekenntnis-

Pädagogik sichtbar werden (zur Geschichte der

Debatte, Flitner 1998).

Gegen die Forderung der Wertfreiheit, die Max Weber

an die Sozialwissenschaften stellt, argumentiert
Spranger, wie er später zusammenfassend festhält,
dass es in der Sozialwissenschaft "zuletzt auf den echten

Wert ankommt. Es kommt darauf an, dass er aus
der heutigen Menschheit geboren werde [d.h. die
Wissenschaft muss ihn produzieren, FO], mitten unter
ihren Nöten und Lasten. Auch das Ideal kann nur aus
dem Verstehen der Wirklichkeit erzeugt werden. Man
kann und darf es nicht unverbunden neben oder über
die Welt stellen, die unsere Füsse täglich berühren"

(Spranger 1925/1969, S. 45). Wissenschaftliches
Verstehen erzeugt - so der Pädagoge Spranger - nicht nur
Kenntnisse über Zusammenhänge, "Tatsachengehalt"
(S. 63), sondern sie formt auch den Geist individuell
und subjektiv. Insofern gehört diese Subjektivität in und

zur Wissenschaft und die Webersche Anstrengung, sie

durch objektivierende Verfahren zu schwächen, im Sinne

der experimentellen Naturwissenschaften und gar
auszuscheiden, ist nicht nur unerwünscht, sondern
würde geradezu den Erkenntnisgehalt der Wissenschaft

schmälern.
Die Sprangersche Befürwortung der Wertwissenschaft

ist nicht ein Plädoyer für eine beliebige
Parteienwissenschaft Pädagogik, sondern - und das ist viel

weitreichender - dafür, dass die Wertwissenschaft
Ideale oder Präferenzen erzeuge, die jenseits der

Interessenlage oder Parteiungen ihre absolute Gültigkeit
beanspruchen können. "Ihr persönlicher Standpunkt
[der Pädagogen, FO], der - schon vorgebildet in FHer-

kunft, Geistesart und Entwicklungsgang - sich nicht
auslöschen lässt, muss geläutert sein durch echte
Geisteswissenschaft, d.h. durch umfassende Besinnung" (S.

65).
Diese echte Geisteswissenschaft bringt dann ganz

selbstverständlich als höchsten Wert den deutschen
Idealismus und deutsches Christentum, oder in spran-
gerschen Termen, das Bekenntnis zur Bevorzugung der

klassischen deutschen Bildung hervor, ein Bekenntnis

zu Herder, Goethe, Kant, Fichte, Schiller und
Humboldt, das auch in der Schulbildung im Zentrum zu stehen

habe (S. 66-67).
Nach 1945 hielt Spranger ohne Korrektur an dieser

bewertenden Funktion, Wert erzeugenden Aufgabe
von Pädagogik fest. Sie bearbeitet ein Verfahren, "das
in den zentralen Punkt der Seele hineinzielt, der ihr

ethisches Regulierwerk bedeutet und den Ansatzpunkt

für die Gestaltwerdung des höheren Selbst bietet"
(Spranger 1958/1969, S. 337). Das Verfahren selbst

wird dann allerdings nicht mehr als Wissenschaft
bezeichnet, sondern als "Magie", die sich einer
wissenschaftlichen Bearbeitung auch kaum darbieten dürfte,
die Bekenntnisse erfolgen, vorsichtig erneuert, in

religiöser christlicher Tradition.
Die Alternative, die die französischen Encyklopädis-

ten zu Rousseaus Bekenntnispädagogik formulierten
und die implizit Weber zu Spranger einforderte und in

deren Sinne in den letzten Jahrzehnten sich eine breite
historische und empirische pädagogische Forschung
entwickelte, ist demgegenüber bescheidener geblieben.

Sie konnte zwar kaum sagen, was richtig ist, sie

stiess kaum in überhistorische, metaphysische
Kulturräume vor, aber sie konnte in Entscheiden, in denen
Präferenzen und Interessen unausweichlich sind,

Aussagen über deren Voraussetzungen, Grenzen und zu

erwartende Folgen machen, die ohne Bekenntnis und
ohne Präferenz auskamen.

Literatur
Baczko, Bronislaw: Rousseau. Einsamkeit und Gemeinschaft.

Wien 1970.
Carlyle, Thomas: On Heroes, Hero-Worship and the Heroic in

History. Ed. C. Niemeyer. London 1966.
Burgelin, Pierre: Emile. In: Rousseau, J.J.: ŒC, IV. Paris 1969.
De Staël-Holstein, Anne Louise Germaine: Lettres sur les Ecrits

et le Caractère de J.J. Rousseau. Paris 2. Aufl. 1814.
Encyclopédie ou Dictionnaire Raisonné. Hrsg. Diderot, D./D'A-

lembert. 1. Band. Lausanne Bern 3. Aufl. 1781.
Flitner, Elisabeth: Vom Kampf der Professoren zum Kampf der

Götter. Max Weber und Eduard Spranger. In: ZfPäd. Jg. 44,
Heft 6, Weinheim 1998.

Hahn, Erich (Hrsg.): Die Pädagogik der Gegenwart in Selbstdar¬

stellungen. Leipzig 1926.
Jansenius, Cornelius: Augustinus. Paris, 2. Aufl. 1641.
Maire, Catherine: De la cause de Dieu à la cause de la Nation.

Paris 1998.
Nohl, Herman: Die pädagogische Bewegung in Deutschland

und ihre Theorie. Frankfurt a.M. 2. Aufl. 1935.
Nohl, Herman: Die sittlichen Grunderfahrungen. Frankfurt a.M.

1939.
Nohl, Herman: Pädagogische Aufsätze. Langensalza 2. Aufl.

1929.
Oelkers, Jürgen: Herman Nohl (1879-1960). Die geisteswissen¬

schaftliche Pädagogik und das Problem des historischen Be-

wusstseins. in: Brinkmann, W./Harth, W. (Hrsg.): Freiheit,
Geschichte und Vernunft. Würzburg 1997.

Oelkers, Jürgen: Die "Geschichte der Pädagogik" als pädagogisches

Problem. In: Neue Pestalozzi-Blätter, 4. Jg. Heft 2,

Zürich 1998.
Osterwalder, Fritz: Der Prinz über der Geschichte. In: Les Princes

et l'histoire. Actes du colloque organisé par l'Université de
Versailles et l'Institut Historique Allemand. Bonn 1998.

Osterwalder, Fritz: Die pädagogischen Konzepte des Jansenis¬

mus im ausgehenden 17. Jh. und ihre Begründung. In: Jahrbuch

für historische Bildungsforschung. Bd. 2. Weinheim
1995.

Osterwalder, Fritz: La tradizione storico-pedagogica in Germania.

In: Studi sulla Formazione. Jg. I. Heft I, Firenze 1998.
Raumer, Karl von: Geschichte der Erziehung. 2. Bd. Stuttgart 2.

Aufl. 1847.
Rousseau, Jean-Jaques: Œuvres Completes. Tomes l-IV. Paris

1959ff. (zitiert nach CEC und Bandzahl).
Spranger, Eduard: Geist der Erziehung. Gesammelte Schriften

Bd. 1. Heidelberg 1969.

NPBIJg, 5 (1999), H, 1


	Pädagogik - ein Bekenntnis : zur Architektur pädagogischer Diskurse und ihrer Geschichte

