
Zeitschrift: Neue Pestalozzi Blätter : Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 5 (1999)

Heft: 1

Artikel: Jean-Jacques Rousseau: "Weiberhasser" und "Liebling des weiblichen
Geschlechts"? : Zur Rousseau-Rezeption zeitgenössischer Frauen in
Deutschland

Autor: Felden, Heide von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901708

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901708
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Jacques Rousseau:

"Weïberhasser" und

"Liebling des
weiblichen Geschlechts"?

Zur Rousseau-Rezeption

zeitgenössischer Frauen in Deutschland*

(Red.) Die feministische Forschung der letzten

zwanzig Jahre hat in Rousseaus Frauenbild

und seinem Konzept der Mädchenbildung ein

Instrument der Unterdrückung der Frauen

gesehen. Heide von Felden historisiert diese

Interpretation, indem sie fragt, wie denn Rousseaus

weibliche Zeitgenossen in Deutschland

ihn "gelesen" haben. Dabei entdeckt sie unter
anderem, dass Rousseau-Begeisterung durchaus

mit dem Anliegen der Emanzipation der

Frau kompatibel war.

Heide von Felden

Ulrike
Prokop fasste 1989 die Ergebnisse der

ideologiekritischen feministischen Rousseau-

Forschung zusammen: die Forschung habe die

"Einschränkungen offengelegt, die das Rousseausche

Erziehungsmodell für Frauen verlangt. Die drei Kategorien:

Scham statt Vernunft, Sanftmut statt Kampf,
verborgen statt öffentlich wurden auf die Herausbildung

bürgerlicher Subjektivität bezogen und als Zerstörung
der weiblichen Individuierung interpretiert. Nach dieser

Deutung trägt das weibliche Persönlichkeitsbild deutlich

die Züge der Minderwertigkeit, der Zweitrangigkeit"

(Prokop 1989, S. 86).

Jean-Jacques Rousseau, der im etablierten Diskurs

als Vertreter einer emanzipatorischen Pädagogik gilt,
wurde damit von den damaligen Frauenforscherinnen

vom Sockel einer Pädagogik der Emanzipation
gestürzt. Für die Frauen hätten die Bestimmungen
Rousseaus eine "Diktatur der Unterwerfung" und "den
unabänderlichen Stillstand" (Bovenschen 1979, S. 177)

bedeutet. Die Forscherinnen bezichtigten Rousseau der

Repression Frauen gegenüber und sahen ihn als

typischen Vertreter des zeitgenössischen Frauenbildes, das

der Frau blosse "Appendixfunktion" (ebd.) an den

Mann zubillige und als Befürworter eines hierarchi¬

schen Geschlechterverhältnisses, das allein die
komplementäre Ergänzung der Frau zum Mann denke.

In der Folge differenzierten andere Frauenforscherinnen

allerdings diese zu starke Täter-Opfer-Perspektive,

nach der sogenannte "Meisterdenker" (Frevert

1988) die Zurichtung der Frauen, die allein als Opfer
gesehen wurden, vornahmen und relativierten die

Repressionsthese. Nahm Christine Garbe bereits 1983 die

Bestimmungen Rousseaus zu weiblicher Scham und

List zum Anlass, von unterschiedlichen Machtkonzepten

der Geschlechter bei Rousseau zu sprechen (Garbe

1983), so lenkte Lieselotte Steinbrügge 1987 ihren

Blick auf die Funktionen, die Frauen als das "moralische
Geschlecht" - so der Titel ihrer Untersuchung - für die

sich abzeichnenden Defizite der bürgerlichen Gesellschaft

einnehmen sollten (Steinbrügge 1987). Juliane

Jacobi betonte 1990 die Mehrdeutigkeit und

Vielschichtigkeit in Rousseaus Schriften und konstatierte,
dass Rousseau im 'Emile' gerade alle vorhandenen Pa-

radoxien und Unlösbarkeiten im Geschlechterverhältnis

dargestellt habe (Jacobi 1990). Christine Garbes Kritik

von 1992 an feministischen Rousseau-Interpretationen
schliesslich beklagte vor allem allzu eindeutige
Textauslegungen, sei es durch Nichtbeachtung jeder Literarizi-

tät von Texten, sei es durch eindimensionale
Rückführungen von Textaussagen auf Autor-Intentionen
und deren psychische Problematiken (Garbe 1992).

So bezog sich die Diskussion in der feministischen

Forschung bis dahin vor allem auf unterschiedliche

Auslegungen der Schriften Rousseaus. Als Forschungsdesiderat

bezeichnete Pia Schmid 1992 denn auch die

Vernachlässigung der Untersuchung von Urteilen
zeitgenössischer Frauen über Rousseau, räumte dabei aber
auch die ungünstige Quellenlage ein. Schmid ging
davon aus, dass sich das Rousseausche Frauenbild
durchgesetzt habe und dass sich eine solche Durchsetzung
ohne Mitwirkung der davon "Betroffenen" schwerlich
denken liesse, dass also Frauen davon offenbar einen

"Gewinn" gehabt hätten. "Ich möchte also fragen,

was (bürgerlichen) Frauen, die sich als schön, listig, ko-

NPBI Jg. 5 (1999), H. 1



kett, schamvoll, abhängig usw. definiert fanden, an
diesem uns heute einseitig bis repressiv erscheinenden
Entwurf gefallen haben könnte." (Schmid 1992, S.

849)
Die allgemeine Forschung zur Rousseau-Rezeption

in Deutschland hatte Frauen als Rezipientinnen Rous-

seaus zwar ebenfalls kaum wahrgenommen, aber

häufig das Urteil einer insgesamt einhelligen,
schwärmerischen Begeisterung zeitgenössischer Frauen Rousseau

gegenüber wiederholt (vgl. Süssenberger 1974,
Mournier 1985). Dass diese Rezeptionshaltung auch

mit überschwenglicher Emotionalität, ungebildeter
Schwärmerei und politischem Eskapismus konnotiert
(vgl. Süssenberger 1974, S. 49) und insofern eigentlich
nicht ernst genommen wurde, trug dazu bei, die

Forschungen nicht auf das Gebiet der Schriften von Frauen

auszudehnen. Auch die Forschungsperspektive hatte

so die Zweitrangigkeit der Frauen internalisiert und

die Rede vom "Dilettantismus der Weiber" des 18.

Jahrhunderts und der Trivialität ihrer Schriften1 beherzigt.

Julie Bondeli.
Nach einem Pastell

eines
unbekannten Malers,
im Besitz von
Mme de Pury in

Neuenburg

Wenn also die allgemeine Rezeptionsforschung eine

Rousseau-Begeisterung von Frauen behauptete, Rousseau

in der feministischen Forschung aber mehr oder

weniger als Frauenfeind galt, so konnte nur ein Widerspruch

gedacht werden. Hatten die Frauen an ihrer

eigenen Unterdrückung mitgewirkt oder spielten andere

Gründe eine Rolle (vgl. auch Klinger 1990, S. 113)?
Zudem Hess aufhorchen, dass Julie Bondeli Rousseau

1762 als "Weiberhasser"2 bezeichnete, während Ama-
lia Holst 1802 von Rousseau als dem "Liebling unsers
Geschlechts im Allgemeinen" (Holst 1802, S. 15)

sprach. Wie konnte Rousseau nun in der Sicht der Frauen

beurteilt werden?
Diese Forschungsfrage machte ich zum Inhalt meiner

Dissertation, die ich 1995 abschloss (vgl. von Felden

1997). Der erste Schritt war die Suche nach Schriften

von Frauen des ausgehenden 18. Jahrhunderts, die

eine Rousseau-Rezeption enthielten, um Urteile und

Rezeptionen zeitgenössischer Frauen zu Rousseau

untersuchen zu können. Nach einigen Recherchen (u.a.

Hanstein 1900, Touaillon 1919, Halperin 1935, Krull

1939, Kluckhohn 1966, Kammler 1992) traf ich folgende

weitere methodische Entscheidungen zur
Quellenauswahl:

1) Ich nahm allein Schriften von Frauen zur
Quellengrundlage und behandelte weitere Quellen über
Rousseau-Einflüsse oder Rousseau-Rezeptionen als

zeitgenössische Diskurse3.

2) Ich nahm ausschliesslich Schriften mit eindeutigen
Rousseau-Denotaten (eindeutige Rezeptionsbelege) in

die Untersuchung auf, nicht aber Schriften mit Rous-

seau-Konnotaten (aus Textzusammenhängen abgeleitete

Rezeptionsbelege)4.
3) Ich nahm Briefe, Romane, Abhandlungen und

Reiseberichte in die Untersuchung auf, also Schriften
mit autobiographischem, mit literarischem und mit
argumentativem Charakter, deren Rezeptionen
unterschiedlich zu bestimmen waren.

Zu meinen Ergebnissen:
Die ursprüngliche Frage, warum eigentlich

zeitgenössische Frauen von diesem Frauenverächter
offensichtlich begeistert gewesen waren, stellte sich während

der Untersuchung anders.

(1) Nicht alle Frauen waren begeistert von Rousseau

und rezipierten ihn schwärmerisch.

(2) Frauen rezipierten Rousseau vor dem Hintergrund

aufklärerischen Denkens, d.h. Begriffe wie
Erziehung, Gefühl und Tugend hatten für sie einen spezifischen

Sinn, der im Aufklärungsdenken des 18.

Jahrhunderts begründet ist.

(3) Eine Vorliebe für Rousseau oder eine Kritik an

ihm besagte noch nichts darüber, wie Frauen ihre

Situation als Frauen beurteilten. Die Verbindung von
Rousseau-Rezeption und frauenspezifischen Themen
musste also differenziert werden.

Nicht alle Frauen waren begeistert
von Rousseau oder rezipierten ihn
schwärmerisch

Wenn
in der bisherigen Forschung davon die

Rede war, dass Frauen Rousseau
ausschliesslich schwärmerisch, empfindsam

und begeistert rezipiert hätten, so muss dieses Urteil
revidiert werden. Die unterschiedlichen Reaktionen von
Frauen auf Rousseau zeigten sich darin, dass sie sich

mit ihm identifizierten, ihn abwägend rezipierten oder
ihn kritisch abwehrten. Frauen, die sich am öffentlichen
Diskurs im ausgehenden 18. Jahrhundert beteiligten,
waren natürlich nicht die homogene Gruppe, als die sie

bisher ausserhalb der Frauenforschung häufig angesehen

wurden. Ihre Rezeption zeigte vielmehr
unterschiedliche Haltungen, Urteile und Darstellungsformen
in den Schriften. Die Rezeptionsdokumente lassen sich

- grob unterteilt - vier Kategorien zuordnen, die die

unterschiedliche Nähe und Distanz der Autorinnen zu
Rousseau (Rezeptionshaltungen) ausdrücken und ihre

Darstellungsformen ansprechen.
1) "Schwärmerische Identifikation": Diese Rezipientin-

NPBIJg. 5(1999), H. 1



nen (Caroline Flachsland, Jenny von Voigts, Friederike

Brun und Agnes von Stolberg) stimmen Rousseau

inhaltlich vollkommen zu, übernehmen seine Gedanken

distanzlos, identifizieren sich mit ihm, schwärmen von
ihm begeistert und setzen ihre Lebenswirklichkeit mit
seinen fiktiven Gedanken ineins. Diese Rezeption ist vor
allem in Briefen zu finden und - wie bei Friederike Brun

- in Reisebeschreibungen, also in eher autobiografisch
angelegten Gattungen und drückt Gefühlsüberschwang

und Empfindsamkeit aus. Caroline Flachsland

erwähnt Rousseau in ihren Briefen an Johann Gottfried
Herder zwischen 1770 und 1772 (vgl. Schauer 1926),
und Rousseau bekommt dabei auch die Funktion, die

beginnende Liebe zwischen den beiden immer wieder
durch Phantasien zu animieren. Jenny von Voigts
schreibt im Zeitraum zwischen 1780 und 1808 Briefe

an ihre Freundin, die Fürstin Luise von Anhalt-Dessau,
erwähnt immer wieder Rousseau und verbleibt
durchgängig imTon der Empfindsamkeit (vgl. Sheldon 1971).

Agnes von Stolberg schreibt ebenfalls Briefe im
empfindsamen Stil während ihrer Ehe mit Friedrich Leopold

von Stolberg von 1780 bis 1788 und korrespondiert
dabei überwiegend mit ihrer Schwägerin Katharina von

Stolberg und den Freunden Johann Heinrich und
Ernestine Voss (vgl. Hennes 1870). Diese Briefe sind ein

Beispiel für den empfindsamen Freundschaftskult der

damaligen Zeit. Friederike Bruns empfindsame
Rousseau-Rezeption schildert sie in ihren Reiseberichten, die

sie in grossen Teilen ihrer Jugendfreundin Charlotte
Gräfin von Dernath widmet. Auch hier spielt der

Freundschaftskult eine Rolle. Sie unternahm im Jahr

1791 eine Reise über Paris durch das südliche Frankreich

nach Genf (Brun, 1799-1801) und in den Jahren

1801 bis 1812 mehrere Reisen durch Italien, Frankreich

und die Schweiz (Brun 1806).

2) "Abwägende Vernunft": Diese Rezipientinnen
(Marianne Ehrmann, Sophie Helmine Wahl, Susanne von
Bandemer, Sophie von La Roche und Susanna Barbara

Knab) stehen den Geboten aufklärerischen Denkens

nahe, indem sie Vernunft und ein Mittelmass an
Gefühlen vertreten und von der Bedeutung der Erziehung

überzeugt sind. Sie nehmen Rousseau abwägend auf:
als Tugendliebhaber hat er ihre Wertschätzung, als

Verführer zur Leidenschaft lehnen sie ihn ab. Diese Rezeption

findet sich überwiegend in Abhandlungen und

Romanen, die vor allem Erziehungscharakter haben.

Marianne Ehrmann war eine pädagogisch wirkende
Schriftstellerin, die sich in ihren Schriften - Abhandlungen,

Erzählungen und Zeitschriftenbeiträgen in ihren

eigenen Zeitschriften (1790-91 und 1793-94) - die

Aufgabe der "Erziehung des weiblichen Geschlechts"

gestellt hatte. In ihrer Abhandlung 'Philosophie eines

Weibs' (1784) ist ihre interessante Rousseau-Rezeption

zu studieren, die über mehrere Seiten Passagen aus

dem 5. Buch des 'Emile' ohne Angabe der Quelle
enthält. Sophie Helmine Wahl, Susanne von Bandemer

und Susanna Barbara Knab gehörten zu den Verfasserinnen

von Erziehungsromanen, in denen die Leserinnen

warnende Schilderungen vor dem "ersten Schritt

vom Wege" und gute Beispiele tugendhaften Verhaltens

anschaulich vorgeführt bekamen. Wahls Roman

'Adolphine' (1794), von Bandemers Roman 'Klara von

Bourg' (1798 und 1821) und Knabs Roman Tagebuch
einer jungen Ehefrau' (1780) sind Beispiele. Von
Bandemer hat daneben in ihrem Aufsatz 'An meinen Sohn'

(1790) auf politischer Ebene argumentiert. Die

Rousseau-Rezeption Sophie von La Roches schliesslich kann

aus den verschiedenen Genres Brief, Reisebeschreibung
und Roman entnommen werden, in denen sie Rousseau

durchaus unterschiedlich wahrnimmt (vgl. von La

Roche 1787, 1793, 1798, 1799, sowie Dresch 1920-

21, Kampf 1965, Maurer 1983, Michel 1925-27, Rid-

derhoff 1911, Schulz 1976, Seiffert 1958).
3) "Eigenständige Perspektiven": Auch diese

Rezipientinnen (Emilie von Berlepsch, Albertine von Grün,
Amalia Holst, Elisabeth Eleonore Bernhardi, Luise

Mejer, Elisa von der Recke) können als Aufklärerinnen

gelten, verbinden ihre Auffassungen aber mit
unterschiedlich eigenständigen Perspektiven: Teilweise

argumentieren sie für die Eigenständigkeit der Frauen, teils
in Zustimmung zu, teils in Ablehnung von Rousseau,

teilweise beurteilen sie Rousseau unter psychologischen

Perspektiven und beschreiten damit einen

zeitgenössischjungen Erkenntnisweg. Hier sind als Gattungen

Abhandlungen, Briefe und Reisebeschreibungen
zu finden. Emilie von Berlepsch zeigt in ihren Abhandlungen

'Ueber einige zum Glück der Ehe nothwendige
Eigenschaften und Grundsätze' (1791) und 'Einige
Bemerkungen zur richtigem Beurtheilung der erzwung-
nen Schweizer-Revolution' (1799) eine durchgängig
positive Rousseau-Rezeption, Amalia Holst dagegen
verändert ihr Urteil. In ihren Abhandlungen 'Bemerkungen

über die Fehler unserer modernen Erziehung'
(1791) und 'Briefe über Elisa' (1799-1800) ist sie noch

sehr von Rousseau eingenommen, in ihrer Abhandlung
'Ueber die Bestimmung des Weibes zur höhern
Geistesbildung' (1802) aber attackiert sie ihn vehement.
Elisabeth Eleonore Bernhardi bezieht sich in ihrer

Abhandlung 'Ein Wort zu seiner Zeit' (1798) kurz auf
Rousseau und rezipiert ihn selektiv. In Briefen hingegen
urteilen Albertine von Grün (vgl. 1872) 1782 und 1791

und Luise Mejer (vgl. 1980) 1781 und 1782 über Rousseau.

Schliesslich benutzt Elisa von der Recke ihre

Reisebeschreibung 'Tagebuch einer Reise durch einen Theil

Deutschlands und durch Italien in den Jahren 1804 bis

1806' (von der Recke 1817, vgl. auch Träger 1984) zu

analytischen Urteilen über Rousseau.

4) "Kühle Distanz": Davon zu unterscheiden sind

Rezipientinnen wie Caroline Schlegel-Schelling, Therese

Huber und Friederike Helene Unger, die Rousseau

offen ablehnend oder interesselos erwähnen, mithin
Distanz zu ihm signalisieren. Caroline Schlegel-Schelling

erwähnt Rousseau sehr sporadisch in ihren Briefen.
Sie tut das 1781, 1797 und 1805 (vgl. Schmidt 1913,
Bd. 1, S. 49, S. 428ff„ Bd. 2, S. 406 und Damm 1980).
Therese Huber bezieht sich in einem Brief von 1816 auf
Rousseau (vgl. Hahn 1989, S. 158-160, vgl. auch Geiger

1901) und erwähnt ihn in ihren Romanen bzw.

Erzählungen 'Luise' (1796) und 'Das misslungene Opfer'
(1800), sowie 'Die Ehelosen' (1829). Die Rousseau-Rezeption

Friederike Helene Ungers, die 1782 immerhin
die 'Bekenntnisse' Rousseaus (vgl. Rousseau 1780/

NPBI Jg. 5 (1999), H. 1



1787, 1978) und seine 'Träumereien' (vgl. Rousseau

1782a, 1978) als Erstübertragungen ins Deutsche übersetzt

hat, findet sich als Verarbeitung Rousseauscher

Topoi überwiegend in ihrem Roman 'Julchen Grünthal'
(1798), aber auch in ihren Romanen 'Albert und Alber-
tine' (1804) und 'Bekenntnisse einer schönen Seele'

(1806).

Frauen rezipierten Rousseau vor
dem Hintergrund aufklärerischen
Denkens

Rousseau
wurde von den Frauen des ausgehen¬

den 18. Jahrhunderts nicht in erster Linie als

Theoretiker des Geschlechterverhältnisses

wahrgenommen, sondern als moderner Pädagoge, als Kritiker

schlechter Zivilisation, als Gefühlstheoretiker, als

Tugendliebhaber und von einigen als Verführer zu
Schwärmerei und Leidenschaft. In diesen verschiedenen

Perspektiven haben sie teilweise für ihn votiert, ihn

teilweise kritisiert oder ihn selektiv rezipiert.
Einige Frauen fanden besonderes Interesse an dem

"modernen" Pädagogen Rousseau, dessen Erziehungsprinzipien

sie durchgängig unterstützten. Rousseau

galt als der Vertreter der neuen Erziehung, und in

diesem Sinn nahmen ihn viele Frauen wahr - beispielsweise

Holst in ihrer Abhandlung 'Über die Fehler unsrer
modernen Erziehung' (1791), Ehrmann in der 'Philosophie

eines Weibs' (1784), von La Roche in einem Brief

von 1770 (vgl. Michel 1926, S. 17, S. 36-37) und in

ihrer Reisebeschreibung von 1793 (von La Roche 1793, S.

72-73), sowie Knab in ihrem Roman 'Tagebuch einer

jungen Ehefrau' (1780). Dabei ist besonders

erwähnenswert, dass sie die Gedanken der Eigenständigkeit
des Kindes und der lebenslangen Selbsterziehung
überwiegend befürworteten - davon spricht Therese Huber

beispielsweise explizit in ihrem Roman 'Die Ehelosen'

(Huber 1829, S. XXI). Bemerkenswert ist auch, dass sie

die Rousseauschen Erziehungsprinzipien des 'Emile' auf

Jungen und Mädchen gleichermassen anwenden wollten

- Caroline Flachsland rezipiert Rousseau in dieser

Weise (vgl. Schauer 1926, S. 273) - und damit durchaus

eine zunehmende Individuierung für beide

Geschlechter unterstützten.
Von vielen Autorinnen wurde Rousseau natürlich

mit Gefühl konnotiert. Einige drückten ihre Rezeption
schwärmerisch aus, andere reflektierten über Gefühle.

Rousseau galt vielen als Kenner menschlicher Empfindungen

und als Experte der "Sprache des Herzens",
der dazu beitrug, Gefühle aufzuwerten. Rousseaus

Gefühlstheorie, die darin bestand, dass im eigenen Herzen

die gesellschaftlichen Tugenden wiedergefunden werden

sollten, indem die Leidenschaften (passions)
gemässigt und auf die innere Stimme der Natur, auf das

Gewissen (conscience), gehört werden sollte (vgl. Cas-

sirer 1932), überzeugte viele, wenngleich einige
Autorinnen vor allem das Schwelgen in Gefühlen mit Rousseau

genossen. Für die Rezipientinnen kann darin eine

Intensivierung ihrer Wahrnehmung, ein "Selbstgefühl
der Vollkommenheit" und die Gewissheit, entfremden¬

de Zustände überwinden zu können, gelegen haben -
Bedeutungshinweise, wie sie Gerhard Sauder in seiner

Untersuchung über Empfindsamkeit (Sauder 1974)

dargelegt hat. Im eigenen Gefühl konnte die Verbesserung

der Menschen und der Gesellschaft gefunden
werden, wie an der Rezeption Friederike Bruns (Brun

1799-1801) deutlich wird. Dem eigenen Gefühl
folgend, konnte man zu Kultivierung beitragen. In den

echten, wahren Empfindungen, wie Rousseau sie

propagierte, hatte man ein Mittel gegen die scheinhafte,
auf Äusseres ausgerichtete Haltung der höfischen
Gesellschaft gefunden; so rezipierte Caroline Flachsland

(vgl. Schauer 1926, S. 316-317) Rousseau. Sich diesen

tugendhaften Gefühlen zu überlassen, bedeutete, auf
der Seite der guten und wahren Kultur zu stehen. Die

meisten Autorinnen folgten diesen Versprechungen vor
dem Hintergrund aufklärerischen Denkens, das zunehmende

Kultivierung, Vervollkommnung und Glückseligkeit

für die Menschen in Aussicht stellte, wenn
tugendhafte Gefühle und eine "richtige" Erziehung
befördert würden.

Gefühl ohne Tugend aber galt den Zeitgenossinnen
als Problem. Rousseau musste offiziell - ganz im Sinn

der Aufklärung - mit einem Mittelmass an Gefühlen
und in wohltemperierter Vernunft rezipiert werden,
ansonsten barg er in sich die Gefahr, zur Schwärmerei zu
verführen. Ein Teil der Rezipientinnen verfocht sehr

streng diesen offiziellen Diskurs der Spätaufklärung.
Vor allem in Romanen wurde Rousseau als Verführer

dargestellt, von dem sich die aufgeklärten Rezipientinnen

dann abwandten (vgl. Wahl 1794, von Bandemer

1798, von La Roche 1798). Nicht alle thematisierten die

Abwehr von Leidenschaften, dennoch ist dieser Gedanke

in der Rousseau-Rezeption durch Frauen signifikant.
Im Zusammenhang mit der Gefühlstheorie aber galt

Rousseau vor allem als Liebhaber der Tugend. Unter
diesem Gesichtspunkt nahmen ihn Rezipientinnen
wohlwollend auf. Eine Erziehung zur Tugend, die mit
Sittlichkeit, Sittsamkeit und Selbstüberwindung
verbunden war, sahen einige der Rezipientinnen als

anzustrebendes Ziel, um ein Mehr an Kultivierung und um
Glückseligkeit zu erreichen. Heilsbotschaften und

Versprechungen der Aufklärung legten nahe, dass die

Verbesserung der Menschen und der Gesellschaft über die

eigene Selbstdisziplinierung erfolgen könne, und so

rezipierten sie Rousseau in Hinsicht auf seine Vorschläge,
durch das Vertrauen auf das eigene "natürliche"
Gefühl, das gleichzeitig das moralisch Vernünftige sei, sein

Selbst wieder in sich aufzunehmen und in tugendhafter
und gesitteter Weise miteinander zu leben. Subjektiv
machte es Sinn, danach zu streben, eigene Interessen

mit den angetragenen Pflichten in Übereinstimmung
zu bringen und damit ohne Überschuss an unerfüllten
Wünschen ruhig, gelassen und besonnen zu leben.

Rousseaus Auffassung, nach der das eigentlich Natürliche

und damit das Vernünftige gegen die schlechte

Zivilisationsentwicklung mit Hilfe der Erziehung wieder

hergestellt werden sollte, leuchtete ein. Dass Frauen

durch ihre Nähe zur Sittlichkeit besonders prädestiniert
seien für die Entwicklung einer guten Kultivierung,
bedeutete für sie Aufwertung und versprach Einfluss.

NPBI Jg. 5 (1999), H. 1



Jean-Jacques Rousseau oder
der natürliche Mensch.
Kupferstich von Augustin
Claude Le Grand, um 1785
Kupferstichkabinett der
Kunstsammlungen Veste

Coburg

Rousseaus Botschaften wurden vor dem Hintergrund
antihöfischer Kritik und der Aufbruchstimmung, die

mit der Etablierung bürgerlicher Wertmassstäbe

einherging, gelesen und riefen von daher bei vielen

Zustimmung hervor.

Als ausführlicheres Beispiel sei an dieser Stelle eine

Argumentation von Amalia Holst dargestellt: Die zweite

Veröffentlichung der Erzieherin und Schriftstellerin

Amalia Holst5 mit dem Titel 'Briefe an eine Freundin

über Elisa oder das Weib wie es seyn sollte', erschien

1799 und 1800 in Fortsetzung in der Zeitschrift 'Musa-

rion'. Anlass dazu war ihre literarische Kritik an dem

Beststeller 'Elisa oder das Weib wie es seyn sollte' von

Wilhelmine Karoline von Wobeser (1799). Dieses Werk

war 1795 erstmals erschienen, hatte 1800 die 5. Auflage

erreicht und war bereits in vier Sprachen übersetzt

worden (vgl. Schieth 1990, S. 1). Holst vergleicht das

Werk Wobesers mit Rousseaus Roman 'Julie ou La Nouvelle

Héloïse'.

Rousseaus Julie ist der positive Bezugspunkt, von
dem aus Elisa beurteilt wird und sehr abfällt. Für Amalia

Holst ist Julie die erhabene, schöne Seele im besten

Sinne des Wortes, während Elisas Handlungen in keiner
Weise erhaben seien. Sie kommt bei der Untersuchung
der Frage, "ob es Pflicht für Elisa war, ihrem Geliebten

zu entsagen: und ob diese Entsagung, einem erhabenen

und edlen Charakter entsprach?" (ebd., 3. Brief, S.

213) zu der Antwort, dass Rousseau das Opfer der

Entsagung zur Tugend geweiht hätte, es bei Wobeser hin¬

gegen "blosse Schwäche, keine Tugend" (ebd., S. 214)
sei. Im einzelnen argumentiert Holst in folgender Weise:

"Juliens Entsagung ihres Geliebten, (in Rousseaus

neuer Heloise) welche in dieser Situation der Verfasserinn

zum Vorbild gedient zu haben scheint, war ohn-

streitig ein Opfer wahrer Kindespflicht; sie war die

Action einer erhabenen starken Seele. Rousseau führt mit
Meisterhand, eine Reihe von Umständen herbey, die

dem, der darauf merken will, es anschaulich machen,

zu welchen Verirrungen die Liebe einen feurigen
Character, bey Unerfahrenheit, und selbst bey der reinsten
Liebe zur Tugend führen kann; aber dann auch auf der
andern Seite, wie ein solcher Character sich wieder
erhebt, und die Fleken verwischt. Ueberall ist Haltung des

Characters, überall geht der Gang durch einen
Zeitraum mehrerer Jahre; als wenn es Gang der Natur wäre,

ohne Sprung, ohne deo ex machina. Julie ist immer
das liebende Geschöpf, unter allen Umständen treu
und beständig, nur an der kindlichen Liebe scheitert ihre

Treue. Sie giebt nicht dem gebietenden, sondern
dem bittenden Vater nach. Sie gehorchte vernünftigen
Gründen. Die Umständewaren so unglüklich verwikelt,
dass ihr nichts weiter, als die Flucht aus ihres Vaters

Hause übrig blieb, und diese musste sie mit Recht

verwerfen, oder Julie war nicht Julie mehr; sie sank zum
Range gemeiner Weiber hinab. Das unglükliche Vorur-
theil der Geburt, war bey ihrem, sonst biederen Vater,

so tief eingewurzelt, dass es nur mit ihrem, oder seinen

(sie!) Leben ausgerottet werden konnte. Selbst die Ver-

NPBI Jg. 5 (1999), H. 1 13



nunft empörte sich gegen ihre Liebe. Der leidenschaftliche

Character des St. Preux, war ihr kein so sicherer

Gewährleister künftiger Glükseeligkeit, als der ruhige,
edelmüthige, vernünftige Character, des treflichen
Wolmar's. Sie musste also nach langem Kampfe dies

Opfer bringen, wenn sie nicht thöricht ihre, und ihrer

edlen Freundinn Glükseeligkeit, und das schöne
Einverständnis einer glüklichen Familie aufs Spiel sezen wollte."

(ebd., S. 214-216)
Rousseau gestaltet also für Amalia Holst die

Entwicklung Julies sehr nachvollziehbar und schlüssig.
Julies Erhabenheit bestehe in ihrem Pflichtbewusstsein
der Familie und sich selbst gegenüber, im Beibehalten
ihrer moralischen Grundsätze der Liebe und Treue und

darin, dass sie im Sinne der Glückseligkeit die richtigen
Entscheidungen getroffen habe, zum einen in ihrem

Gehorsam gegen den Vater den Wert der Familie zu

achten und zum anderen nicht die Leidenschaft eines

St. Preux, sondern die Beständigkeit eines Wolmar zu

wählen. Holst zeigt sich ganz als aufgeklärte Kritikerin,
der es um Pflichtbewusstsein, dem Festhalten an
moralischen Grundsätzen und vernünftigen Gründen geht.
Aber sie legt auch Wert darauf, dass Julie ein
Pflichtbewusstsein sich selbst gegenüber habe, indem sie dabei
auch an ihr eigenes Wohlergehen denke.

Die Entwicklung bei Elisa sei aber eine ganz andere.

Völlig an den Haaren herbeigezogen wirke der Einfall

ihrer Mutter, Elisa zu einer Ehe mit Wallenheim zu zwingen

(vgl. ebd., S. 216-219) und keineswegs motiviert
sei Elisas Nachgeben. Der Mann Wallenheim sei so

negativ gezeichnet, dass Elisa keinerlei Grund gehabt habe,

mit ihm die Ehe einzugehen. Holst argumentiert,
dass Elisa ihre eigentlichen Pflichten nicht befolge:
zunächst ihre Pflicht als Tochter, indem sie sich in den

Mann Birkenstein verliebte, den sie nie heiraten könnte,

dann aber auch ihre Pflicht als vernünftige, erwachsene

Frau, als sie ihrer Mutter in blindem Gehorsam

folgte, die Ehe mit dem Negativ-Charakter Wallenheim

einzugehen. Holst meint, es sei "eine Sünde an uns

selbst" (ebd., S. 223), die eigene Glückseligkeit zu
opfern.

"Ich bin mit Rousseau der Meynung" so fährt Holst

fort, "dass nicht schwärmerische Liebe; sondern Achtung

und Freundschaft, die nothwendigsten Erfordernisse

zu einer guten Ehe sind" (ebd.). Holst bezieht sich

damit auf eine Äusserung Julies in ihrem Brief an St.

Preux im dritten Teil der 'Nouvelle Héloïse' (vgl. Rousseau

1761, 1978, S. 388) und benutzt dieses

Argument, um im Fall Elisas zu belegen, dass diese Wallenheim

noch nicht einmal achten, geschweige denn

lieben könne. "[...] jede Tugend hat ihre Gränzen,

wenn sie Tugend bleiben soll, so auch der Gehorsam"

(Holst 1799/1800, 3. Brief, S. 227), stellt sie fest und

verweist damit noch einmal auf pflichtbewusstes,
verantwortliches, aber auch selbstverantwortliches und

selbstbewusstes Verhalten als Haltung und Charakterstärke

einer "erhabenen starken Seele" (ebd., S. 214).
Wobesers Elisa dagegen sei in ihrem Verzicht auf das

eigene Wohlergehen ein Beispiel für den Versuch der

neuen "Sittenprediger" (ebd., 1. Brief, S. 347), die

Frauen zu übernatürlichen Engeln zu machen, um sie

erst dann als vollkommen zu titulieren. "Du musst, so

wollen es diese Sittenlehrer, die vernünftige Selbstliebe,
welche die weise und gütige Natur Dir doch gewiss
nicht umsonst gab, ganz ablegen. Ja Sie gehen noch

weiter, als der menschenliebende Menschenfreund, der

uns gebot, unsern Nächsten, als uns selbst zu lieben.
Dies wäre aber zu natürlich, wir müssen übernatürlich
werden, um recht vollkommen zu seyn." (ebd., S.

347f.)
Amalia Holst entlarvt das Wobesersche Werk als

Machwerk im Interesse dieser "Sittenlehrer", die Frauen

die praktische Philosophie der Aufklärung verwehren,

sie stattdessen auf den "ätherischen Lufttempel
reine Moral" (ebd., S. 349) festlegen wollen, von dem

aus sie nie Einfluss auf die Wirklichkeit erlangen könnten.

So verfolgt Amalia Holst durchaus den Gedanken

weiblicher Individuierung, wenn sie auf die
Selbstverpflichtung besonders abhebt, kritisiert die Selbstlosigkeit

in der Figurengestaltung bei Wobeser und sieht in

Rousseaus Gestaltung der 'Nouvelle Héloïse' und
besonders in seiner Figurengestaltung der Julie ein
Beispiel für das Ineinandergreifen individueller und
gesellschaftlicher Pflichterfüllung, wobei sie in dieser Schrift
keinerlei Zweifel daran lässt, dass sie die Idee tugendhafter

Erhabenheit, die Idee der schönen Seele in der

Verkörperung durch Julie für überzeugend hält.
Tugendhaftes Verhalten als Übereinstimmung von Pflicht
und Neigung zeichne die "erhabene starke Seele" aus,
die Holst als verantwortungsvolle und selbstbewusste
Person sieht. Rousseaus idealtypische Konstruktion,
nach der der Mensch durch Übereinstimmung von
Pflicht und Neigung im Gesellschaftszustand sein wahres

Selbst wieder erlangen könne, übernimmt Holst
hier also in ihrer Zeichnung einer erhabenen, würdigen
und selbstbestimmten Frau6.

Eine Vorliebe für Rousseau oder
eine Kritik an ihm besagt noch
nichts darüber, wie Frauen ihre
Situation als Frauen beurteilten

Rousseau
äussert sich zum Geschlechterverhältnis

und zur Frauenbildung ausführlich im 5. Buch

des'Emile' (Rousseau 1762, 1979). Hier sind seine

Bestimmungen niedergelegt, nach denen die Erziehung

der Frauen sich ganz auf die Männer beziehen
müsse (ebd., S. 477), Frauen früh an Zwang und
Folgsamkeit gewöhnt werden müssten (ebd., S. 483), Frauen

allein auf dem Gebiet der Verführung Einfluss ausüben

könnten (ebd., S. 467) und ansonsten vor allem

durch Gehorsam die Männer indirekt leiten sollten

(ebd., S. 538). Frauen hätten die grösseren Lasten im

Geschlechterverhältnis zu tragen und hätten - weil sie

für die Kinder zuständig seien - eine besondere

Verpflichtung zu tugendhaftem Verhalten (ebd., S. 472).
Interessant ist nun, dass unter den Autorinnen, die

in die Untersuchung einbezogen wurden, nur Marianne

Ehrmann sich ausführlich mit dem 5. Buch des 'Emile'

beschäftigte, das die Mehrheit heutiger Frauenfor-

NPBI Jg. 5(1999), H. 1



scherinnen zu erbitterten Feindinnen Rousseaus hat
werden lassen. Für Ehrmann machten die Bestimmungen

Rousseaus, die sie über lange Passagen wortwörtlich

abschreibt - ohne die Quelle zu zitieren! - Sinn,

weil sie Rousseau darin zustimmt, dass Frauen gegen
die schlechte Entwicklung der Gesellschaft erst zu
Tugend und Sittlichkeit erzogen werden müssten (vgl.

[Ehrmann] 1784). Für Ehrmann stellte es kein Problem

dar, Frauen auch mit Zwang zu Sittsamkeit und Sittlichkeit

zu erziehen, weil sie den Gewinn wahrer menschlicher

Kultivierung davon trügen. Ehrmann also rezipiert
Rousseau vor allem als Kritiker schlechter Zivilisation
und sieht in der Erziehung das Mittel zur Machbarkeit

guter Menschen und Gesellschaften (vgl. von Felden

1996a). Ehrmann rührte dabei nicht an einer

Geschlechterbeziehung der Differenz und Hierarchie.
Moralische Erziehung zu Vernunft und Tugend, von Rousseau

als Möglichkeit "glücklichen" Lebens durch

Übereinstimmung von eigenen Wünschen und
gegebenen Bedingungen gedacht und als Möglichkeit, das

zu spürende Fremdsein aufzuheben, übernahmen Rezi-

pientinnen wie Ehrmann als anzuwendende Ratschläge,

nach denen es sich lohne, das Leben einzurichten.
Auch wenn sich in den zugrundeliegenden Quellen

nur Ehrmann ausführlich auf das 5. Buch des 'Emile'

bezieht, so äussern sich auch andere Autorinnen zum
Geschlechterverhältnis und zur Frauenbildung, indem
sie sich auf verschiedene Schriften Rousseaus beziehen

(vgl. von Felden 1996b). Sie beziehen sich dabei auf
den gesamten 'Emile', auf die 'Nouvelle Héloïse' (Rousseau

1761, 1978), auf die Schrift 'Rousseau richtet
über Jean-Jacques' (Rousseau, 1782, 1978), auf den

'Brief an d'Alembert' (Rousseau 1758, 1978) und auf
den 1. Diskurs 'Über Wissenschaften und Künste' (Rousseau

1750, 1981). Ein Teil der Autorinnen - etwa
Sophie Plelmine Wahl, Susanne von Bandemer, Sophie

von La Roche, Friederike Brun und Susanna Barbara

Knab - sieht als Ziel der Bildung der Frauen die

Vorbereitung auf ihre Aufgaben als Ehefrauen oder als Mütter,

vor allem als erziehende Mütter. Sie standen damit
den Normen, die die Aufklärung den Frauen anbot, nahe.

Allerdings waren die meisten der Überzeugung,
dass Frauen durch Sittlichkeit und Tugend einen
beträchtlichen kultivierenden Einfluss auf ihren Mann und

die Kinder ausüben könnten. Dabei vertraten diese

Autorinnen eine Geschlechterbeziehung der Differenz

und Hierarchie, in deren Rahmen sie die Frauen ermunterten,

durch Klugheit, Sanftmut, Tugend und Diplomatie

zu sittsamen Führerinnen in der Geschlechterbeziehung

zu avancieren (vgl. von Felden 1997, S. 225ff.).

Wie sehr sich die Autorinnen auch zu indirekten
Verhaltensweisen von Frauen bekannten - und damit
Rousseauschen Schilderungen nahekamen - unübersehbar

ist dennoch, dass sie Frauen in diesen

eingeschränkten Grenzen zu Rationalität und Führungsstärke

bringen wollten. Die Idee von Führung, Einfluss und

Macht scheint durch, wenngleich eine Geschlechterbeziehung

der Gleichwertigkeit bei diesen Autorinnen
noch nicht wirklich auszumachen ist.

Doch es gibt eine Reihe von Autorinnen, die die

Eigenständigkeit der Frauen und eine gleichwertige Ge¬

schlechterbeziehung thematisierten und sich damit
explizit gegen die vorherrschende Normierung der Frau

absetzten. Elisabeth Eleonore Bernhardi und Therese

Fluber forderten etwa die Ehelosigkeit und einen

"eigenen Lebenszweck" für die Frauen ([Bernhardi] 1798,
S. 79, Huber 1829, S. XII). Amalia Holst sah in ihrer dritten

Schrift von 1802 die Ehelosigkeit ebenfalls als mögliche

Lebensform der Frau an, forderte aber vor allem

gleiche Rechte für Frauen und den uneingeschränkten
Zugang zur höheren Geistesbildung, und Emilie von
Berlepsch thematisierte die Gleichwertigkeit der

Paarbeziehung und die Notwendigkeit weiblicher
Eigenständigkeit auch in der Ehe (von Berlepsch 1791).
Zudem ist die Gestaltung Therese Hubers in ihrer

Erzählung 'Das misslungene Opfer' (Huber 1800)
interessant, in der die weibliche Figur, die Hausfrau, Ehefrau

und Mutter ist und ihre Kinder "a la Rousseau"

(ebd., S. 86) erziehe, sich und ihresgleichen als

"Sklavinnen" bezeichnet, die mit ihren Ketten so behende

umgehen könnten, dass man sie nicht klirren hören
könne (vgl. ebd., S. 106) und sich daran "zu Tode

stümpern", "glücklich zu machen" (ebd., S. 107).
Rousseau positiv zu rezipieren, bedeutete nicht,

gegen die Emanzipation der Frauen Stellung zu beziehen,
ebenso wie ein Eintreten für die Frauenemanzipation
nicht gleichzeitig die Abwehr Rousseaus nach sich zog.
Wenn Autorinnen für die Eigenständigkeit, für die

Ehelosigkeit und die Berufstätigkeit von Frauen eintraten,
taten sie das durchaus in positivem Bezug auf Rousseau.

Nur Amalia Holst setzte sich in ihrer letzten
Schrift von 1802 bei ihrer Forderung nach
unbeschränktem Zugang zu höherer Geistesbildung unter
heftiger Kritik von Rousseau ab. Die anderen Frauen

rezipierten ihn selektiv, d.h. sie nahmen die Gedanken
Rousseaus auf, die in ihr System passten, die anderen,
denen sie eigentlich in Hinsicht auf ihre eigene Position

widersprechen müssten, Hessen sie unerwähnt. So setzte

sich Elisabeth Eleonore Bernhardi beispielsweise für
die Ehelosigkeit und Berufstätigkeit von Frauen ein

([Bernhardi] 1798, S. 79ff.) und zitierte Rousseau

zustimmend in seiner Warnung vor Liebesphantasien
durch Romanlektüre bei jungen Mädchen (ebd., S.

196-197). Die selektive Rousseau-Rezeption kann als

signifikant bezeichnet werden und führte dazu, dass

Rousseau sowohl normentsprechend im Sinne der
Aufklärung, als auch eigenständig in Hinsicht auf neue
Denkformen angeeignet wurde.

Eine ausführlichere Argumentation von Emilie von
Berlepsch soll diesen Zusammenhang näher verdeutlichen.

Der Aufsatz dieser Schriftstellerin7 mit dem Titel
'Ueber einige zum Glück der Ehe nothwendige
Eigenschaften und Grundsätze' (1791 erschien 1791 in
Wielands 'Teutschem Merkur'. Emilie von Berlepsch gibt
ihrer Schwester, die sich verheiraten will, Ratschläge mit
auf den Weg, wie sie durch ihr Verhalten zu einer
glücklichen Ehe beitragen könne. Dabei geht von
Berlepsch davon aus, dass mit stetiger Aufmerksamkeit
auf sich selbst und durch kluges Handeln die Beziehungen

zwischen den Ehepartnern gestaltet werden können.

Sie stellt fest, dass Männer Frauen häufig verachteten,

verspotteten, sie tadelten oder karikierten und

NPBI Jg. 5 (1999), H. 1



oft keinerlei Kenntnis oder Bewusstsein darüber
hätten, wie sie zu ihrem eigenen Vorteil angemessener
und besser auf Frauen reagieren könnten (vgl. ebd., S.

77-83). Mit einem Zitat Rousseaus führt sie aus, welche

Bedeutung Achtung und Liebe in Zeiten zunehmender

Versittlichung und Kultivierung einnähmen. "Jene
schneidenden Moralisten, die so rüstig und hoch sie

auch einhertreten, sich doch gern hinter irgend einem

grossen Nahmen verpallisadiren, beziehen sich so oft
auf Rousseau; sie führen jedes Wort an, welches er, im

gerechten Unwillen über die Sitten der Pariser Weiber,
oder auch wohl zuweilen in einer Anwandlung
menschenfeindlicher Laune zum Nachtheil des weiblichen
Geschlechts gesagt hat. Doch Stellen, wie die folgenden,

lassen sie freylich unberührt. Es giebt, sagt dieser

grosse Kenner menschlicher Empfindungen, es giebt
keine wahre Liebe ohne Enthusiasmus. Nehmt ihn weg
und die Liebe ist nichts mehr. Es giebt keinen Enthusiasmus

ohne ein Bild der Vollkommenheit, welches,
wahr oder erdichtet, der Einbildungskraft eingeprägt
ist und in der Seele lebt. Wofür sollen zärtliche Herzen

entglühen, wenn diese Vollkommenheit zu Nichts, zum

Unding gemacht wird? - Wehe dem Zeitalter, sagt er

ferner, in welchem die Weiber ihren Einfluss verlohren
haben, und wo ihr Urtheil, ihre gute Meinung den

Männern nichts mehr gilt! Dies ist der höchste Grad der
Verdorbenheit. Alle Völker von guten Sitten haben die

Weiber geehrt." (ebd., S. 85)
Den Gedanken des "Enthusiasmus in der Liebe"

entnimmt sie Rousseaus Argumentation aus dem 5.

Buch des 'Emile' (vgl. Rousseau 1762, 1979, S. 514),

um die Bedeutungen von Phantasien, Vorstellungen,
Motivationen und Antrieben in der Liebe zu unterstreichen.

Die Vergeistigung der Liebe ist für sie eine
zentrale Entwicklung in der zunehmenden Versittlichung
und Kultivierung, der sie im Umgang miteinander
wesentliche Bedeutung zumisst. Frauen seien prädestiniert,

auf dieser Ebene der Empfindungen zu wirken,
sie hätten "grosse Anlagen [...] zu lieben und geliebt
zu werden" (ebd., S. 88), also die Kultivierung in

diesem Sinn voranzutreiben. Von Berlepsch gibt den
Gedanken Rousseaus einen zentralen Stellenwert und

interpretiert sie im Rahmen ihrer Vorstellung von

liebesfähigen und selbstbewussten Frauen.

Aber nicht allein die Männer mit ihrem "misogynischen

Ton" (von Berlepsch 1791, S. 83) trügen
Verantwortung für die Geschlechterbeziehung, auch die Frauen

sollten ihren Teil dazu beitragen, die Beziehungen zu

verbessern. Dabei spricht von Berlepsch vor allem das

mangelnde Selbstbewusstsein von Frauen an, die

dadurch häufig zu leicht gekränkt und zu empfindlich
reagieren würden. Das sei allerdings verständlich angesichts

ihrer Erziehung, die Frauen zu sehr in Abhängigkeiten

von anderen bringe. Um ein solches
Selbstbewusstsein zu entwickeln und um Geringschätzungen
und Verunglimpfungen von Seiten der Männer zu

begegnen, brauchten Frauen ein "Verwahrungsmittel"
(ebd., S. 89) gegen Verletzungen: "Nur Ein Schild ist

da, das die Seele decken und ihre zarten Empfindungskräfte

vor Verletzung schützen kann; und dieses Schild

heisst-Selbständigkeit." (ebd.). Selbstständigkeit sieht

von Berlepsch als Grundlage eines Selbstbewusstseins

für Frauen, das dazu beiträgt, die Geschlechterbeziehung

zu verbessern. Sie geht damit von einer Stärke

und Selbstständigkeit bei beiden Partnern als

Voraussetzung von Akzeptanz, Vertrauen und einer gelungenen

Beziehung aus. Und eben die Notwendigkeit der

Selbstständigkeit belegt sie mit einem Rousseau-Zitat:

"Ich weiss, dass diese Eigenschaft dem jugendlichen,
besonders dem weiblichen Herzen schwer zu erwerben
ist. Es schliesst sich sogern an alles, schätzt sich selber

nur immer nach dem Werth, den es sich von andern

beygelegt sieht, und fühlt gewiss tiefer und lebendiger,
als es kein männliches Herz vermag, dass Rousseau

recht hat, wenn er sagt: unser wahres Selbst sey nicht

ganz in uns.8 Aber gerade das ist's, was wir bekämpfen
müssen; gerade dieses ist die Quelle unsrer Eitelkeit,

unsrer Schwäche, und vieler unser Leiden. [...] Nein,
wir müssen, wir müssen allein stehen lernen! Wir müssen

unsere Denkart, unsern Character in unsern eignen
Augen so ehrwürdig machen, dass uns das Urtheil andrer

in unserem geprüften und gerechten Urtheil über
uns selbst nicht irre machen kann." (ebd., S. 89f.)

Rousseaus Auffassung, nach der die Menschen sich

im Gesellschaftszustand von sich selbst entfremdet hätten,

bezieht von Berlepsch auf die spezielle Situation
der Frauen, die keine Selbständigkeit hätten. Sie

versteht das Rousseausche Selbst als innere Stärke, als ein

Vertrauen auf sich selbst und tritt vehement dafür ein,

Selbständigkeit im Sinne von Eigenständigkeit und

Unabhängigkeit vom Urteil anderer zu erwerben. Nicht

um der Männer willen seien Frauen da, so fährt von
Berlepsch fort, sondern Frauen sollten ebenso wie
Männer einen unabhängigen Lebenszweck ihr eigen
nennen und anstreben. "Der Grundsatz, dass nur um
der Männer willen, nur ihnen zu gefallen, nur von
ihnen geachtet, gepriesen, vorgezogen zu werden, die
Weiber suchen müssten, liebenswürdige Eigenschaften,

Talente und Kenntnisse zu erwerben; dieser von
Müttern und Erzieherinnen zur Ungebühr gepredigte,
und von den Männern selbst nur zu oft angepriesene
Grundsatz, taugt, meiner Meynung nach, nur für den

Orient. [...] Aber wir, die ein besseres Schicksal und hellere

Vernunfterkenntniss beschützt, wir die der
Menschheit unentweihte Rechte - wenigstens in vielen

Stücken - mit den Männern theilen und geniessen:

warum sollen wir nicht auch unsre innere, geistige
Existenz selbständig und eigenthümlich erhalten? Haben

die Männer nicht [...] einen von unserm Beyfall

unabhängigen [...] Lebenszweck? Warum sollen wir denn

nicht auch, so gut als sie, bey unserm Thun und Denken,

bey der Ausbildung unsres Geistes, der Verfeinerung

unsres Gefühls, der Anwendung unsrer Talente,
auf ein grosses Ganze sehen?" (ebd., S. 90-92)

Voller Begeisterung verficht sie die durch die

Aufklärung errungene "hellere Vernunfterkenntniss",
durch die auch die Frauen das Menschenrecht erworben

hätten, selbstständig und unabhängig zu leben.

Selbstständigkeit ist ihr Losungswort, und in dieser
zentralen Argumentation der Eigenständigkeit der Frau

führt sie Rousseau an. Sie rezipiert Rousseau selektiv.

Das Leben der Frau auf den Mann zu beziehen, eine

NPBIJg. 5(1999), H. 1



grundlegende Idee Rousseaus, lehnt sie vollkommen
ab. Sie wählt die für sie interessanten Passagen aus und

baut darauf ihre Argumentation auf.

Aufklärungsdiskurs, Zusehreibungen

und selektive Rezeptionen

ie Rezeptionen zeitgenössischer Frauen im

deutschen Sprachraum haben gezeigt, dass sie

Rousseau sowohl als Frauenfeind als auch als

interessanten Gedankengeber, je nach ihren eigenen

gedanklichen Prämissen, rezipiert haben. Für die meisten

war Rousseau im Rahmen aufklärerischer Ideen

überzeugend, auch in FHinsicht auf die Funktion und die

Erziehung des weiblichen Geschlechts. Wurde Rousseau

in diesem Rahmen rezipiert, so lieferten seine

Schriften eine Fülle von anregenden Ideen zur
Erziehung und zum Zusammenleben der Menschen.

Allerdings wurden in diesem Rahmen auch die

Widersprüche des Aufklärungsdenkens und die

Widersprüche Rousseaus mit rezipiert.
Die Widersprüchlichkeit aufklärerischen Denkens ist

in der Forschung mittlerweile unbestritten (Grimminger
1984, Vierhaus 1982, Docker 1994). Grundsätzlich

geht es um den Widerspruch, einerseits selbstbestimmt

zu denken und handeln, andererseits sich nach festgelegten

vernünftigen, tugendhaften und nützlichen

Grundgedanken, die zur Glückseligkeit führen, richten

zu sollen. Mit dem Postulat, selbstbestimmt das

gesellschaftlich Nützliche zu wollen, verbindet die

Aufklärung die Selbstversöhnung der Menschheit, ohne

zeitgenössisch darin tatsächlich Widersprüchliches zu

sehen.

Interessant ist die selektive Rezeption zeitgenössischer

Frauen in Deutschland, die sich überwiegend
nicht auf die konkreten Bestimmungen, sondern auf
die allgemeinen Ideen Rousseaus bezogen haben und

ihn damit eher als anregenden Denker aufnehmen
konnten. Diese Rezeption bekommt einen besonderen

Stellenwert, wenn man sich die Geschlechtsgebundenheit

des Aufklärungsdiskurses vor Augen führt. War

zwar in der Aufklärung allgemein von der Mündigkeit
aller Menschen die Rede, so waren damit keineswegs

Abhängige, Kinder und Frauen gemeint. Für Frauen

galt eher der Diskurs, ihrer konkreten Bestimmung zur
Gattin, Flausfrau und Mutter (Campe 1789) zu folgen.
Interessant an den Rezeptionsdokumenten ist nun,
dass einige Autorinnen explizit Aufklärungspostulate
der Selbstbestimmung auch für sich als Frauen in

Anspruch nahmen und damit Zuschreibungen an sich

unterliefen.

So lange die Verlockungen der Selbstversöhnung so

gross waren, dass die Probleme der praktischen Umsetzung

nicht in den Blick gerieten, so lange konnte man

von Rousseau begeistert sein und die Versprechungen
erhoffen. Indem aber Rousseau die "Anweisungen der

Natur" - wie im Fall der Erziehung der Frauen - wörtlich

genommen bzw. mit bestimmten Inhalten versehen

hat, gerieten die Bestimmungen zu konservativen

Geboten. Es als natürlich zu titulieren, dass die Frauen

für die Kinder und für die Beziehungsarbeit in der
Familie zuständig seien und dass der Kulturstand für Frauen

die besondere Pflicht zur Moralität vorsehe, durch
die sie wiederum besondere Wertschätzung geniessen

könnten, verkennt die historisch-gesellschaftliche
Gebundenheit und die subjektive Perspektive dieser zu

eindeutigen Bestimmungen, die dadurch in ihrer
Überzeitlichkeit und Allgemeingültigkeit falsch sind.

Die Rezeptionen feministischer Forscherinnen der

1980er Jahre haben sich vor allem mit den konkreten

Bestimmungen Rousseaus über die Erziehung der Frauen

auseinandergesetzt, die allerdings durch die

historisch-gesellschaftliche Entwicklung der letzten 200
Jahre in erschreckendem Masse Wirklichkeitsanteile
bekommen haben. Zuschreibungen an Frauen, die sie

zum zweiten Geschlecht machen, haben sich durchgesetzt9.

An diesem Diskurs des 18. Jahrhunderts über
die Zuschreibungen zu Geschlechtscharakteren wirkte
auch Rousseau mit. Die Frage der materialen Auswirkungen

von Diskursen dieser Art aber muss auf der
Ebene der Analyse gesellschaftlicher Entwicklungen
beurteilt werden und weniger auf der Ebene der Textauslegung

einzelner Autoren. So kann die heutige Frauen-
und Geschlechterforschung ihre Rousseau-Interpretationen

differenzieren, indem sie sowohl die historische

Eingebundenheit von Diskursen als auch die Ergebnisse
der Rezeptionsforschung in Zusammenhang mit materialen

Auswirkungen von Diskursen zur Grundlage
macht.

* Schriftliche Fassung eines Vortrages an der Universität Zürich
am 26. November 1998

1 Die von Goethe und Schiller im Jahr 1799 u.a. in ihrem Brief¬

wechsel entwickelten Skizzen für eine Abhandlung über den
Dilettantismus bereiteten eine Klassifizierung von Literatur
vor, die die künstlerische Produktion von Frauen vorab dem
Dilettantismus zuschrieb (vgl. Staiger 1977, Bd. 1, S. 412,
Bd. 2, S. 753, vgl. Goethe 1977, Bd. 14, S. 729ff„ besonders
S. 749, vgl. Bürger 1990, S. 19-31).

2 Julie Bondeli benutzt den Ausdruck "Weiberhasser" in ei¬

nem Brief vom 20. Juli 1762 an Johann Georg Zimmermann,
wobei sie ihn in ihrem französischen Text in deutscher
Formulierung (vgl. Bodemann 1874) verwendet. Der
Zusammenhang ist folgender: "Sie sehen, dass eine Frau sogar bei
einem Weiberhasser nichts verliert, wenn sie ihn als Schriftsteller

rühmt. Diese Worte sind boshaft, aber sie fielen mir
gerade ein. Übrigens hätte der brave Mann [Rousseau, FlvF],

der so laut ihre sehr ergebene Dienerin [Bondeli, HvF] preist,
gut daran getan sie aus der Angst zu reissen wegen dem
Gedrucktwerden." (Fialler 1930, S. 92). In einem Brief
Rousseaus an Heinrich Hess (geb. 1739, Professor der vaterländischen

Historie und Politik in Zürich), den Zimmermann Julie
Bondeli in Kopie übermittelt, lobt Rousseau Bondeli sehr,

was sie wiederum freut. Vorher hatte sie in Briefen an
Susanne Curchod (1739-1794, Frau von Finanzminister Necker
und Mutter der Frau von Staël) Rousseaus 'Nouvelle Héloïse'

begeistert gegen jede Kritik verteidigt. Diese Briefe
bekommt auch Rousseau in die Hände und will sie einer
Gesamtausgabe seiner Werke beifügen. Bondeli hingegen legt
Wert darauf, dass ihre Gedanken nicht gedruckt werden. Im

Grunde war Bondeli Rousseau sehr verbunden, sie stand im
Briefwechsel mit ihm und traf sich 1765 mit Rousseau, aber
ihre direkte, geistreiche und unkonventionelle Sprache wies
auch kritische und spottende Bemerkungen auf: "Sprechen
wir von Rousseau; ich benutze das Privilegium der Frauen,
unverschämte Wahrheiten ungestraft sagen zu dürfen"
(Haller 1930, S. 70-71). "Und welch würdiger Sterblicher,
dieser kleine Nichtsnutz Rousseau! Ach von ganzem Herzen

NPBIJg. 5 (1999), H. 1



verzeihe ich ihm, gesagt zu haben, es möchten die gelehrten
Frauen unter den Männern, die so und so zu sein hätten,
keinen Mann finden." (ebd., S. 72). "Wenn Rousseau sich

herausnimmt, den Frauen Wahrheiten ins Gesicht zu sagen,
muss man auch zugeben, dass er ein wenig zu sehr gegen
sie voreingenommen ist." (ebd., S. 75).

3 Letztlich "entdeckte" ich dabei einige Frauen neu, über de¬

ren Schriften und Leben wenig geforscht war, z.B. Elisabeth
Eleonore Bernhardi, Sophie Flelmine Wahl, Susanne von
Bandemer, Friederike Helene Unger, Agnes von Stolberg, um
nur einige zu nennen (vgl. von Felden 1995).

4 Im Laufe der Suche nach Schriften gestaltete sich eine Ant¬

wort auf die Frage, welche Argumentationen auf Rousseau
rückführbar seien, welche nicht, durchaus als schwierig. Es

wäre forschungsökonomisch zu aufwendig gewesen, viele
Texte zu bearbeiten, evtl. mit dem Ergebnis einer fehlenden
Rousseau-Rezeption.

5 Amalia Holst wurde als Tochter des Kameralisten und
Oberaufsehers der preussischen Glas- und Stahlfabriken Johann
Heinrich Gottlob von Justi (1720-1771) und seiner zweiten
Frau Johanna Maria Magdalena, geborener Marchand 1758
in Berlin geboren. 1791 kam sie nach Hamburg und heiratete

1792 den Doktor der Rechte Johann Ludolf Holst (1756-
1825). Sie bekamen in den Jahren 1792, 1794 und 1796
drei Kinder. In den folgenden Jahren führte das Ehepaar
verschiedene Erziehungsinstitute in Hamburg, Wittenberg,
Boitzenburg, Schwerin und Parchim (Mecklenburg). 1829
starb Amalia Holst in Gross-Timkenberg bei Boitzenburg. Zu
den biographischen Daten vgl. Friedrichs 1981; DBI 1986, S.

414-423 und S. 561; ADB 1875ff„ S. 14 (Justi), S. 750-752;
Schindel 1823, S. 226f. und 1825, S. 170f.; Rahm 1985, Ja-

coby 1911.
6 Auch Ralf Konersmann geht in seinem Aufsatz 'Seelen¬

schönheit als Weiblichkeitsideal' von der "schönen Seele"
als kulturkritischem Begriff bei Rousseau aus (Konersmann
1993, S. 96). Gegen die schlechte gesellschaftliche Entwicklung

der Moderne - so Konersmann - phantasiere Rousseau
eine Person, die die Nichtentfremdetheit des Naturstandes
durch tugendhafte Läuterung überwinden und damit im
Gesellschaftsstand zu sich kommen könne.

7 Emilie von Berlepsch, geb. von Oppeln, wurde 1755 in Gotha

geboren als Tochter des Carl Georg August von Oppeln,
Vice-Canzlerzu Altenburg und Sachsen-Gotha. Sie heiratete
1772 den Hofgerichtspräsidenten und Landrat Friedrich

Ludwig Freiherr von Berlepsch, von dem sie später geschieden

wurde. Ihre erste Veröffentlichung 'Sammlung kleiner
Schriften und Poesien' erschien 1787, danach folgte das

Buch 'Sommerstunden' von 1795. Ab 1797 entwickelte sich

eine Freundschaft zu Jean Paul. Ihre Reise nach Schottland
1799 beschrieb sie in einem vierbändigen Reisetagebuch
'Caledonia', das 1802-1804 erschien. Eine weitere Ehe ging
sie 1801 mit dem Domänenrat August Heinrich Ludwig
Harms in Mecklenburg ein. Sie lebte mit ihm ab 1804 bei

Bern und auf dem Gut Erlebach am Zürichsee. Sie starb am
27. Juli 1830. Vgl. zu den biographischen Angaben:
Friedrichs 1981, DBI 1986, S. 88 und S. 130-137, Pataky 1898,
Schindel 1823, S. 189f„ 1825, S. 156f. (Harms) Härtung
1925.

8 "Notre plus douce existence est relative et collective, et not¬

re vrai moi n'est pas tout entier en nous, Rousseau juge de

Jean-Jaques."
9 Durch die Konstruktion von Geschlechtscharakteren hatten

Frauen im 18. Jahrhundert beispielsweise keine Bürgerrechte
und waren juristisch abhängig vom Vater oder Ehemann.

Ihre Gedanken und Schriften wurden u.a. im Diskurs über
den 'Dilettantismus der Weiber' abgewertet. Die Auswirkungen

dieser Zuschreibungen sind auch heute in der Bundesrepublik

spürbar, indem etwa die Kinderbetreuung nach wie
vor in die Verantwortung von Frauen gewiesen wird und

überwiegend privat zu regeln ist. Der Norm nach gilt die
Berufstätigkeit als Existenzsicherung, der Realität nach ist die

Möglichkeit zur autonomen Existenzsicherung für Frauen
mit Kindern nur eingeschränkt möglich. Durch die historische

Zuweisung von Frauen in den Privatbereich sind sie

auch heute noch kaum in gesellschaftlichen Entscheidungsfunktionen

zu finden.



Literaturverzeichnis
Quellen
von Bandemer, Susanne: An meinen Sohn, lieber Menschenrecht

und Freiheit. Bei Gelegenheit der Revolution in Frankreich.

Im Jahre 1790. In: Susanne von Bandemer: Zerstreute
Blätter aus dem lezten Zehntheil des abgeschiedenen
Jahrhunderts. Coblenz 1821, S. 189-206

von Bandemer, Susanne: Klara von Bourg, eine wahre
Geschichte aus dem lezten Zehntheil des abscheidenden
Jahrhunderts, Theil 1, Frankfurt am Mayn 1798

von Bandemer, Susanne: Bruchstücke aus der Fortsetzung der
Klara von Bourg. In: Susanne von Bandemer: Zerstreute Blätter

aus dem lezten Zehntheil des abgeschiedenen Jahrhunderts.

Coblenz 1821, S. 71-188
von Berlepsch, Emilie: Ueber einige zum Glück der Ehe noth-

wendige Eigenschaften und Grundsätze. In: Wieland, Christoph

Martin (Hg.): Neuer Teutscher Merkur. Teil 1: April
1791, S. 63-102; Teil 2: Juni 1791, S. 113-134

von Berlepsch, Emilie: Einige Bemerkungen zur richtigem Beur-
theilung der erzwungnen Schweizer-Revolution und Mallet
du Pan's Geschichte derselben. Leipzig 1799

[von Berlepsch, Emilie]: Caledonia. Von der Verfasserin der
Sommerstunden. Teile 1, 2, 3, 4. Hamburg 1802-1804

[Bernhardi, Elisabeth Eleonore]: Ein Wort zu seiner Zeit. Für ver¬

ständige Mütter und erwachsene Töchter. In Briefen einer
Mutter. Herausgegeben von Karl Gottlob Sonntag, Oberpastor

an der Kronskirche zu Riga. Freyberg 1798
Brun, Friederike: Prosaische Schriften. Bde 1, 2, 3, 4. Zürich Bde

1, 2: 1799, Bd. 3: 1800, Bd. 4: 1801

Brun, Friederike: Episoden aus Reisen durch das südliche
Deutschland, die westliche Schweiz, Genf und Italien, Bde 1,

2, 3. Bde. 1, 2 erschienen in Zürich Bd. 1: Titelfortsetzung:
"in den Jahren 1801, 1802, 1803 nebst Anhängen vom Jahr

1805", 1806. Bd. 2: Titelfortsetzung: "in den Jahren 1801,
1802, 1803, 1805 und 1807", 1809. Bd. 3: Titeländerung:
"[...] die westliche Schweiz, Genf, das südliche Frankreich
und Italien in den Jahren 1806 und 1807, mit Beilagen von
1812", Mannheim, Heldelberg 1816

Damm, Sigrid (Hg.): "Lieber Freund, ich komme weit her schon
an diesem Morgen". Caroline Schlegel-Schelling in ihren
Briefen. Darmstadt und Neuwied 1980

Dresch, J. (Hg.): Lettres inédites de Sophie La Roche. In: Revue

Germanique 11, 1920, S. 135-147, S. 220-247; 12, 1921, S.

16-45
[Ehrmann, Marianne]: Philosophie eines Weibs. Von einer

Beobachterin. [Kempten] 1784
Ehrmann, Marianne: Amalias Erholungsstunden. Teutschlands

Töchtern geweiht, jeweils Bde. 1-4. Stuttgart 1790-1792
Ehrmann, Marianne: Die Einsiedlerin aus den Alpen, jeweils

Bde. 1-4. Zürich 1793-1794
Geiger, Ludwig: Therese Huber 1764 bis 1829. Leben und

Briefe einer deutschen Frau. Stuttgart 1901
Hahn, Andrea (Hg.): Therese Huber. Die reinste Freiheitsliebe,

die reinste Männerliebe. Ein Lebensbild in Briefen und
Erzählungen. Berlin 1989

Hennes, Johann Heinrich: Friedrich Leopold Graf zu Stolberg
und Herzog Peter Friedrich Ludwig von Oldenburg. Aus
ihren Briefen und andern archivalischen Quellen. Mainz
1870

Härtung, Ernst: Jean Paul. Ein Lebensroman in Briefen mit ge¬
schichtlichen Verbindungen. Ebenhausen bei München
1925

[Holst, Amalia]: Bemerkungen über die Fehler unserer moder¬
nen Erziehung von einer praktischen Erzieherin. Herausgegeben

vom Verfasser des Siegfried von Lindenberg (d.i.
Johann Gottwerth Müller), Leipzig 1791

Holst, Amalia: Briefe an eine Freundin über Elisa oder das Weib
wie es seyn sollte. In: Musarion, die Freundin weiser Geselligkeit

und häuslicher Freuden. Eine Monatsschrift für
Damen, herausgegeben von August Lindemann, Altona 1.

Brief im 4. Heft 1799, S. 345-361; 2. Brief im 2. Band, 1799,
S. 30-52; 3. Brief im 7. Heft 1800, S. 213-227, 4. Brief im 8.
Heft 1800, S. 326-341

Holst, Amalia: Ueber die Bestimmung des Weibes zur höhern
Geistesbildung. Berlin 1802

[Huber, Therese]: Luise. Ein Beitrag zur Geschichte der Konveni-

enz. Leipzig 1796
Huber, Therese: Das misslungene Opfer. Eine Erzählung. In: Ta¬

schenbuch für Damen auf das Jahr 1801. Tübingen [1800],
S. 204-248. Zit. nach Hahn, 1989, S. 83-121

Huber, Therese: Die Ehelosen. Bde.1, 2. Leipzig 1829
Kampf, Kurt: Sophie Laroche. Ihre Briefe an die Gräfin Elise zu

Solms-Laubach 1787-1807. Hrsg. vom Offenbacher
Geschichtsverein. Offenbach 1965

[Knab, Susanna]: Tagebuch einer jungen Ehefrau. Stuttgart
1780

[von La Roche, Sophie]: Tagebuch einer Reise durch die Schweiz,
von der Verfasserin von Rosaliens Briefen. Altenburg 1787

von La Roche, Sophie: Erinnerungen aus meiner dritten Schwei¬
zerreise. Meinem verwundeten Herzen zur Linderung
vielleicht auch mancher traurender Seele zum Trost geschrieben
von Sophie, Wittwe von la Roche. Offenbach 1793

von La Roche, Sophie: Erscheinungen am See Oneida, Bde. 1, 2,
3. Leipzig 1798

von La Roche, Sophie: Mein Schreibetisch. Bde. 1, 2. Leipzig
1799

Maurer, Michael: Ich bin mehr Herz als Kopf. Sophie von La Ro¬

che. Ein Lebensbild in Briefen. München 1983
Michel, Victor: Lettres Inédites de Sophie La Roche à Wieland.

In: Revue Germanique 16/1925, S. 26-36, S. 156-166, S.

305-316, S. 439-444; 17/1926, S. 32-42, S. 170-179, S.

313-314, S. 443-452; 18/1927, S. 13-19, S. 120-144
von der Recke, Elisa: Tagebuch einer Reise durch einen Theil

Deutschlands und durch Italien, in den Jahren 1804 bis
1806. Von Elisa von der Recke, gebornen Reichsgräfin von
Medem. Herausgegeben vom Hofrath Böttiger. Berlin 1817

Ridderhoff, Kuno: Neue Briefe von Sophie von Laroche. In: Nord
und Süd, hrsg. von Curt Radlauer, 139. Bd. 36. Jg. Berlin
1911

Rousseau, Jean-Jacques: Œuvres complètes. Bd. I-IV. Hrsg. v.

Bernard Gagnebin und Marcel Raymond. Paris 1959-1969
Rousseau, Jean-Jacques: Correspondance complète. Hrsg. von

Ralph Alexander Leigh, Genf, 1965ff., Band 40: Oxford
1982

Rousseau, Jean-Jacques: Werke in vier Bänden. München
1978ff.

Rousseau, Jean-Jacques: Schriften, hrsg. von Henning Ritter,
Bde. 1, 2 München, Wien 1978

Rousseau, Jean-Jacques (1750): Abhandlung über die von der
Akademie zu Dijon gestellte Frage, ob die Wiederherstellung
der Wissenschaften und Künste zur Läuterung der Sitten
beigetragen habe. Winkler-Ausg., Bd. 4, 1981, S. 5-35

Rousseau, Jean-Jacques (1755): Abhandlung über den Ur¬

sprung und die Grundlagen der Ungleichheit unter den
Menschen. Winkler-Ausg., Bd. 4, 1981, S. 37-161

Rousseau, Jean-Jacques (1758): Brief an Herrn d'Alembert über
seinen Artikel "Genf" im VII. Band der Enzyklopädie und
insbesondere über den Plan, ein Schauspielhaus in dieser Stadt
zu errichten. In: Ritter, 1978, Bd. 1, S. 333-474

Rousseau, Jean-Jacques (1761): Julie oder Die neue Héloïse.

Winkler-Ausg., Bd. 1, 1978
Rousseau, Jean-Jacques (1761a): Vom Gesellschaftsvertrag oder

Grundsätze des Staatsrechts. Winkler-Ausg., Bd. 4, 1981, S.

267-391
Rousseau, Jean-Jacques (1762): Emile oder Von der Erziehung.

Winkler-Ausg., Bd. 3, 1979
Rousseau, Jean-Jacques (1780/1787): Die Bekenntnisse.

Winkler-Ausg, Bd. 2, 1978, S. 7-646
Rousseau, Jean-Jacques (1782a): Träumereien eines einsamen

Spaziergängers. In: Ritter, 1978, Bd. 2, S. 639-760
Rousseau, Jean-Jacques (1782b): Rousseau richtet über Jean-

Jacques. In: Ritter, 1978, Bd. 2, S. 253-636
Schauer, Hans (Hg.): Herders Briefwechsel mit Caroline Flachs¬

land. Nach den Handschriften des Goethe- und Schiller-Archivs

herausgegeben. Band 1 (1926): August 1770-Dezem-
ber 1771, Band 2 (1928): Januar 1772-April 1773. Weimar

Schmidt, Erich (Hg.): Caroline. Briefe aus der Frühromantik.
Nach Georg Waitz vermehrt herausgegeben von Erich
Schmidt. Bde 1, 2. Leipzig 1913

Schreiber, Ilse (Hg.): "Ich war wohl klug, dass ich dich fand".
Heinrich Christian Boies Briefwechsel mit Luise Mejer 1777-
1785. München 1980

NPBI Jg. 5 (1999), H. 1



Schulz, Ursula (Hg.): 11 Briefe von Heinrich Christian Boie und
Luise Mejer an Sophie von La Roche (1779-1788). In: Günter
Schulz, 1976, S. 67-101

Schwartz, Karl: Albertine von Grün und ihre Freunde. Biogra¬
phien und Briefsammlung mit historischen und literarge-
schichtlichen Anmerkungen. Leipzig 1872

Seiffert, Hans Werner: Ein empfindsamer Briefwechsel. In:

Beiträge zur Deutschen und Nordischen Literatur. Festgabe
für Leopold Magon. Berlin 1958, S. 153-175

Sheldon, Ulrike und William: Im Geist der Empfindsamkeit.
Freundschaftsbriefe der Mösertochter Jenny von Voigts an
die Fürstin Luise von Anhalt-Dessau 1780-1808. Osnabrück
1971

Träger, Christine (Hg.): Elisa von der Recke. Tagebücher und

Selbstzeugnisse. München 1984
[Unger, Friederike Helene]: Julchen Grünthal. Teil 1: 3. durchaus

veränderte Auflage 1798 (1. Auflage 1784), Teil 2: 1798.
Berlin

[Unger, Friederike Helene]: Albert und Albertine. Berlin 1804
[Unger, Friederike Helene]: Bekenntnisse einer schönen Seele.

Von ihr selbst geschrieben. Berlin 1806
[Wahl, Sophie Helmine]: Adolphine. Von der Verfasserinn der

Reise Emiliens nach Paris. Hohenzollern 1794
von Wobeser, Wilhelmine Karoline: Elisa oder das Weib wie es

seyn sollte. 4. Auflage. Leipzig 1799 Nachdruck Hildesheim,
Zürich, New York 1990

Sekundärliteratur
ADB Allgemeine Deutsche Biographie, redigiert von Rochus

Freiherr von Liliencron. München, Leipzig 1875ff.
Bodemann, Eduard: Julie Bondeli und ihr Freundeskreis. Hannover

1874
Bovenschen, Silvia: Die imaginierte Weiblichkeit. Exemplarische

Untersuchungen zu kulturgeschichtlichen und literarischen
Präsentationsformen des Weiblichen. Frankfurt/Main 1979

Bürger, Christa: Dilettantism der Weiber. In: Christa Bürger: Le¬

ben Schreiben. Stuttgart 1990, S. 19-31

Campe, Johann Heinrich: Väterlicher Rath für meine Tochter. 5.

Auflage, 1796. Braunschweig 1789
Cassirer, Ernst: Das Problem Jean-Jacques Rousseau. In: Archiv

für Geschichte der Philosophie, 1932 Bd. XLI. Neudruck: Drei

Vorschläge, Rousseau zu lesen. Frankfurt/Main, 1989, S. 7-
78

DBI Deutscher Biographischer Index, bearbeitet von Hans-Al-
bert Koch u.a., München, u.a. 1986

Docker, Ulrike: Die Ordnung der bürgerlichen Welt. Verhaltens¬
ideale und soziale Praktiken im 19. Jahrhundert.
Frankfurt/Main, New York 1994

von Felden, Heide: "Oft irre ich mich in mir selbst". Agnes von
Stolberg (1761-1788). In: Oldenburgerinnen. Texte und
Bilder zur Geschichte. Oldenburg 1995, S. 186-223

von Felden, Heide: Marianne Ehrmann und die Bildung der
Frauen durch Schriften im ausgehenden 18. Jahrhundert. In:

Kleinau, Elke (Hg.): Frauen in pädagogischen Berufen. Bad

Heilbrunn 1996a, S. 39-55
von Felden, Heide: Entwürfe von Frauen zur Bildung des weibli¬

chen Geschlechts um 1800 in Deutschland. In: Busch,
Friedrich (Hg.): Aspekte der Bildungsforschung. Oldenburg
1996b, S, 191-200

von Felden, Heide: Die Frauen und Rousseau. Die Rousseau-Re¬

zeption zeitgenössischer Schriftstellerinnen in Deutschland.
Frankfurt/Main, New York 1997

Frevert, Ute (Hg.): Bürgerinnen und Bürger. Geschlechterver¬
hältnisse im 19. Jahrhundert. Göttingen 1988a

Frevert, Ute (1988b): Bürgerliche Meisterdenker und das Ge¬

schlechterverhältnis. Konzepte, Erfahrungen, Visionen an
der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert. In: Ute Frevert,
1988a, S. 17-48

Friedrichs, Elisabeth: Die deutschsprachigen Schriftstellerinnen
des 18. und 19. Jahrhunderts. Stuttgart 1981

Garbe, Christine: Sophie oder die heimliche Macht der Frauen.
Zur Konzeption des Weiblichen bei J.J. Rousseau. In: Brehmer

u.a. (Hg.): Frauen in der Geschichte IV, Düsseldorf 1983,
S. 65-87

Garbe, Christine: Die 'weibliche' List im 'männlichen' Text.

Stuttgart 1992

Goethe, Johann Wolfgang: Über den Dilettantismus, Artemis-
Gedenkausgabe 1977, Bd. 14, S. 729-754

Grimminger, Rolf (Hg.): Deutsche Aufklärung bis zur Französi¬
schen Revolution 1680-1789. 2. durchgesehene Auflage,
München 1984a

Grimminger, Rolf (1984b): Aufklärung, Absolutismus und bür¬

gerliche Individuen. Über den notwendigen Zusammenhang
von Literatur, Gesellschaft und Staat in der Geschichte des
18. Jahrhunderts. In: Rolf Grimminger 1984a, S. 15-99

Haller, Ulli (Hg.): Die Briefe von Julie Bondeli an Johann Georg
Zimmermann und Leonhard Usteri. Frauenfeld und Leipzig
1930

Halperin, Nathalie: Die deutschen Schriftstellerinnen in der
zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts. Quakenbrück 1935

Hanstein, Adalbert, von: Die Frauen in der Geschichte des Deut¬
schen Geisteslebens des 18. und 19. Jahrhunderts. Bd. 2,

Leipzig 1900

Härtung, Ernst: Jean Paul. Ein Lebensroman in Briefen. Eben¬

hausen bei München 1925
Herrmann, Ulrich (Hg.): "Die Bildung des Bürgers": die Formie¬

rung der bürgerlichen Gesellschaft und die Gebildeten im
18. Jahrhundert. Weinheim und Basel 1982

Jacobi, Juliane: "Wer ist Sophie?" In: Pädagogische Rundschau
44, Frankfurt/Main, Bern, New York, Paris 1990, S. 303-319

Jacoby, Karl: Amalia Holst, geb. von Justi, Hamburgs erste Frau¬

enrechtlerin. Beiträge zur deutschen Literaturgeschichte des
18. Jahrhunderts. Hamburg 1911

Kammler, Eva: Zwischen Professionalisierung und Dilettantis¬
mus. Romane und ihre Autorinnen um 1800. Opladen 1992

Klinger, Cornelia: Unzeitgemässes Plädoyer für die Aufklärung.
In: Schaeffer-Hegel, Barbara (Hg.): Vater Staat und seine
Frauen. Pfaffenweiler 1990, S. 98-119

Kluckhohn, Paul: Die Auffassung der Liebe in der Literatur des

18. Jahrhunderts und in der deutschen Romantik. Tübingen
1966

Konersmann, Ralf: Seelenschönheit als Weiblichkeitsideal. Ver¬

such, ein Missverständnis aufzuklären. In: Psychologie und
Geschichte, Jg. 5, Heft 1/2, Dezember. Leverkusen 1993, S.

94-109
Krull, Edith: Das Wirken der Frau im frühen deutschen Zeit¬

schriftenwesen. Diss. Berlin 1939
Mounier, Jacques: La Réception de J.J. Rousseau en Allemagne

au XVIIle siècle. In: Sauder/Schlobach (Hg.), 1985, S. 167-
181

Pataky, Sophie: Lexikon deutscher Frauen der Feder. Berlin 1898
Prokop, Ulrike: Die Konstruktion der idealen Frau. In: Feministi¬

sche Studien 7. Jg., 1, 1989, S. 86-96
Rahm, Berta (Hg.): Amalia Holst: Über die Bestimmung des Wei¬

bes zur höhern Geistesbildung. Zürich 1985
Sauder, Gerhard: Empfindsamkeit. Bd. 1. Stuttgart 1974
Sauder, Gerhard/ Schlobach, Jochen (Hg.): Aufklärungen. Frank¬

reich und Deutschland im 18. Jahrhundert. Heidelberg 1985
Schieth, Lydia: Nachwort zum Roman 'Elisa oder das Weib wie

es sein sollte' von Wilhelmine Karoline von Wobeser. Hildesheim,

Zürich, New York 1990, S. 1-39

von Schindel, Carl Wilhelm Otto August: Die deutschen Schrift¬

stellerinnen des 19. Jahrhunderts, Bde. 1-3 Leipzig 1823,
1825

Schmid, Pia: Rousseau Revisited. Geschlecht als Kategorie in der
Geschichte der Erziehung. In: Zeitschrift für Pädagogik, 38.

Jg., Nr. 6, 1992, S. 839-854
Staiger, Emil (Hg.): Der Briefwechsel zwischen Schiller und

Goethe, 2 Bde. Frankfurt/Main 1977
Starobinski, Jean: Rousseau. Eine Welt von Widerständen.

Frankfurt/Main, Wien 1988

Steinbrügge, Lieselotte: Das moralische Geschlecht. Weinheim,
Basel 1987

Süssenberger, Claus: Rousseau im Urteil der deutschen Publizis¬

tik bis zum Ende der Französischen Revolution. Bern,
Frankfurt/Main 1974

Touaillon, Christine: Der deutsche Frauenroman des 18. Jahr¬

hunderts. Wien 1919. Faks. Druck: Bern, Frankfurt/Main, Las

Vegas 1979
Vierhaus, Rudolf: Kulturelles Leben im Zeitalter des Absolutis¬

mus in Deutschland. In: Herrmann 1982, S. 11-37

NPBI Jg. 5 (1999), H, 1


	Jean-Jacques Rousseau: "Weiberhasser" und "Liebling des weiblichen Geschlechts"? : Zur Rousseau-Rezeption zeitgenössischer Frauen in Deutschland

