Zeitschrift: Neue Pestalozzi Blatter : Zeitschrift fur padagogische Historiographie

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 5 (1999)

Heft: 1

Artikel: Jean-Jacques Rousseau: "Weiberhasser" und "Liebling des weiblichen

Geschlechts"? : Zur Rousseau-Rezeption zeitgendssischer Frauen in
Deutschland

Autor: Felden, Heide von
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-901708

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-901708
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jean-Jacques Rousseau:

Zur Rousseau-Rezeption
zeitgenossischer Frauen in Deutschland®

(Red.) Die feministische Forschung der letzten
zwanzig Jahre hat in Rousseaus Frauenbild
und seinem Konzept der Madchenbildung ein
Instrument der Unterdriickung der Frauen ge-
sehen. Heide von Felden historisiert diese In-
terpretation, indem sie fragt, wie denn Rous-
seaus weibliche Zeitgenossen in Deutschland
ihn “gelesen” haben. Dabei entdeckt sie unter
anderem, dass Rousseau-Begeisterung durch-
aus mit dem Anliegen der Emanzipation der
Frau kompatibel war.

B Heide von Felden

| # Irike Prokop fasste 1989 die Ergebnisse der
: 0 | ideologiekritischen  feministischen  Rousseau-
ya«mﬁ? Forschung zusammen: die Forschung habe die
“Einschrankungen offengelegt, die das Rousseausche
Erziehungsmodell fur Frauen verlangt. Die drei Katego-
rien: Scham statt Vernunft, Sanftmut statt Kampf, ver-
borgen statt 6ffentlich wurden auf die Herausbildung
birgerlicher Subjektivitdt bezogen und als Zerstérung
der weiblichen Individuierung interpretiert. Nach dieser
Deutung tragt das weibliche Personlichkeitsbild deut-
lich die Ziige der Minderwertigkeit, der Zweitrangig-
keit” (Prokop 1989, S. 86).

Jean-Jacques Rousseau, der im etablierten Diskurs
als Vertreter einer emanzipatorischen Padagogik gilt,
wurde damit von den damaligen Frauenforscherinnen
vom Sockel einer Padagogik der Emanzipation ge-
stlirzt. Fur die Frauen héatten die Bestimmungen Rous-
seaus eine “Diktatur der Unterwerfung” und “den un-
abanderlichen Stillstand” (Bovenschen 1979, S. 177)
bedeutet. Die Forscherinnen bezichtigten Rousseau der
Repression Frauen gegenlber und sahen ihn als typi-
schen Vertreter des zeitgenossischen Frauenbildes, das
der Frau blosse “Appendixfunktion” (ebd.) an den
Mann zubillige und als Beftrworter eines hierarchi-

NPBIJg. 5(1999), H. 1

schen Geschlechterverhaltnisses, das allein die komple-
mentdre Erganzung der Frau zum Mann denke.

In der Folge differenzierten andere Frauenforsche-
rinnen allerdings diese zu starke Tater-Opfer-Perspekti-
ve, nach der sogenannte “Meisterdenker” (Frevert
1988) die Zurichtung der Frauen, die allein als Opfer
gesehen wurden, vornahmen und relativierten die Re-
pressionsthese. Nahm Christine Garbe bereits 1983 die
Bestimmungen Rousseaus zu weiblicher Scham und
List zum Anlass, von unterschiedlichen Machtkonzep-
ten der Geschlechter bei Rousseau zu sprechen (Garbe
1983), so lenkte Lieselotte Steinbriigge 1987 ihren
Blick auf die Funktionen, die Frauen als das “moralische
Geschlecht” — so der Titel ihrer Untersuchung - fir die
sich abzeichnenden Defizite der birgerlichen Gesell-

, schaft einnehmen sollten (Steinbriigge 1987). Juliane

Jacobi betonte 1990 die Mehrdeutigkeit und Viel-
schichtigkeit in Rousseaus Schriften und konstatierte,
dass Rousseau im ‘Emile’ gerade alle vorhandenen Pa-
radoxien und Unldsbarkeiten im Geschlechterverhéltnis
dargestellt habe (Jacobi 1990). Christine Garbes Kritik
von 1992 an feministischen Rousseau-Interpretationen
schliesslich beklagte vor allem allzu eindeutige Textaus-
legungen, sei es durch Nichtbeachtung jeder Literarizi-
tat von Texten, sei es durch eindimensionale Ruck-
fuhrungen von Textaussagen auf Autor-Intentionen
und deren psychische Problematiken (Garbe 1992).

So bezog sich die Diskussion in der feministischen
Forschung bis dahin vor allem auf unterschiedliche
Auslegungen der Schriften Rousseaus. Als Forschungs-
desiderat bezeichnete Pia Schmid 1992 denn auch die
Vernachlassigung der Untersuchung von Urteilen zeit-
gendssischer Frauen Uber Rousseau, raumte dabei aber
auch die ungunstige Quellenlage ein. Schmid ging da-
von aus, dass sich das Rousseausche Frauenbild durch-
gesetzt habe und dass sich eine solche Durchsetzung
ohne Mitwirkung der davon “Betroffenen” schwerlich
denken liesse, dass also Frauen davon offenbar einen
“Gewinn” gehabt hatten. “Ich mochte also fragen,
was (burgerlichen) Frauen, die sich als schon, listig, ko-



10

kett, schamvoll, abhédngig usw. definiert fanden, an
diesem uns heute einseitig bis repressiv erscheinenden
Entwurf gefallen haben konnte.” (Schmid 1992, S.
849)

Die allgemeine Forschung zur Rousseau-Rezeption
in Deutschland hatte Frauen als Rezipientinnen Rous-
seaus zwar ebenfalls kaum wahrgenommen, aber
haufig das Urteil einer insgesamt einhelligen, schwar-
merischen Begeisterung zeitgendssischer Frauen Rous-
seau gegenuber wiederholt (vgl. Stssenberger 1974,
Mournier 1985). Dass diese Rezeptionshaltung auch
mit Uberschwenglicher Emotionalitat, ungebildeter
Schwarmerei und politischem Eskapismus konnotiert
(vgl. Stssenberger 1974, S. 49) und insofern eigentlich
nicht ernst genommen wurde, trug dazu bei, die For-
schungen nicht auf das Gebiet der Schriften von Frau-
en auszudehnen. Auch die Forschungsperspektive hat-
te so die Zweitrangigkeit der Frauen internalisiert und
die Rede vom “Dilettantismus der Weiber” des 18.
Jahrhunderts und der Trivialitat ihrer Schriften beher-
zigt.

Julie Bondeli.
Nach einem Pas-
tell eines unbe-
kannten Malers,
im Besitz von
Mme de Pury in
Neuenburg

Wenn also die allgemeine Rezeptionsforschung eine
Rousseau-Begeisterung von Frauen behauptete, Rous-
seau in der feministischen Forschung aber mehr oder
weniger als Frauenfeind galt, so konnte nur ein Wider-
spruch gedacht werden. Hatten die Frauen an ihrer ei-
genen Unterdriickung mitgewirkt oder spielten andere
Griunde eine Rolle (vgl. auch Klinger 1990, S. 113)? Zu-
dem liess aufhorchen, dass Julie Bondeli Rousseau
1762 als “Weiberhasser”2 bezeichnete, wihrend Ama-
lia Holst 1802 von Rousseau als dem “Liebling unsers
Geschlechts im Allgemeinen” (Holst 1802, S. 15)
sprach. Wie konnte Rousseau nun in der Sicht der Frau-
en beurteilt werden?

Diese Forschungsfrage machte ich zum Inhalt mei-
ner Dissertation, die ich 1995 abschloss (vgl. von Felden
1997). Der erste Schritt war die Suche nach Schriften
von Frauen des ausgehenden 18. Jahrhunderts, die ei-
ne Rousseau-Rezeption enthielten, um Urteile und Re-
zeptionen zeitgendssischer Frauen zu Rousseau unter-
suchen zu konnen. Nach einigen Recherchen (u.a.

Hanstein 1900, Touaillon 1919, Halperin 1935, Krull
1939, Kluckhohn 1966, Kammler 1992) traf ich folgen-
de weitere methodische Entscheidungen zur Quel-
lenauswahl:

1) Ich nahm allein Schriften von Frauen zur Quellen-
grundlage und behandelte weitere Quellen tber Rous-
seau-Einflisse oder Rousseau-Rezeptionen als zeit-
genéssische Diskurse3.

2) Ich nahm ausschliesslich Schriften mit eindeutigen
Rousseau-Denotaten (eindeutige Rezeptionsbelege) in
die Untersuchung auf, nicht aber Schriften mit Rous-
seau-Konnotaten (aus Textzusammenhdngen abgelei-
tete Rezeptionsbelege)?.

3) Ich nahm Briefe, Romane, Abhandlungen und
Reiseberichte in die Untersuchung auf, also Schriften
mit autobiographischem, mit literarischem und mit ar-
gumentativem Charakter, deren Rezeptionen unter-
schiedlich zu bestimmen waren.

Zu meinen Ergebnissen:

Die urspringliche Frage, warum eigentlich zeit-
gendssische Frauen von diesem Frauenverachter offen-
sichtlich begeistert gewesen waren, stellte sich wah-
rend der Untersuchung anders.

(1) Nicht alle Frauen waren begeistert von Rousseau
und rezipierten ihn schwarmerisch.

(2) Frauen rezipierten Rousseau vor dem Hinter-
grund aufklarerischen Denkens, d.h. Begriffe wie Erzie-
hung, Gefuhl und Tugend hatten fir sie einen spezifi-
schen Sinn, der im Aufklarungsdenken des 18. Jahr-
hunderts begriindet ist.

(3) Eine Vorliebe flr Rousseau oder eine Kritik an
ihm besagte noch nichts darlber, wie Frauen ihre Si-
tuation als Frauen beurteilten. Die Verbindung von
Rousseau-Rezeption und frauenspezifischen Themen
musste also differenziert werden.

Nicht alle Frauen waren begeistert
von Rousseau oder rezipierten ihn
schwarmerisch

Zenn in der bisherigen Forschung davon die
YA £ Rede war, dass Frauen Rousseau aus-
%m W schiiesslich schwarmerisch, empfindsam
und begeistert rezipiert hatten, so muss dieses Urteil re-
vidiert werden. Die unterschiedlichen Reaktionen von
Frauen auf Rousseau zeigten sich darin, dass sie sich
mit ihm identifizierten, ihn abwagend rezipierten oder
ihn kritisch abwehrten. Frauen, die sich am ¢ffentlichen
Diskurs im ausgehenden 18. Jahrhundert beteiligten,
waren naturlich nicht die homogene Gruppe, als die sie
bisher ausserhalb der Frauenforschung haufig angese-
hen wurden. lhre Rezeption zeigte vielmehr unter-
schiedliche Haltungen, Urteile und Darstellungsformen
in den Schriften. Die Rezeptionsdokumente lassen sich
— grob unterteilt — vier Kategorien zuordnen, die die
unterschiedliche Nahe und Distanz der Autorinnen zu
Rousseau (Rezeptionshaltungen) ausdricken und ihre
Darstellungsformen ansprechen.

1) "Schwarmerische Identifikation”: Diese Rezipientin-

NPBI Jg. 5(1999), H. 1



nen (Caroline Flachsland, Jenny von Voigts, Friederike
Brun und Agnes von Stolberg) stimmen Rousseau in-
haltlich vollkommen zu, Gbernehmen seine Gedanken
distanzlos, identifizieren sich mit ihm, schwarmen von
ihm begeistert und setzen ihre Lebenswirklichkeit mit
seinen fiktiven Gedanken ineins. Diese Rezeption ist vor
allem in Briefen zu finden und — wie bei Friederike Brun
- in Reisebeschreibungen, also in eher autobiografisch
angelegten Gattungen und drickt Gefuhlstber-
schwang und Empfindsamkeit aus. Caroline Flachsland
erwahnt Rousseau in ihren Briefen an Johann Gottfried
Herder zwischen 1770 und 1772 (vgl. Schauer 1926),
und Rousseau bekommt dabei auch die Funktion, die
beginnende Liebe zwischen den beiden immer wieder
durch Phantasien zu animieren. Jenny von Voigts
schreibt im Zeitraum zwischen 1780 und 1808 Briefe
an ihre Freundin, die Furstin Luise von Anhalt-Dessau,
erwahnt immer wieder Rousseau und verbleibt durch-
gangig im Ton der Empfindsamkeit (vgl. Sheldon 1971).
Agnes von Stolberg schreibt ebenfalls Briefe im emp-
findsamen Stil wahrend ihrer Ehe mit Friedrich Leopold
von Stolberg von 1780 bis 1788 und korrespondiert
dabei Uiberwiegend mit ihrer Schwégerin Katharina von
Stolberg und den Freunden Johann Heinrich und Er-
nestine Voss (vgl. Hennes 1870). Diese Briefe sind ein
Beispiel fur den empfindsamen Freundschaftskult der
damaligen Zeit. Friederike Bruns empfindsame Rous-
seau-Rezeption schildert sie in ihren Reiseberichten, die
sie in grossen Teilen ihrer Jugendfreundin Charlotte
Gréfin von Dernath widmet. Auch hier spielt der
Freundschaftskult eine Rolle. Sie unternahm im Jahr
1791 eine Reise Uber Paris durch das stdliche Frank-
reich nach Genf (Brun, 1799-1801) und in den Jahren
1801 bis 1812 mehrere Reisen durch Italien, Frankreich
und die Schweiz (Brun 1806).

2) “Abwagende Vernunft”: Diese Rezipientinnen (Ma-
rianne Ehrmann, Sophie Helmine Wabhl, Susanne von
Bandemer, Sophie von La Roche und Susanna Barbara
Knab) stehen den Geboten aufklarerischen Denkens
nahe, indem sie Vernunft und ein Mittelmass an Ge-
fuhlen vertreten und von der Bedeutung der Erziehung
Uberzeugt sind. Sie nehmen Rousseau abwagend auf:
als Tugendliebhaber hat er ihre Wertschatzung, als Ver-
fuhrer zur Leidenschaft lehnen sie ihn ab. Diese Rezep-
tion findet sich Gberwiegend in Abhandlungen und Ro-
manen, die vor allem Erziehungscharakter haben.
Marianne Ehrmann war eine padagogisch wirkende
Schriftstellerin, die sich in ihren Schriften — Abhandlun-
gen, Erzahlungen und Zeitschriftenbeitradgen in ihren
eigenen Zeitschriften (1790-91 und 1793-94) - die
Aufgabe der “Erziehung des weiblichen Geschlechts”
gestellt hatte. In ihrer Abhandlung ‘Philosophie eines
Weibs' (1784) ist ihre interessante Rousseau-Rezeption
zu studieren, die Uber mehrere Seiten Passagen aus
dem 5. Buch des ‘Emile’ ohne Angabe der Quelle ent-
halt. Sophie Helmine Wahl, Susanne von Bandemer
und Susanna Barbara Knab gehdrten zu den Verfasse-
rinnen von Erziehungsromanen, in denen die Leserin-
nen warnende Schilderungen vor dem “ersten Schritt
vom Wege"” und gute Beispiele tugendhaften Verhal-
tens anschaulich vorgefihrt bekamen. Wahls Roman

NPBI Jg. 5 (1999), H. 1

‘Adolphine’ (1794), von Bandemers Roman ‘Klara von
Bourg’ (1798 und 1821) und Knabs Roman ‘Tagebuch
einer jungen Ehefrau’ (1780) sind Beispiele. Von Ban-
demer hat daneben in ihrem Aufsatz ‘An meinen Sohn’
(1790) auf politischer Ebene argumentiert. Die Rous-
seau-Rezeption Sophie von La Roches schliesslich kann
aus den verschiedenen Genres Brief, Reisebeschreibung
und Roman entnommen werden, in denen sie Rous-
seau durchaus unterschiedlich wahrnimmt (vgl. von La
Roche 1787, 1793, 1798, 1799, sowie Dresch 1920-
21, Kampf 1965, Maurer 1983, Michel 1925-27, Rid-
derhoff 1911, Schulz 1976, Seiffert 1958).

3) “Eigenstandige Perspektiven”: Auch diese Rezipi-
entinnen (Emilie von Berlepsch, Albertine von Grin,
Amalia Holst, Elisabeth Eleonore Bernhardi, Luise
Mejer, Elisa von der Recke) kénnen als Aufkléarerinnen
gelten, verbinden ihre Auffassungen aber mit unter-
schiedlich eigenstandigen Perspektiven: Teilweise argu-
mentieren sie fur die Eigenstandigkeit der Frauen, teils
in Zustimmung zu, teils in Ablehnung von Rousseau,
teilweise beurteilen sie Rousseau unter psychologi-
schen Perspektiven und beschreiten damit einen zeit-
gendssisch jungen Erkenntnisweg. Hier sind als Gattun-
gen Abhandlungen, Briefe und Reisebeschreibungen
zu finden. Emilie von Berlepsch zeigt in ihren Abhand-
lungen ‘Ueber einige zum Gliick der Ehe nothwendige
Eigenschaften und Grundsatze’ (1791) und ‘Einige Be-
merkungen zur richtigern Beurtheilung der erzwung-
nen Schweizer-Revolution” (1799) eine durchgéngig
positive Rousseau-Rezeption, Amalia Holst dagegen
verandert ihr Urteil. In ihren Abhandlungen ‘Bemerkun-
gen Uber die Fehler unserer modernen Erziehung'
(1791) und ‘Briefe Gber Elisa’ (1799-1800) ist sie noch
sehr von Rousseau eingenommen, in ihrer Abhandlung
‘Ueber die Bestimmung des Weibes zur héhern Geis-
tesbildung’ (1802) aber attackiert sie ihn vehement.

“Elisabeth Eleonore Bernhardi bezieht sich in ihrer Ab-

handlung ‘Ein Wort zu seiner Zeit" (1798) kurz auf
Rousseau und rezipiert ihn selektiv. In Briefen hingegen
urteilen Albertine von Grin (vgl. 1872) 1782 und 1791
und Luise Mejer (vgl. 1980) 1781 und 1782 Uber Rous-
seau. Schliesslich benutzt Elisa von der Recke ihre Rei-
sebeschreibung ‘Tagebuch einer Reise durch einen Theil
Deutschlands und durch Italien in den Jahren 1804 bis
1806 (von der Recke 1817, vgl. auch Trager 1984) zu
analytischen Urteilen Gber Rousseau.

4) "Kuhle Distanz": Davon zu unterscheiden sind
Rezipientinnen wie Caroline Schlegel-Schelling, The-
rese Huber und Friederike Helene Unger, die Rousseau
offen ablehnend oder interesselos erwahnen, mithin
Distanz zu ihm signalisieren. Caroline Schlegel-Schel-
ling erwdhnt Rousseau sehr sporadisch in ihren Briefen.
Sie tut das 1781, 1797 und 1805 (vgl. Schmidt 1913,
Bd. 1, S. 49, S. 428ff., Bd. 2, S. 406 und Damm 1980).
Therese Huber bezieht sich in einem Brief von 1816 auf
Rousseau (vgl. Hahn 1989, S. 158-160, vgl. auch Gei-
ger 1901) und erwéahnt ihn in ihren Romanen bzw. Er-
zahlungen ‘Luise’ (1796) und ‘Das misslungene Opfer’
(1800), sowie ‘Die Ehelosen’ (1829). Die Rousseau-Re-
zeption Friederike Helene Ungers, die 1782 immerhin
die ‘Bekenntnisse’ Rousseaus (vgl. Rousseau 1780/

11

Thema



12

1787, 1978) und seine 'Traumereien’ (vgl. Rousseau
1782a, 1978) als Erstiibertragungen ins Deutsche tber-
setzt hat, findet sich als Verarbeitung Rousseauscher
Topoi Uberwiegend in ihrem Roman ‘Julchen Griinthal’
(1798), aber auch in ihren Romanen ‘Albert und Alber-
tine’ (1804) und ‘Bekenntnisse einer schonen Seele’
(1806).

Frauen rezipierten Rousseau vor
dem Hintergrund aufklarerischen
Denkens

ousseau wurde von den Frauen des ausgehen-
den 18. Jahrhunderts nicht in erster Linie als
A Theoretiker des Geschlechterverhéltnisses wahr-
genommen, sondern als moderner Pddagoge, als Kriti-
ker schlechter Zivilisation, als Gefuhlstheoretiker, als Tu-
gendliebhaber und von einigen als Verfuhrer zu
Schwarmerei und Leidenschaft. In diesen verschiede-
nen Perspektiven haben sie teilweise fur ihn votiert, ihn
teilweise kritisiert oder ihn selektiv rezipiert.

Einige Frauen fanden besonderes Interesse an dem
“modernen” Paddagogen Rousseau, dessen Erziehungs-
prinzipien sie durchgdngig unterstltzten. Rousseau
galt als der Vertreter der neuen Erziehung, und in die-
sem Sinn nahmen ihn viele Frauen wahr — beispielswei-
se Holst in ihrer Abhandlung 'Uber die Fehler unsrer
modernen Erziehung' (1791), Ehrmann in der 'Philoso-
phie eines Weibs' (1784), von La Roche in einem Brief
von 1770 (vgl. Michel 1926, S. 17, S. 36-37) und in ih-
rer Reisebeschreibung von 1793 (von La Roche 1793, S.
72-73), sowie Knab in ihrem Roman ‘Tagebuch einer
jungen Ehefrau’ (1780). Dabei ist besonders erwah-
nenswert, dass sie die Gedanken der Eigenstandigkeit
des Kindes und der lebenslangen Selbsterziehung tber-
wiegend befiirworteten — davon spricht Therese Huber
beispielsweise explizit in ihrem Roman ‘Die Ehelosen’
(Huber 1829, S. XXI). Bemerkenswert ist auch, dass sie
die Rousseauschen Erziehungsprinzipien des ‘Emile’ auf
Jungen und Madchen gleichermassen anwenden woll-
ten — Caroline Flachsland rezipiert Rousseau in dieser
Weise (vgl. Schauer 1926, S. 273) — und damit durch-
aus eine zunehmende Individuierung fir beide Ge-
schlechter unterstutzten.

Von vielen Autorinnen wurde Rousseau natrlich
mit Gefuhl konnotiert. Einige driickten ihre Rezeption
schwarmerisch aus, andere reflektierten tber Gefiihle.
Rousseau galt vielen als Kenner menschlicher Empfin-
dungen und als Experte der “Sprache des Herzens”,
der dazu beitrug, Gefuhle aufzuwerten. Rousseaus Ge-
fuhistheorie, die darin bestand, dass im eigenen Herzen
die gesellschaftlichen Tugenden wiedergefunden wer-
den sollten, indem die Leidenschaften (passions) ge-
massigt und auf die innere Stimme der Natur, auf das
Gewissen (conscience), gehort werden sollte (vgl. Cas-
sirer 1932), Uberzeugte viele, wenngleich einige Auto-
rinnen vor allem das Schwelgen in Geftihlen mit Rous-
seau genossen. Fur die Rezipientinnen kann darin eine
Intensivierung ihrer Wahrnehmung, ein “Selbstgefunhl
der Vollkommenheit” und die Gewissheit, entfremden-

de Zustande Uberwinden zu kénnen, gelegen haben —
Bedeutungshinweise, wie sie Gerhard Sauder in seiner
Untersuchung Uber Empfindsamkeit (Sauder 1974)
dargelegt hat. Im eigenen Geftihl konnte die Verbesse-
rung der Menschen und der Geselischaft gefunden
werden, wie an der Rezeption Friederike Bruns (Brun
1799-1801) deutlich wird. Dem eigenen Gefuhl fol-
gend, konnte man zu Kultivierung beitragen. In den
echten, wahren Empfindungen, wie Rousseau sie pro-
pagierte, hatte man ein Mittel gegen die scheinhafte,
auf Ausseres ausgerichtete Haltung der hofischen Ge-
sellschaft gefunden; so rezipierte Caroline Flachsland
(vgl. Schauer 1926, S. 316-317) Rousseau. Sich diesen
tugendhaften Gefluhlen zu Uberlassen, bedeutete, auf
der Seite der guten und wahren Kultur zu stehen. Die
meisten Autorinnen folgten diesen Versprechungen vor
dem Hintergrund aufkldrerischen Denkens, das zuneh-
mende Kultivierung, Vervollkommnung und Gllickse-
ligkeit fur die Menschen in Aussicht stellte, wenn tu-
gendhafte Geflihle und eine “richtige” Erziehung
beférdert wirden.

Geflihl ohne Tugend aber galt den Zeitgenossinnen
als Problem. Rousseau musste offiziell - ganz im Sinn
der Aufklarung — mit einem Mittelmass an Gefthlen
und in wohltemperierter Vernunft rezipiert werden, an-
sonsten barg er in sich die Gefahr, zur Schwarmerei zu
verfihren. Ein Teil der Rezipientinnen verfocht sehr
streng diesen offiziellen Diskurs der Spataufklarung.
Vor allem in Romanen wurde Rousseau als Verfuhrer
dargestellt, von dem sich die aufgeklarten Rezipientin-
nen dann abwandten (vgl. Wah! 1794, von Bandemer
1798, von La Roche 1798). Nicht alle thematisierten die
Abwehr von Leidenschaften, dennoch ist dieser Gedan-
ke in der Rousseau-Rezeption durch Frauen signifikant.

Im Zusammenhang mit der Gefuhlstheorie aber galt
Rousseau vor allem als Liebhaber der Tugend. Unter
diesem Gesichtspunkt nahmen ihn Rezipientinnen
wohlwollend auf. Eine Erziehung zur Tugend, die mit
Sittlichkeit, Sittsamkeit und Selbstiberwindung ver-
bunden war, sahen einige der Rezipientinnen als anzu-
strebendes Ziel, um ein Mehr an Kultivierung und um
Gluckseligkeit zu erreichen. Heilsbotschaften und Ver-
sprechungen der Aufklarung legten nahe, dass die Ver-
besserung der Menschen und der Gesellschaft tber die
eigene Selbstdisziplinierung erfolgen kénne, und so re-
zipierten sie Rousseau in Hinsicht auf seine Vorschlage,
durch das Vertrauen auf das eigene “naturliche” Ge-
fuihl, das gleichzeitig das moralisch Verntnftige sei, sein
Selbst wieder in sich aufzunehmen und in tugendhafter
und gesitteter Weise miteinander zu leben. Subjektiv
machte es Sinn, danach zu streben, eigene Interessen
mit den angetragenen Pflichten in Ubereinstimmung
zu bringen und damit ohne Uberschuss an unerfiillten
Winschen ruhig, gelassen und besonnen zu leben.
Rousseaus Auffassung, nach der das eigentlich Natdrli-
che und damit das Verniinftige gegen die schlechte Zi-
vilisationsentwicklung mit Hilfe der Erziehung wieder
hergestellt werden sollte, leuchtete ein. Dass Frauen
durch ihre Nahe zur Sittlichkeit besonders pradestiniert
seien fur die Entwicklung einer guten Kultivierung, be-
deutete fir sie Aufwertung und versprach Einfluss.

NPBI Jg. 5(1999), H. 1



Rousseaus Botschaften wurden vor dem Hintergrund
antihafischer Kritik und der Aufbruchstimmung, die
mit der Etablierung birgerlicher Wertmassstabe ein-
herging, gelesen und riefen von daher bei vielen Zu-
stimmung hervor.

Als ausfihrlicheres Beispiel sei an dieser Stelle eine
Argumentation von Amalia Holst dargestellt: Die zwei-
te Verdffentlichung der Erzieherin und Schriftstellerin
Amalia Holst> mit dem Titel ‘Briefe an eine Freundin
Uber Elisa oder das Weib wie es seyn sollte’, erschien
1799 und 1800 in Fortsetzung in der Zeitschrift ‘Musa-
rion’. Anlass dazu war ihre literarische Kritik an dem
Beststeller ‘Elisa oder das Weib wie es seyn sollte’ von
Wilhelmine Karoline von Wobeser (1799). Dieses Werk
war 1795 erstmals erschienen, hatte 1800 die 5. Aufla-
ge erreicht und war bereits in vier Sprachen Ubersetzt
worden (vgl. Schieth 1990, S. 1). Holst vergleicht das
Werk Wobesers mit Rousseaus Roman ‘Julie ou La Nou-
velle Héloise'.

Rousseaus Julie ist der positive Bezugspunkt, von
dem aus Elisa beurteilt wird und sehr abfallt. Fir Ama-
lia Holst ist Julie die erhabene, schéne Seele im besten
Sinne des Wortes, wéhrend Elisas Handlungen in keiner
Weise erhaben seien. Sie kommt bei der Untersuchung
der Frage, “ob es Pflicht fur Elisa war, ihrem Geliebten
zu entsagen; und ob diese Entsagung, einem erhabe-
nen und edlen Charakter entsprach?” (ebd., 3. Brief, S.
213) zu der Antwort, dass Rousseau das Opfer der Ent-
sagung zur Tugend geweiht hatte, es bei Wobeser hin-

NPBI Jg. 5 (1999), H. 1

Jean-Jacques Rousseau oder
der naturliche Mensch.
Kupferstich von Augustin
Claude Le Grand, um 1785
Kupferstichkabinett der
Kunstsammlungen Veste
Coburg

gegen “blosse Schwache, keine Tugend” (ebd., S. 214)
sei. Im einzelnen argumentiert Holst in folgender Wei-
se: "Juliens Entsagung ihres Geliebten, (in Rousseaus
neuer Heloise) welche in dieser Situation der Verfasse-
rinn zum Vorbild gedient zu haben scheint, war ohn-
streitig ein Opfer wahrer Kindespflicht; sie war die Ac-
tion einer erhabenen starken Seele. Rousseau fuhrt mit
Meisterhand, eine Reihe von Umstanden herbey, die
dem, der darauf merken will, es anschaulich machen,
zu welchen Verirrungen die Liebe einen feurigen Cha-
racter, bey Unerfahrenheit, und selbst bey der reinsten
Liebe zur Tugend fiihren kann; aber dann auch auf der
andern Seite, wie ein solcher Character sich wieder er-
hebt, und die Fleken verwischt. Ueberall ist Haltung des
Characters, tberall geht der Gang durch einen Zeit-
raum mehrerer Jahre; als wenn es Gang der Natur wa-
re, ohne Sprung, ohne deo ex machina. Julie ist immer
das liebende Geschopf, unter allen Umstidnden treu
und bestdndig, nur an der kindlichen Liebe scheitert ih-
re Treue. Sie giebt nicht dem gebietenden, sondern
dem bittenden Vater nach. Sie gehorchte verntinftigen
Grinden. Die Umsténde waren so ungluklich verwikelt,
dass ihr nichts weiter, als die Flucht aus ihres Vaters
Hause Ubrig blieb, und diese musste sie mit Recht ver-
werfen, oder Julie war nicht Julie mehr; sie sank zum
Range gemeiner Weiber hinab. Das unglikliche Vorur-
theil der Geburt, war bey ihrem, sonst biederen Vater,
so tief eingewurzelt, dass es nur mit ihrem, oder seinen
(sic!) Leben ausgerottet werden konnte. Selbst die Ver-

13

FRE



14

nunft emporte sich gegen ihre Liebe. Der leidenschaft-
liche Character des St. Preux, war ihr kein so sicherer
Gewahrleister kinftiger Glikseeligkeit, als der ruhige,
edelmdthige, vernUnftige Character, des treflichen
Wolmar's. Sie musste also nach langem Kampfe dies
Opfer bringen, wenn sie nicht thoricht ihre, und ihrer
edlen Freundinn Glukseeligkeit, und das schéne Einver-
standniss einer gliklichen Familie aufs Spiel sezen woll-
e.” (ebd., S. 214-216)

Rousseau gestaltet also fir Amalia Holst die Ent-
wicklung Julies sehr nachvollziehbar und schlussig. Ju-
lies Erhabenheit bestehe in ihrem Pflichtbewusstsein
der Familie und sich selbst gegeniber, im Beibehalten
ihrer moralischen Grundsatze der Liebe und Treue und
darin, dass sie im Sinne der Glickseligkeit die richtigen
Entscheidungen getroffen habe, zum einen in ihrem
Gehorsam gegen den Vater den Wert der Familie zu
achten und zum anderen nicht die Leidenschaft eines
St. Preux, sondern die Bestandigkeit eines Wolmar zu
wahlen. Holst zeigt sich ganz als aufgeklarte Kritikerin,
der es um Pflichtbewusstsein, dem Festhalten an mora-
lischen Grundsétzen und verninftigen Grinden geht.
Aber sie legt auch Wert darauf, dass Julie ein Pflichtbe-
wusstsein sich selbst gegentiber habe, indem sie dabei
auch an ihr eigenes Wohlergehen denke.

Die Entwicklung bei Elisa sei aber eine ganz andere.
Vollig an den Haaren herbeigezogen wirke der Einfall
ihrer Mutter, Elisa zu einer Ehe mit Wallenheim zu zwin-
gen (vgl. ebd., S. 216-219) und keineswegs motiviert
sei Elisas Nachgeben. Der Mann Wallenheim sei so ne-
gativ gezeichnet, dass Elisa keinerlei Grund gehabt ha-
be, mit ihm die Ehe einzugehen. Holst argumentiert,
dass Elisa ihre eigentlichen Pflichten nicht befolge:
zunachst ihre Pflicht als Tochter, indem sie sich in den
Mann Birkenstein verliebte, den sie nie heiraten kénn-
te, dann aber auch ihre Pflicht als verntinftige, erwach-
sene Frau, als sie ihrer Mutter in blindem Gehorsam
folgte, die Ehe mit dem Negativ-Charakter Wallenheim
einzugehen. Holst meint, es sei “eine Sinde an uns
selbst” (ebd., S. 223), die eigene Gluckseligkeit zu op-
fern.

“Ich bin mit Rousseau der Meynung” so fahrt Holst
fort, “dass nicht schwarmerische Liebe; sondern Ach-
tung und Freundschaft, die nothwendigsten Erforder-
nisse zu einer guten Ehe sind” (ebd.). Holst bezieht sich
damit auf eine Ausserung Julies in ihrem Brief an St.
Preux im dritten Teil der ‘Nouvelle Héloise’ (vgl. Rous-
seau 1761, 1978, S. 388) und benutzt dieses Argu-
ment, um im Fall Elisas zu belegen, dass diese Wallen-
heim noch nicht einmal achten, geschweige denn
lieben konne. “[...] jede Tugend hat ihre Granzen,
wenn sie Tugend bleiben soll, so auch der Gehorsam”
(Holst 1799/1800, 3. Brief, S. 227), stellt sie fest und
verweist damit noch einmal auf pflichtbewusstes, ver-
antwortliches, aber auch selbstverantwortliches und
selbstbewusstes Verhalten als Haltung und Charakter-
starke einer “erhabenen starken Seele” (ebd., S. 214).
Wobesers Elisa dagegen sei in ihrem Verzicht auf das ei-
gene Wohlergehen ein Beispiel fur den Versuch der
neuen “Sittenprediger” (ebd., 1. Brief, S. 347), die
Frauen zu Ubernatirlichen Engeln zu machen, um sie

erst dann als vollkommen zu titulieren. “Du musst, so
wollen es diese Sittenlehrer, die verntinftige Selbstliebe,
welche die weise und gutige Natur Dir doch gewiss
nicht umsonst gab, ganz ablegen. Ja Sie gehen noch
weiter, als der menschenliebende Menschenfreund, der
uns gebot, unsern Nachsten, als uns selbst zu lieben.
Dies ware aber zu naturlich, wir missen Gbernattrlich
werden, um recht vollkommen zu seyn.” (ebd., S
347f.)

Amalia Holst entlarvt das Wobesersche Werk als
Machwerk im Interesse dieser “Sittenlehrer”, die Frau-
en die praktische Philosophie der Aufklarung verweh-
ren, sie stattdessen auf den “&therischen Lufttempel
reine Moral” (ebd., S. 349) festlegen wollen, von dem
aus sie nie Einfluss auf die Wirklichkeit erlangen konn-
ten. So verfolgt Amalia Holst durchaus den Gedanken
weiblicher Individuierung, wenn sie auf die Selbstver-
pflichtung besonders abhebt, kritisiert die Selbstlosig-
keit in der Figurengestaltung bei Wobeser und sieht in
Rousseaus Gestaltung der ‘Nouvelle Héloise’ und be-
sonders in seiner Figurengestaltung der Julie ein Bei-
spiel fir das Ineinandergreifen individueller und gesell-
schaftlicher Pflichterfullung, wobei sie in dieser Schrift
keinerlei Zweifel daran lasst, dass sie die Idee tugend-
hafter Erhabenheit, die Idee der schénen Seele in der
Verkdrperung durch Julie fur tberzeugend hélt. Tu-
gendhaftes Verhalten als Ubereinstimmung von Pflicht
und Neigung zeichne die “erhabene starke Seele” aus,
die Holst als verantwortungsvolle und selbstbewusste
Person sieht. Rousseaus idealtypische Konstruktion,
nach der der Mensch durch Ubereinstimmung von
Pflicht und Neigung im Gesellschaftszustand sein wah-
res Selbst wieder erlangen koénne, Ubernimmt Holst
hier also in ihrer Zeichnung einer erhabenen, wirdigen
und selbstbestimmten Frau®.

Eine Vorliebe fiir Rousseau oder
eine Kritik an ihm besagt noch
nichts dartiber, wie Frauen ihre
Situation als Frauen beurteilten

¥, ousseau aussert sich zum Geschlechterverhaltnis
%&% und zur Frauenbildung ausfihrlich im 5. Buch
P % des ‘Emile’ (Rousseau 1762, 1979). Hier sind sei-
ne Bestimmungen niedergelegt, nach denen die Erzie-
hung der Frauen sich ganz auf die Ménner beziehen
musse (ebd., S. 477), Frauen frih an Zwang und Folg-
samkeit gewohnt werden mussten (ebd., S. 483), Frau-
en allein auf dem Gebiet der Verfuihrung Einfluss aust-
ben konnten (ebd., S. 467) und ansonsten vor allem
durch Gehorsam die Manner indirekt leiten sollten
(ebd., S. 538). Frauen hatten die grosseren Lasten im
Geschlechterverhaltnis zu tragen und hatten — weil sie
fur die Kinder zustandig seien — eine besondere Ver-
pflichtung zu tugendhaftem Verhalten (ebd., S. 472).
Interessant ist nun, dass unter den Autorinnen, die
in die Untersuchung einbezogen wurden, nur Marian-
ne Ehrmann sich ausfthrlich mit dem 5. Buch des 'Emi-
le" beschéftigte, das die Mehrheit heutiger Frauenfor-

NPBI Jg. 5 (1999), H. 1



scherinnen zu erbitterten Feindinnen Rousseaus hat
werden lassen. Fir Ehrmann machten die Bestimmun-
gen Rousseaus, die sie Uber lange Passagen wortwort-
lich abschreibt — ohne die Quelle zu zitieren! — Sinn,
weil sie Rousseau darin zustimmt, dass Frauen gegen
die schlechte Entwicklung der Gesellschaft erst zu Tu-
gend und Sittlichkeit erzogen werden mussten (vgl.
[Ehrmann] 1784). Fir Ehrmann stellte es kein Problem
dar, Frauen auch mit Zwang zu Sittsamkeit und Sittlich-
keit zu erziehen, weil sie den Gewinn wahrer menschli-
cher Kultivierung davon trigen. Ehrmann also rezipiert
Rousseau vor allem als Kritiker schlechter Zivilisation
und sieht in der Erziehung das Mittel zur Machbarkeit
guter Menschen und Gesellschaften (vgl. von Felden
1996a). Ehrmann rihrte dabei nicht an einer Ge-
schlechterbeziehung der Differenz und Hierarchie. Mo-
ralische Erziehung zu Vernunft und Tugend, von Rous-
seau als Maoglichkeit “glucklichen” Lebens durch
Ubereinstimmung von eigenen Winschen und gege-
benen Bedingungen gedacht und als Mdglichkeit, das
zu spurende Fremdsein aufzuheben, Gbernahmen Rezi-
pientinnen wie Ehrmann als anzuwendende Ratschla-
ge, nach denen es sich lohne, das Leben einzurichten.

Auch wenn sich in den zugrundeliegenden Quellen
nur Ehrmann ausfuhrlich auf das 5. Buch des ‘Emile’
bezieht, so dussern sich auch andere Autorinnen zum
Geschlechterverhéltnis und zur Frauenbildung, indem
sie sich auf verschiedene Schriften Rousseaus beziehen
(vgl. von Felden 1996b). Sie beziehen sich dabei auf
den gesamten ‘Emile’, auf die ‘Nouvelle Héloise’ (Rous-
seau 1761, 1978), auf die Schrift ‘Rousseau richtet
Uber Jean-Jacques' (Rousseau, 1782, 1978), auf den
‘Brief an d'Alembert’ (Rousseau 1758, 1978) und auf
den 1. Diskurs ‘Uber Wissenschaften und Kiinste’ (Rous-
seau 1750, 1981). Ein Teil der Autorinnen — etwa So-
phie Helmine Wahl, Susanne von Bandemer, Sophie
von La Roche, Friederike Brun und Susanna Barbara
Knab — sieht als Ziel der Bildung der Frauen die Vorbe-
reitung auf ihre Aufgaben als Ehefrauen oder als Miit-
ter, vor allem als erziehende Mitter. Sie standen damit
den Normen, die die Aufkldrung den Frauen anbot, na-
he. Allerdings waren die meisten der Uberzeugung,
dass Frauen durch Sittlichkeit und Tugend einen be-
trachtlichen kultivierenden Einfluss auf ihren Mann und
die Kinder ausiiben kénnten. Dabei vertraten diese Au-
torinnen eine Geschlechterbeziehung der Differenz
und Hierarchie, in deren Rahmen sie die Frauen ermun-
terten, durch Klugheit, Sanftmut, Tugend und Diplo-
matie zu sittsamen Fuhrerinnen in der Geschlechterbe-
ziehung zu avancieren (vgl. von Felden 1997, S. 225ff.).
Wie sehr sich die Autorinnen auch zu indirekten Ver-
haltensweisen von Frauen bekannten — und damit
Rousseauschen Schilderungen nahekamen — untber-
sehbar ist dennoch, dass sie Frauen in diesen einge-
schrankten Grenzen zu Rationalitat und FUhrungsstar-
ke bringen wollten. Die Idee von Fuhrung, Einfluss und
Macht scheint durch, wenngleich eine Geschlechterbe-
ziehung der Gleichwertigkeit bei diesen Autorinnen
noch nicht wirklich auszumachen ist.

Doch es gibt eine Reihe von Autorinnen, die die Ei-
genstandigkeit der Frauen und eine gleichwertige Ge-

NPBIJg. 5(1999), H. 1

schlechterbeziehung thematisierten und sich damit ex-
plizit gegen die vorherrschende Normierung der Frau
absetzten. Elisabeth Eleonore Bernhardi und Therese
Huber forderten etwa die Ehelosigkeit und einen “ei-
genen Lebenszweck” fir die Frauen ([Bernhardi] 1798,
S. 79, Huber 1829, S. Xll). Amalia Holst sah in ihrer drit-
ten Schrift von 1802 die Ehelosigkeit ebenfalls als mog-
liche Lebensform der Frau an, forderte aber vor allem
gleiche Rechte fur Frauen und den uneingeschrankten
Zugang zur hoheren Geistesbildung, und Emilie von
Berlepsch thematisierte die Gleichwertigkeit der Paar-
beziehung und die Notwendigkeit weiblicher Eigen-
standigkeit auch in der Ehe (von Berlepsch 1791). Zu-
dem ist die Gestaltung Therese Hubers in ihrer
Erzahlung ‘Das misslungene Opfer’ (Huber 1800) inte-
ressant, in der die weibliche Figur, die Hausfrau, Ehe-
frau und Mutter ist und ihre Kinder “a la Rousseau”
(ebd., S. 86) erziehe, sich und ihresgleichen als “Skla-
vinnen” bezeichnet, die mit ihren Ketten so behende
umgehen kénnten, dass man sie nicht klirren héren
konne (vgl. ebd., S. 106) und sich daran “zu Tode stim-
pern”, “glicklich zu machen” (ebd., S. 107).

Rousseau positiv zu rezipieren, bedeutete nicht, ge-
gen die Emanzipation der Frauen Stellung zu beziehen,
ebenso wie ein Eintreten fir die Frauenemanzipation
nicht gleichzeitig die Abwehr Rousseaus nach sich zog.
Wenn Autorinnen fir die Eigenstandigkeit, fur die Ehe-
losigkeit und die Berufstatigkeit von Frauen eintraten,
taten sie das durchaus in positivem Bezug auf Rous-
seau. Nur Amalia Holst setzte sich in ihrer letzten
Schrift von 1802 bei ihrer Forderung nach unbe-
schranktem Zugang zu hoherer Geistesbildung unter
heftiger Kritik von Rousseau ab. Die anderen Frauen re-
zipierten ihn selektiv, d.h. sie nahmen die Gedanken
Rousseaus auf, die in ihr System passten, die anderen,
denen sie eigentlich in Hinsicht auf ihre eigene Position
widersprechen missten, liessen sie unerwahnt. So setz-
te sich Elisabeth Eleonore Bernhardi beispielsweise fur
die Ehelosigkeit und Berufstatigkeit von Frauen ein
([Bernhardi] 1798, S. 79ff.) und zitierte Rousseau zu-
stimmend in seiner Warnung vor Liebesphantasien
durch Romanlektire bei jungen Madchen (ebd., S.
196-197). Die selektive Rousseau-Rezeption kann als
signifikant bezeichnet werden und fuhrte dazu, dass
Rousseau sowohl normentsprechend im Sinne der Auf-
klarung, als auch eigenstandig in Hinsicht auf neue
Denkformen angeeignet wurde.

Eine ausfuhrlichere Argumentation von Emilie von
Berlepsch soll diesen Zusammenhang néher verdeutli-
chen. Der Aufsatz dieser Schriftstellerin’ mit dem Titel
‘Ueber einige zum Glick der Ehe nothwendige Eigen-
schaften und Grundsatze' (1791) erschien 1791 in Wie-
lands "Teutschem Merkur’. Emilie von Berlepsch gibt ih-
rer Schwester, die sich verheiraten will, Ratschlage mit
auf den Weg, wie sie durch ihr Verhalten zu einer
glucklichen Ehe beitragen kénne. Dabei geht von Ber-
lepsch davon aus, dass mit stetiger Aufmerksamkeit
auf sich selbst und durch kluges Handeln die Beziehun-
gen zwischen den Ehepartnern gestaltet werden kén-
nen. Sie stellt fest, dass Manner Frauen haufig verach-
teten, verspotteten, sie tadelten oder karikierten und

15



16

oft keinerlei Kenntnis oder Bewusstsein dartiber hat-
ten, wie sie zu ihrem eigenen Vorteil angemessener
und besser auf Frauen reagieren konnten (vgl. ebd., S.
77-83). Mit einem Zitat Rousseaus fihrt sie aus, welche
Bedeutung Achtung und Liebe in Zeiten zunehmender
Versittlichung und Kultivierung einndhmen. “Jene
schneidenden Moralisten, die so ristig und hoch sie
auch einhertreten, sich doch gern hinter irgend einem
grossen Nahmen verpallisadiren, beziehen sich so oft
auf Rousseau; sie fuhren jedes Wort ar, welches er, im
gerechten Unwillen Uber die Sitten der Pariser Weiber,
oder auch wohl zuweilen in einer Anwandlung men-
schenfeindlicher Laune zum Nachtheil des weiblichen
Geschlechts gesagt hat. Doch Stellen, wie die folgen-
den, lassen sie freylich unbertihrt. Es giebt, sagt dieser
grosse Kenner menschlicher Empfindungen, es giebt
keine wahre Liebe ohne Enthusiasmus. Nehmt ihn weg
und die Liebe ist nichts mehr. Es giebt keinen Enthusi-
asmus ohne ein Bild der Vollkkommenheit, welches,
wahr oder erdichtet, der Einbildungskraft eingepragt
ist und in der Seele lebt. Wofiir sollen zartliche Herzen
entgliihen, wenn diese Vollkommenheit zu Nichts, zum
Unding gemacht wird? — Wehe dem Zeitalter, sagt er
ferner, in welchem die Weiber ihren Einfluss verlohren
haben, und wo ihr Urtheil, ihre gute Meinung den
Ménnern nichts mehr gilt! Dies ist der hochste Grad der
Verdorbenheit. Alle Volker von guten Sitten haben die
Weiber geehrt.” (ebd., S. 85)

Den Gedanken des "Enthusiasmus in der Liebe”
entnimmt sie Rousseaus Argumentation aus dem 5.
Buch des ‘Emile’ (vgl. Rousseau 1762, 1979, S. 514),
um die Bedeutungen von Phantasien, Vorstellungen,
Motivationen und Antrieben in der Liebe zu unterstrei-
chen. Die Vergeistigung der Liebe ist fur sie eine zen-
trale Entwicklung in der zunehmenden Versittlichung
und Kultivierung, der sie im Umgang miteinander we-
sentliche Bedeutung zumisst. Frauen seien prddesti-
niert, auf dieser Ebene der Empfindungen zu wirken,
sie hatten “grosse Aniagen [...] zu lieben und geliebt
zu werden” (ebd., S. 88), also die Kultivierung in die-
sem Sinn voranzutreiben. Von Berlepsch gibt den Ge-
danken Rousseaus einen zentralen Stellenwert und in-
terpretiert sie im Rahmen ihrer Vorstellung von
liebesfahigen und selbstbewussten Frauen.

Aber nicht allein die Méanner mit ihrem “misogyni-
schen Ton" (von Berlepsch 1791, S. 83) triigen Verant-
wortung fur die Geschlechterbeziehung, auch die Frau-
en sollten ihren Teil dazu beitragen, die Beziehungen zu
verbessern. Dabei spricht von Berlepsch vor allem das
mangelnde Selbstbewusstsein von Frauen an, die
dadurch haufig zu leicht gekrankt und zu empfindlich
reagieren wiirden. Das sei allerdings verstandlich ange-
sichts ihrer Erziehung, die Frauen zu sehr in Abhdngig-
keiten von anderen bringe. Um ein solches Selbstbe-
wausstsein zu entwickeln und um Geringschatzungen
und Verunglimpfungen von Seiten der Manner zu be-
gegnen, brauchten Frauen ein “Verwahrungsmittel”
(ebd., S. 89) gegen Verletzungen: “Nur Ein Schild ist
da, das die Seele decken und ihre zarten Empfindungs-
krafte vor Verletzung schiitzen kann; und dieses Schild
heisst — Selbstandigkeit.” (ebd.). Selbststandigkeit sieht

von Berlepsch als Grundlage eines Selbstbewusstseins
flr Frauen, das dazu beitrdgt, die Geschlechterbezie-
hung zu verbessern. Sie geht damit von einer Starke
und Selbststandigkeit bei beiden Partnern als Voraus-
setzung von Akzeptanz, Vertrauen und einer gelunge-
nen Beziehung aus. Und eben die Notwendigkeit der
Selbststandigkeit belegt sie mit einem Rousseau-Zitat:
"Ich weiss, dass diese Eigenschaft dem jugendlichen,
besonders dem weiblichen Herzen schwer zu erwerben
ist. Es schliesst sich sogern an alles, schatzt sich selber
nur immer nach dem Werth, den es sich von andern
beygelegt sieht, und fuhlt gewiss tiefer und lebendiger,
als es kein mannliches Herz vermag, dass Rousseau
recht hat, wenn er sagt: unser wahres Selbst sey nicht
ganz in uns.8 Aber gerade das ist's, was wir bekampfen
missen; gerade dieses ist die Quelle unsrer Eitelkeit,
unsrer Schwéche, und vieler unser Leiden. [...] Nein,
wir missen, wir mussen allein stehen lernen! Wir mus-
sen unsere Denkart, unsern Character in unsern eignen
Augen so ehrwirdig machen, dass uns das Urtheil and-
rer in unserem gepriften und gerechten Urtheil Uber
uns selbst nicht irre machen kann.” (ebd., S. 89f.)

Rousseaus Auffassung, nach der die Menschen sich
im Gesellschaftszustand von sich selbst entfremdet hat-
ten, bezieht von Berlepsch auf die spezielle Situation
der Frauen, die keine Selbstandigkeit hatten. Sie ver-
steht das Rousseausche Selbst als innere Starke, als ein
Vertrauen auf sich selbst und tritt vehement dafir ein,
Selbstandigkeit im Sinne von Eigenstandigkeit und Un-
abhangigkeit vom Urteil anderer zu erwerben. Nicht
um der Manner willen seien Frauen da, so fahrt von
Berlepsch fort, sondern Frauen sollten ebenso wie
Manner einen unabhangigen Lebenszweck ihr eigen
nennen und anstreben. “Der Grundsatz, dass nur um
der Manner willen, nur ihnen zu gefallen, nur von ih-
nen geachtet, gepriesen, vorgezogen zu werden, die
Weiber suchen mudssten, liebenswirdige Eigenschaf-
ten, Talente und Kenntnisse zu erwerben; dieser von
Mdttern und Erzieherinnen zur Ungeblhr gepredigte,
und von den Mannern selbst nur zu oft angepriesene
Grundsatz, taugt, meiner Meynung nach, nur fur den
Orient. [...] Aber wir, die ein besseres Schicksal und hel-
lere Vernunfterkenntniss beschitzt, wir die der
Menschheit unentweihte Rechte — wenigstens in vielen
Stlcken — mit den Mannern theilen und geniessen:
warum sollen wir nicht auch unsre innere, geistige Exis-
tenz selbstandig und eigenthtumlich erhalten? Haben
die Manner nicht [...] einen von unserm Beyfall unab-
hangigen [...] Lebenszweck? Warum sollen wir denn
nicht auch, so gut als sie, bey unserm Thun und Den-
ken, bey der Ausbildung unsres Geistes, der Verfeine-
rung unsres Gefihls, der Anwendung unsrer Talente,
auf ein grosses Ganze sehen?” (ebd., S. 90-92)

Voller Begeisterung verficht sie die durch die Auf-
kldrung errungene “hellere Vernunfterkenntniss”,
durch die auch die Frauen das Menschenrecht erwor-
ben hatten, selbststandig und unabhangig zu leben.
Selbststandigkeit ist ihr Losungswort, und in dieser zen-
tralen Argumentation der Eigenstandigkeit der Frau
fuhrt sie Rousseau an. Sie rezipiert Rousseau selektiv.
Das Leben der Frau auf den Mann zu beziehen, eine

NPBI Jg. 5(1999), H. 1



grundlegende Idee Rousseaus, lehnt sie vollkommen
ab. Sie wahlt die fur sie interessanten Passagen aus und
baut darauf ihre Argumentation auf.

Aufklarungsdiskurs, Zuschreibun-
gen und selektive Rezeptionen

ie Rezeptionen zeitgendssischer Frauen im
eutschen Sprachraum haben gezeigt, dass sie
Rousseau sowohl als Frauenfeind als auch als
interessanten Gedankengeber, je nach ihren eigenen
gedanklichen Pramissen, rezipiert haben. Fir die meis-
ten war Rousseau im Rahmen aufkldrerischer Ideen
Uberzeugend, auch in Hinsicht auf die Funktion und die
Erziehung des weiblichen Geschlechts. Wurde Rous-
seau in diesem Rahmen rezipiert, so lieferten seine
Schriften eine Fulle von anregenden Ideen zur
Erziehung und zum Zusammenleben der Menschen.
Allerdings wurden in diesem Rahmen auch die Wider-
spriche des Aufklarungsdenkens und die Wider-
spriiche Rousseaus mit rezipiert.

Die Widerspruchlichkeit aufklarerischen Denkens ist
in der Forschung mittlerweile unbestritten (Grimminger
1984, Vierhaus 1982, Docker 1994). Grundsatzlich
geht es um den Widerspruch, einerseits selbstbestimmt
zu denken und handeln, andererseits sich nach festge-
legten vernunftigen, tugendhaften und nuatzlichen
Grundgedanken, die zur Glickseligkeit fihren, richten
zu sollen. Mit dem Postulat, selbstbestimmt das gesell-
schaftlich Nutzliche zu wollen, verbindet die Auf-
klarung die Selbstversohnung der Menschheit, ohne
zeitgendssisch darin tatsachlich Widersprichliches zu
sehen.

Interessant ist die selektive Rezeption zeitgendssi-
scher Frauen in Deutschland, die sich tberwiegend
nicht auf die konkreten Bestimmungen, sondern auf
die allgemeinen Ideen Rousseaus bezogen haben und
ihn damit eher als anregenden Denker aufnehmen
konnten. Diese Rezeption bekommt einen besonderen
Stellenwert, wenn man sich die Geschlechtsgebunden-
heit des Aufklarungsdiskurses vor Augen fiihrt. War
zwar in der Aufklarung allgemein von der Miindigkeit
aller Menschen die Rede, so waren damit keineswegs
Abhéngige, Kinder und Frauen gemeint. Fur Frauen
galt eher der Diskurs, ihrer konkreten Bestimmung zur
Gattin, Hausfrau und Mutter (Campe 1789) zu folgen.
Interessant an den Rezeptionsdokumenten ist nun,
dass einige Autorinnen explizit Aufklarungspostulate
der Selbstbestimmung auch fur sich als Frauen in An-
spruch nahmen und damit Zuschreibungen an sich un-
terliefen.

So lange die Verlockungen der Selbstverséhnung so
gross waren, dass die Probleme der praktischen Umset-
zung nicht in den Blick gerieten, so lange konnte man
von Rousseau begeistert sein und die Versprechungen
erhoffen. Indem aber Rousseau die “Anweisungen der
Natur” — wie im Fall der Erziehung der Frauen — wort-
lich genommen bzw. mit bestimmten Inhalten verse-
hen hat, gerieten die Bestimmungen zu konservativen

NPBI Jg. 5(1999), H. 1

Geboten. Es als natirlich zu titulieren, dass die Frauen
far die Kinder und fur die Beziehungsarbeit in der Fa-
milie zustandig seien und dass der Kulturstand fur Frau-
en die besondere Pflicht zur Moralitat vorsehe, durch
die sie wiederum besondere Wertschatzung geniessen
konnten, verkennt die historisch-gesellschaftliche Ge-
bundenheit und die subjektive Perspektive dieser zu
eindeutigen Bestimmungen, die dadurch in ihrer Uber-
zeitlichkeit und Allgemeingultigkeit falsch sind.

Die Rezeptionen feministischer Forscherinnen der
1980er Jahre haben sich vor allem mit den konkreten
Bestimmungen Rousseaus Uber die Erziehung der Frau-
en auseinandergesetzt, die allerdings durch die histo-
risch-gesellschaftliche Entwicklung der letzten 200
Jahre in erschreckendem Masse Wirklichkeitsanteile
bekommen haben. Zuschreibungen an Frauen, die sie
zum zweiten Geschlecht machen, haben sich durchge-
setztd. An diesem Diskurs des 18. Jahrhunderts tber
die Zuschreibungen zu Geschlechtscharakteren wirkte
auch Rousseau mit. Die Frage der materialen Auswir-
kungen von Diskursen dieser Art aber muss auf der
Ebene der Analyse gesellschaftlicher Entwicklungen be-
urteilt werden und weniger auf der Ebene der Textaus-
legung einzelner Autoren. So kann die heutige Frauen-
und Geschlechterforschung ihre Rousseau-Interpreta-
tionen differenzieren, indem sie sowohl die historische
Eingebundenheit von Diskursen als auch die Ergebnisse
der Rezeptionsforschung in Zusammenhang mit mate-
rialen Auswirkungen von Diskursen zur Grundlage
macht.

*  Schriftliche Fassung eines Vortrages an der Universitat Zrich
am 26. November 1998

1 Die von Goethe und Schiller im Jahr 1799 u.a. in ihrem Brief-
wechsel entwickelten Skizzen fir eine Abhandlung tber den
Dilettantismus bereiteten eine Klassifizierung von Literatur
vor, die die kunstlerische Produktion von Frauen vorab dem
Dilettantismus zuschrieb (vgl. Staiger 1977, Bd. 1, S. 412,
Bd. 2, S. 753, vgl. Goethe 1977, Bd. 14, S. 729ff., besonders
S. 749, vgl. Burger 1990, S. 19-31).

2 Julie Bondeli benutzt den Ausdruck “Weiberhasser” in ei-
nem Brief vom 20. Juli 1762 an Johann Georg Zimmermann,
wobei sie ihn in ihrem franzosischen Text in deutscher For-
mulierung (vgl. Bodemann 1874) verwendet. Der Zusam-
menhang ist folgender: “Sie sehen, dass eine Frau sogar bei
einem Weiberhasser nichts verliert, wenn sie ihn als Schrift-
steller rihmt. Diese Worte sind boshaft, aber sie fielen mir
gerade ein. Ubrigens hatte der brave Mann [Rousseau, HvF],
der so laut ihre sehr ergebene Dienerin [Bondeli, HvF] preist,
gut daran getan sie aus der Angst zu reissen wegen dem Ge-
drucktwerden.” (Haller 1930, S. 92). In einem Brief Rous-
seaus an Heinrich Hess (geb. 1739, Professor der vaterlandi-
schen Historie und Politik in Zdrich), den Zimmermann Julie
Bondeli in Kopie Ubermittelt, lobt Rousseau Bondeli sehr,
was sie wiederum freut. Vorher hatte sie in Briefen an Su-
sanne Curchod (1739-1794, Frau von Finanzminister Necker
und Mutter der Frau von Staél) Rousseaus ‘Nouvelle Héloise’
begeistert gegen jede Kritik verteidigt. Diese Briefe be-
kommt auch Rousseau in die Hande und will sie einer Ge-
samtausgabe seiner Werke beifiigen. Bondeli hingegen legt
Wert darauf, dass ihre Gedanken nicht gedruckt werden. Im
Grunde war Bondeli Rousseau sehr verbunden, sie stand im
Briefwechsel mit ihm und traf sich 1765 mit Rousseau, aber
ihre direkte, geistreiche und unkonventionelle Sprache wies
auch kritische und spottende Bemerkungen auf: “Sprechen
wir von Rousseau; ich benutze das Privilegium der Frauen,
unverschamte Wahrheiten ungestraft sagen zu durfen”
(Haller 1930, S. 70-71). “Und welch wirdiger Sterblicher,
dieser kleine Nichtsnutz Rousseau! Ach von ganzem Herzen

17



18

verzeihe ich ihm, gesagt zu haben, es mochten die gelehrten
Frauen unter den Mannern, die so und so zu sein hatten,
keinen Mann finden.” (ebd., S. 72). “Wenn Rousseau sich
herausnimmt, den Frauen Wahrheiten ins Gesicht zu sagen,
muss man auch zugeben, dass er ein wenig zu sehr gegen
sie voreingenommen ist.” (ebd., S. 75).

Letztlich “entdeckte” ich dabei einige Frauen neu, tber de-
ren Schriften und Leben wenig geforscht war, z.B. Elisabeth
Eleonore Bernhardi, Sophie Helmine Wahl, Susanne von
Bandemer, Friederike Helene Unger, Agnes von Stolberg, um
nur einige zu nennen (vgl. von Felden 1995).

Im Laufe der Suche nach Schriften gestaltete sich eine Ant-
wort auf die Frage, welche Argumentationen auf Rousseau
rtckfthrbar seien, welche nicht, durchaus als schwierig. Es
ware forschungstkonomisch zu aufwendig gewesen, viele
Texte zu bearbeiten, evtl. mit dem Ergebnis einer fehlenden
Rousseau-Rezeption.

Amalia Holst wurde als Tochter des Kameralisten und Ober-
aufsehers der preussischen Glas- und Stahlfabriken Johann
Heinrich Gottlob von Justi (1720-1771) und seiner zweiten
Frau Johanna Maria Magdalena, geborener Marchand 1758
in Berlin geboren. 1791 kam sie nach Hamburg und heirate-
te 1792 den Doktor der Rechte Johann Ludolf Holst (1756-
1825). Sie bekamen in den Jahren 1792, 1794 und 1796
drei Kinder. In den folgenden Jahren flihrte das Ehepaar ver-
schiedene Erziehungsinstitute in Hamburg, Wittenberg,
Boitzenburg, Schwerin und Parchim (Mecklenburg). 1829
starb Amalia Holst in Gross-Timkenberg bei Boitzenburg. Zu
den biographischen Daten vgl. Friedrichs 1981; DBI 1986, S.
414-423 und S. 561; ADB 1875ff., S. 14 (Justi), S. 750-752;
Schindel 1823, S. 226f. und 1825, S. 170f.; Rahm 1985, Ja-
coby 1911.

Auch Ralf Konersmann geht in seinem Aufsatz ‘Seelen-
schonheit als Weiblichkeitsideal’ von der “schonen Seele”
als kulturkritischem Begriff bei Rousseau aus (Konersmann
1993, S. 96). Gegen die schlechte gesellschaftliche Entwick-
lung der Moderne — so Konersmann — phantasiere Rousseau
eine Person, die die Nichtentfremdetheit des Naturstandes
durch tugendhafte Lauterung tberwinden und damit im Ge-
sellschaftsstand zu sich kommen kénne.

Emilie von Berlepsch, geb. von Oppeln, wurde 1755 in Go-
tha geboren als Tochter des Carl Georg August von Oppeln,
Vice-Canzler zu Altenburg und Sachsen-Gotha. Sie heiratete
1772 den Hofgerichtsprasidenten und Landrat Friedrich
Ludwig Freiherr von Berlepsch, von dem sie spater geschie-
den wurde. Ihre erste Veroffentlichung ‘Sammlung kleiner
Schriften und Poesien’ erschien 1787, danach folgte das
Buch ‘Sommerstunden’ von 1795. Ab 1797 entwickelte sich
eine Freundschaft zu Jean Paul. Ihre Reise nach Schottland
1799 beschrieb sie in einem vierbandigen Reisetagebuch
‘Caledonia’, das 1802-1804 erschien. Eine weitere Ehe ging
sie 1801 mit dem Doménenrat August Heinrich Ludwig
Harms in Mecklenburg ein. Sie lebte mit ihm ab 1804 bei
Bern und auf dem Gut Erlebach am Zirichsee. Sie starb am
27. Juli 1830. Vgl. zu den biographischen Angaben: Frie-
drichs 1981, DBI 1986, S. 88 und S. 130-137, Pataky 1898,
Schindel 1823, S. 189f., 1825, S. 156f. (Harms) Hartung
1925.

“Notre plus douce existence est relative et collective, et not-
re vrai moi n'est pas tout entier en nous, Rousseau juge de
Jean-Jaques.”

Durch die Konstruktion von Geschlechtscharakteren hatten
Frauen im 18. Jahrhundert beispielsweise keine Birgerrech-
te und waren juristisch abhangig vom Vater oder Ehemann.
Ihre Gedanken und Schriften wurden u.a. im Diskurs Gber
den 'Dilettantismus der Weiber’ abgewertet. Die Auswirkun-
gen dieser Zuschreibungen sind auch heute in der Bundesre-
publik spurbar, indem etwa die Kinderbetreuung nach wie
vor in die Verantwortung von Frauen gewiesen wird und
Uberwiegend privat zu regeln ist. Der Norm nach gilt die Be-
rufstatigkeit als Existenzsicherung, der Realitat nach ist die
Maoglichkeit zur autonomen Existenzsicherung fur Frauen
mit Kindern nur eingeschréankt moglich. Durch die histori-
sche Zuweisung von Frauen in den Privatbereich sind sie
auch heute noch kaum in gesellschaftlichen Entscheidungs-
funktionen zu finden.

NPBI Jg. 5(1999), H. 1



Literaturverzeichnis

Quellen

von Bandemer, Susanne: An meinen Sohn. Ueber Menschen-
recht und Freiheit. Bei Gelegenheit der Revolution in Frank-
reich. Im Jahre 1790. In: Susanne von Bandemer: Zerstreute
Blatter aus dem lezten Zehntheil des abgeschiedenen Jahr-
hunderts. Coblenz 1821, S. 189-206

von Bandemer, Susanne: Klara von Bourg, eine wahre Ge-
schichte aus dem lezten Zehntheil des abscheidenden Jahr-
hunderts, Theil 1, Frankfurt am Mayn 1798

von Bandemer, Susanne: Bruchstlicke aus der Fortsetzung der
Klara von Bourg. In: Susanne von Bandemer: Zerstreute Blat-
ter aus dem lezten Zehntheil des abgeschiedenen Jahrhun-
derts. Coblenz 1821, S. 71-188

von Berlepsch, Emilie: Ueber einige zum Gliick der Ehe noth-
wendige Eigenschaften und Grundsétze. In: Wieland, Chris-
toph Martin (Hg.): Neuer Teutscher Merkur. Teil 1: April
1791, S. 63-102; Teil 2: Juni 1791, S. 113-134

von Berlepsch, Emilie: Einige Bemerkungen zur richtigern Beur-
theilung der erzwungnen Schweizer-Revolution und Mallet
du Pan’s Geschichte derselben. Leipzig 1799

[von Berlepsch, Emilie]: Caledonia. Von der Verfasserin der Som-
merstunden. Teile 1, 2, 3, 4. Hamburg 1802-1804

[Bernhardi, Elisabeth Eleonore]: Ein Wort zu seiner Zeit. Fur ver-
standige Mutter und erwachsene Tochter. In Briefen einer
Mutter. Herausgegeben von Karl Gottlob Sonntag, Oberpas-
tor an der Kronskirche zu Riga. Freyberg 1798

Brun, Friederike: Prosaische Schriften. Bde 1, 2, 3, 4. Ziirich Bde
1,2: 1799, Bd. 3: 1800, Bd. 4: 1801

Brun, Friederike: Episoden aus Reisen durch das sudliche
Deutschland, die westliche Schweiz, Genf und Italien, Bde 1,
2, 3. Bde. 1, 2 erschienen in Zurich Bd. 1: Titelfortsetzung:
“in den Jahren 1801, 1802, 1803 nebst Anhdngen vom Jahr
1805", 1806. Bd. 2: Titelfortsetzung: “in den Jahren 1801,
1802, 1803, 1805 und 1807", 1809. Bd. 3: Titelanderung:
“[...] die westliche Schweiz, Genf, das sudliche Frankreich
und [talien in den Jahren 1806 und 1807, mit Beilagen von
1812", Mannheim, Heidelberg 1816

Damm, Sigrid (Hg.): “Lieber Freund, ich komme weit her schon
an diesem Morgen”. Caroline Schlegel-Schelling in ihren
Briefen. Darmstadt und Neuwied 1980

Dresch, J. (Hg.): Lettres inédites de Sophie La Roche. In: Revue
Germanique 11, 1920, S. 135-147, S. 220-247; 12, 1921, S.
16-45

[Ehrmann, Marianne]: Philosophie eines Weibs. Von einer Beob-
achterin. [Kempten] 1784

Ehrmann, Marianne: Amalias Erholungsstunden. Teutschlands
Tochtern geweiht, jeweils Bde. 1-4. Stuttgart 1790-1792

Ehrmann, Marianne: Die Einsiedlerin aus den Alpen, jeweils
Bde. 1-4. Zirich 1793-1794

Geiger, Ludwig: Therese Huber ... 1764 bis 1829. Leben und
Briefe einer deutschen Frau. Stuttgart 1901

Hahn, Andrea (Hg.): Therese Huber. Die reinste Freiheitsliebe,
die reinste Méannerliebe. Ein Lebensbild in Briefen und Er-
zahlungen. Berlin 1989

Hennes, Johann Heinrich: Friedrich Leopold Graf zu Stolberg
und Herzog Peter Friedrich Ludwig von Oldenburg. Aus
ihren Briefen und andern archivalischen Quellen. Mainz
1870

Hartung, Ernst: Jean Paul. Ein Lebensroman in Briefen mit ge-
schichtlichen Verbindungen. Ebenhausen bei Miinchen
1925

[Holst, Amalia]: Bemerkungen uber die Fehler unserer moder-
nen Erziehung von einer praktischen Erzieherin. Herausge-
geben vom Verfasser des Siegfried von Lindenberg (d.i. Jo-
hann Gottwerth Miller), Leipzig 1791

Holst, Amalia: Briefe an eine Freundin tber Elisa oder das Weib
wie es seyn sollte. In: Musarion, die Freundin weiser Gesel-
ligkeit und héauslicher Freuden. Eine Monatsschrift fiir Da-
men, herausgegeben von August Lindemann, Altona 1.
Brief im 4. Heft 1799, S. 345-361; 2. Brief im 2. Band, 1799,
S. 30-52; 3. Brief im 7. Heft 1800, S. 213-227, 4. Brief im 8.
Heft 1800, S. 326-341

Holst, Amalia: Ueber die Bestimmung des Weibes zur héhern
Geistesbildung. Berlin 1802

[Huber, Therese]: Luise. Ein Beitrag zur Geschichte der Konveni-

NPBI Jg. 5(1999), H. 1

enz. Leipzig 1796

Huber, Therese: Das misslungene Opfer. Eine Erzéhlung. In: Ta-
schenbuch fur Damen auf das Jahr 1801. Tiibingen [1800],
S. 204-248. Zit. nach Hahn, 1989, S. 83-121

Huber, Therese: Die Ehelosen. Bde.1, 2. Leipzig 1829

Kampf, Kurt: Sophie Laroche. lhre Briefe an die Grafin Elise zu
Solms-Laubach 1787-1807. Hrsg. vom Offenbacher Ge-
schichtsverein. Offenbach 1965

[Knab, Susanna]: Tagebuch einer jungen Ehefrau. Stuttgart
1780

[von La Roche, Sophie]: Tagebuch einer Reise durch die Schweiz,
von der Verfasserin von Rosaliens Briefen. Altenburg 1787

von La Roche, Sophie: Erinnerungen aus meiner dritten Schwei-
zerreise. Meinem verwundeten Herzen zur Linderung viel-
leicht auch mancher traurender Seele zum Trost geschrieben
von Sophie, Wittwe von la Roche. Offenbach 1793

von La Roche, Sophie: Erscheinungen am See Oneida, Bde. 1, 2,
3. Leipzig 1798

von La Roche, Sophie: Mein Schreibetisch. Bde. 1, 2. Leipzig
1799

Maurer, Michael: Ich bin mehr Herz als Kopf. Sophie von La Ro-
che. Ein Lebensbild in Briefen. Miinchen 1983

Michel, Victor: Lettres Inédites de Sophie La Roche & Wieland.
In: Revue Germanique 16/1925, S. 26-36, S. 156-166, S.
305-316, S. 439-444; 17/1926, S. 32-42, S. 170-179, S.
313-314, S. 443-452; 18/1927, 5. 13-19, S. 120-144

von der Recke, Elisa: Tagebuch einer Reise durch einen Theil
Deutschlands und durch Italien, in den Jahren 1804 bis
1806. Von Elisa von der Recke, gebornen Reichsgrafin von
Medem. Herausgegeben vom Hofrath Béttiger. Berlin 1817

Ridderhoff, Kuno: Neue Briefe von Sophie von Laroche. In: Nord
und Std, hrsg. von Curt Radlauer, 139. Bd. 36. Jg. Berlin
1911

Rousseau, Jean-Jacques: Euvres complétes. Bd. I-IV. Hrsg. v.
Bernard Gagnebin und Marcel Raymond. Paris 1959-1969

Rousseau, Jean-Jacques: Correspondance compléte. Hrsg. von
Ralph Alexander Leigh, Genf, 1965ff., Band 40: Oxford
1982

Rousseau, Jean-Jacques: Werke in vier Banden. Minchen
1978ff.

Rousseau, Jean-Jacques: Schriften, hrsg. von Henning Ritter,
Bde. 1, 2 Minchen, Wien 1978

Rousseau, Jean-Jacques (1750): Abhandlung Uber die von der
Akademie zu Dijon gestellte Frage, ob die Wiederherstellung
der Wissenschaften und Kunste zur Liuterung der Sitten
beigetragen habe. Winkler-Ausg., Bd. 4, 1981, S. 5-35

Rousseau, Jean-Jacques (1755): Abhandlung tber den Ur-
sprung und die Grundlagen der Ungleichheit unter den
Menschen. Winkler-Ausg., Bd. 4, 1981, S. 37-161

Rousseau, Jean-Jacques (1758): Brief an Herrn d'Alembert (iber
seinen Artikel “Genf"” im VII. Band der Enzyklopédie und ins-
besondere tber den Plan, ein Schauspielhaus in dieser Stadt
zu errichten. In: Ritter, 1978, Bd. 1, S. 333-474

Rousseau, Jean-Jacques (1761): Julie oder Die neue Héloise.
Winkler-Ausg., Bd. 1, 1978

Rousseau, Jean-Jacques (1761a): Vom Gesellschaftsvertrag oder
Grundsatze des Staatsrechts. Winkler-Ausg., Bd. 4, 1981, S.
267-391

Rousseau, Jean-Jacques (1762): Emile oder Von der Erziehung.
Winkler-Ausg., Bd. 3, 1979

Rousseau, Jean-Jacques (1780/1787): Die Bekenntnisse. Wink-
ler-Ausg, Bd. 2, 1978, S. 7-646

Rousseau, Jean-Jacques (1782a): Traumereien eines einsamen
Spaziergangers. In: Ritter, 1978, Bd. 2, S. 639-760

Rousseau, Jean-Jacques (1782b): Rousseau richtet Gber Jean-
Jacques. In: Ritter, 1978, Bd. 2, S. 253-636

Schauer, Hans (Hg.): Herders Briefwechsel mit Caroline Flachs-
land. Nach den Handschriften des Goethe- und Schiller-Ar-
chivs herausgegeben. Band 1 (1926): August 1770-Dezem-
ber 1771, Band 2 (1928): Januar 1772-April 1773. Weimar

Schmidt, Erich (Hg.): Caroline. Briefe aus der Friihromantik.
Nach Georg Waitz vermehrt herausgegeben von Erich
Schmidt. Bde 1, 2. Leipzig 1913

Schreiber, llse (Hg.): “Ich war wohl klug, dass ich dich fand"”.
Heinrich Christian Boies Briefwechsel mit Luise Mejer 1777-
1785. Minchen 1980

19



20

Schulz, Ursula (Hg.): 11 Briefe von Heinrich Christian Boie und
Luise Mejer an Sophie von La Roche (1779-1788). In: Giinter
Schulz, 1976, S. 67-101

Schwartz, Karl: Albertine von Griin und ihre Freunde. Biogra-
phien und Briefsammlung mit historischen und literarge-
schichtlichen Anmerkungen. Leipzig 1872

Seiffert, Hans Werner: Ein empfindsamer Briefwechsel. In:
Beitrage zur Deutschen und Nordischen Literatur. Festgabe
fur Leopold Magon. Berlin 1958, S. 153-175

Sheldon, Ulrike und William: Im Geist der Empfindsamkeit.
Freundschaftsbriefe der Mosertochter Jenny von Voigts an
die Furstin Luise von Anhalt-Dessau 1780-1808. Osnabrick
1971

Trager, Christine (Hg.): Elisa von der Recke. Tagebucher und
Selbstzeugnisse. Miinchen 1984

[Unger, Friederike Helene]: Julchen Grinthal. Teil 1: 3. durchaus
veranderte Auflage 1798 (1. Auflage 1784), Teil 2: 1798.
Berlin

[Unger, Friederike Helene]: Albert und Albertine. Berlin 1804

[Unger, Friederike Helene]: Bekenntnisse einer schonen Seele.
Von ihr selbst geschrieben. Berlin 1806

[Wahl, Sophie Helmine]: Adolphine. Von der Verfasserinn der
Reise Emiliens nach Paris. Hohenzollern 1794

von Wobeser, Wilhelmine Karoline: Elisa oder das Weib wie es
seyn sollte. 4. Auflage. Leipzig 1799 Nachdruck Hildesheim,
Zurich, New York 1990

Sekundarliteratur

ADB = Allgemeine Deutsche Biographie, redigiert von Rochus
Freiherr von Liliencron. Minchen, Leipzig 1875ff.

Bodemann, Eduard: Julie Bondeli und ihr Freundeskreis. Hanno-
ver 1874

Bovenschen, Silvia: Die imaginierte Weiblichkeit. Exemplarische
Untersuchungen zu kulturgeschichtlichen und literarischen
Prasentationsformen des Weiblichen. Frankfurt/Main 1979

Burger, Christa: Dilettantism der Weiber. In: Christa Burger: Le-
ben Schreiben. Stuttgart 1990, S. 19-31

Campe, Johann Heinrich: Véaterlicher Rath fuir meine Tochter. 5.
Auflage, 1796. Braunschweig 1789

Cassirer, Ernst: Das Problem Jean-Jacques Rousseau. In: Archiv
fur Geschichte der Philosophie, 1932 Bd. XLI. Neudruck: Drei
Vorschldge, Rousseau zu lesen. Frankfurt/Main, 1989, S. 7-
78

DBI = Deutscher Biographischer Index, bearbeitet von Hans-Al-
bert Koch u.a., Minchen, u.a. 1986

Docker, Ulrike: Die Ordnung der birgerlichen Welt. Verhaltens-
ideale und soziale Praktiken im 19. Jahrhundert. Frank-
furt/Main, New York 1994

von Felden, Heide: “Oft irre ich mich in mir selbst”. Agnes von
Stolberg (1761-1788). In: Oldenburgerinnen. Texte und Bil-
der zur Geschichte. Oldenburg 1995, S. 186-223

von Felden, Heide: Marianne Ehrmann und die Bildung der
Frauen durch Schriften im ausgehenden 18. Jahrhundert. In:
Kleinau, Elke (Hg.): Frauen in padagogischen Berufen. Bad
Heilbrunn 19964, S. 39-55

von Felden, Heide: Entwiirfe von Frauen zur Bildung des weibli-
chen Geschlechts um 1800 in Deutschland. In: Busch, Frie-
drich (Hg.): Aspekte der Bildungsforschung. Oldenburg
1996b, S. 191-200

von Felden, Heide: Die Frauen und Rousseau. Die Rousseau-Re-
zeption zeitgendssischer Schriftstellerinnen in Deutschland.
Frankfurt/Main, New York 1997

Frevert, Ute (Hg.): Blrgerinnen und Burger. Geschlechterver-
haltnisse im 19. Jahrhundert. Géttingen 1988a

Frevert, Ute (1988b): Burgerliche Meisterdenker und das Ge-
schlechterverhaltnis. Konzepte, Erfahrungen, Visionen an
der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert. In: Ute Frevert,
19883, S. 17-48

Friedrichs, Elisabeth: Die deutschsprachigen Schriftstellerinnen
des 18. und 19. Jahrhunderts. Stuttgart 1981

Garbe, Christine: Sophie oder die heimliche Macht der Frauen.
Zur Konzeption des Weiblichen bei J.J. Rousseau. In: Breh-
mer u.a. (Hg.): Frauen in der Geschichte IV, Dusseldorf 1983,
S. 65-87

Garbe, Christine: Die ‘weibliche’ List im ‘mannlichen’ Text.
Stuttgart 1992

Goethe, Johann Wolfgang: Uber den Dilettantismus, Artemis-
Gedenkausgabe 1977, Bd. 14, S. 729-754

Grimminger, Rolf (Hg.): Deutsche Aufklarung bis zur Franzosi-
schen Revolution 1680-1789. 2. durchgesehene Auflage,
Miunchen 1984a

Grimminger, Rolf (1984b): Aufklarung, Absolutismus und bur-
gerliche Individuen. Uber den notwendigen Zusammenhang
von Literatur, Gesellschaft und Staat in der Geschichte des
18. Jahrhunderts. In: Rolf Grimminger 1984a, S. 15-99

Haller, Lilli (Hg.): Die Briefe von Julie Bondeli an Johann Georg
Zimmermann und Leonhard Usteri. Frauenfeld und Leipzig
1930

Halperin, Nathalie: Die deutschen Schriftstellerinnen in der
zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts. Quakenbrtick 1935

Hanstein, Adalbert, von: Die Frauen in der Geschichte des Deut-
schen Geisteslebens des 18. und 19. Jahrhunderts. Bd. 2,
Leipzig 1900

Hartung, Ernst: Jean Paul. Ein Lebensroman in Briefen. Eben-
hausen bei Minchen 1925

Herrmann, Ulrich (Hg.): “Die Bildung des Burgers”: die Formie-
rung der bargerlichen Gesellschaft und die Gebildeten im
18. Jahrhundert. Weinheim und Basel 1982

Jacobi, Juliane: “Wer ist Sophie?” In: Paddagogische Rundschau
44, Frankfurt/Main, Bern, New York, Paris 1990, S. 303-319

Jacoby, Karl: Amalia Holst, geb. von Justi, Hamburgs erste Frau-
enrechtlerin. Beitrage zur deutschen Literaturgeschichte des
18. Jahrhunderts. Hamburg 1911

Kammler, Eva: Zwischen Professionalisierung und Dilettantis-
mus. Romane und ihre Autorinnen um 1800. Opladen 1992

Klinger, Cornelia: Unzeitgemasses Pladoyer fur die Aufklarung.
In: Schaeffer-Hegel, Barbara (Hg.): Vater Staat und seine
Frauen. Pfaffenweiler 1990, S. 98-119

Kluckhohn, Paul: Die Auffassung der Liebe in der Literatur des
18. Jahrhunderts und in der deutschen Romantik. Tibingen
1966

Konersmann, Ralf: Seelenschonheit als Weiblichkeitsideal. Ver-
such, ein Missverstandnis aufzuklaren. In: Psychologie und
Geschichte, Jg. 5, Heft 1/2, Dezember. Leverkusen 1993, S.
94-109

Krull, Edith: Das Wirken der Frau im frihen deutschen Zeit-
schriftenwesen. Diss. Berlin 1939

Mounier, Jacques: La Réception de J.J. Rousseau en Allemagne
au XVllle siécle. In: Sauder/Schlobach (Hg.), 1985, S. 167-
181

Pataky, Sophie: Lexikon deutscher Frauen der Feder. Berlin 1898

Prokop, Ulrike: Die Konstruktion der idealen Frau. In: Feministi-
sche Studien 7. Jg., 1, 1989, S. 86-96

Rahm, Berta (Hg.): Amalia Holst: Uber die Bestimmung des Wei-
bes zur héhern Geistesbildung. Zurich 1985

Sauder, Gerhard: Empfindsamkeit. Bd. 1. Stuttgart 1974

Sauder, Gerhard/ Schlobach, Jochen (Hg.): Aufklarungen. Frank-
reich und Deutschland im 18. Jahrhundert. Heidelberg 1985

Schieth, Lydia: Nachwort zum Roman ‘Elisa oder das Weib wie
es sein sollte’ von Wilhelmine Karoline von Wobeser. Hildes-
heim, Zarich, New York 1990, S. 1-39

von Schindel, Carl Wilhelm Otto August: Die deutschen Schrift-
stellerinnen des 19. Jahrhunderts, Bde. 1-3 Leipzig 1823,
1825

Schmid, Pia: Rousseau Revisited. Geschlecht als Kategorie in der
Geschichte der Erziehung. In: Zeitschrift fir Padagogik, 38.
Jg., Nr. 6, 1992, S. 839-854

Staiger, Emil (Hg.): Der Briefwechsel zwischen Schiller und
Goethe, 2 Bde. Frankfurt/Main 1977

Starobinski, Jean: Rousseau. Eine Welt von Widerstanden.
Frankfurt/Main, Wien 1988

Steinbriigge, Lieselotte: Das moralische Geschlecht. Weinheim,
Basel 1987

Sussenberger, Claus: Rousseau im Urteil der deutschen Publizis-
tik bis zum Ende der Franzosischen Revolution. Bern, Frank-
furt/Main 1974

Touaillon, Christine: Der deutsche Frauenroman des 18. Jahr-
hunderts. Wien 1919. Faks. Druck: Bern, Frankfurt/Main, Las
Vegas 1979

Vierhaus, Rudolf: Kulturelles Leben im Zeitalter des Absolutis-
mus in Deutschland. In: Herrmann 1982, S. 11-37

NPBI Jg. 5 (1999), H. 1



	Jean-Jacques Rousseau: "Weiberhasser" und "Liebling des weiblichen Geschlechts"? : Zur Rousseau-Rezeption zeitgenössischer Frauen in Deutschland

