
Zeitschrift: Neue Pestalozzi Blätter : Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 5 (1999)

Heft: 2

Rubrik: Diskussion : Pädagogik - Bekenntnis oder Wissenschaft?

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Päda
TO

fssenscha
(Red.) In der vorangegangenen Nummer

(1/99) hat Fritz Osterwalder seine These dargelegt,

wonach die Pädagoik aus historischen

Gründen mehr Bekenntnis denn Wissenschaft

sei. Die Redaktion hat diese provokative These

einer Vertreterin und zwei Vertretern der

Disziplin zur Kommentierung vorgelegt: Heide

von Felden, Heinz-Elmar Tenorth und Michel

Soëtard.

Pädagogik: Bekenntnis und Wissenschaft
Zur "Architektur" des Aufsatzes
von Fritz Osterwalder

H Heide von Felden

ß Pädagogik - ein Bekenntnis', so lautet recht viel¬

deutig der Titel des Beitrages. Der Aufsatz will
provozieren, keine Frage, aber was genau soll ausgedrückt

werden? Wird die Behauptung aufgestellt,
Pädagogik sei nichts anderes als Bekenntnis, aktuell
und schon immer gewesen? Pädagogik habe also mit
Wissenschaft nichts zu tun, sondern beschäftige sich

allein mit Glaubenssätzen und nicht hinterfragten
Dogmen? Im Ernst kann es so nicht gemeint sein, denn
damit wäre der Pädagogik als Disziplin an Universitäten

jede Legitimation abgesprochen. Es geht - so schwäche

ich die Provokation einmal ab - um den
Wissenschaftscharakter bzw. um den Bekenntnischarakter der

Pädagogik, sowohl aktuell als auch in der Geschichte.

Der Untertitel 'Zur Architektur pädagogischer Diskurse

und ihrer Geschichte' bedient sich Begriffen der Diskursanalyse

und lässt auf eine aktuelle und historische

Auseinandersetzung mit der Konstruktion pädagogischer
Argumentationen schliessen. Die Frage ist also, wie die

Konstruktion von Diskursen der Pädagogik in Geschichte

und Gegenwart zu beschreiben und deuten ist.

Ein Blick auf die Architektur des Aufsatzes kann uns

belehren, wie Fritz Osterwalder diese Frage bearbeitet.
Osterwalder setzt den Beginn seiner Argumentation
mit Rousseau, dessen Erziehungsschrift 'Emile' er letztlich

einer "Bekenntnis-Pädagogik" zuordnet, die im

Gegensatz zum Empirismus der Enzyklopädisten stehe.

Für das 19. Jahrhundert stellt er den Diskurs der
Pädagogik als Bekenntnis zu pädagogischen Persönlichkeiten

dar, die mit einer Kanongeschichtsschreibung der

Kontinuität und zeitlosen Wahrheit (vgl. S. 25) gepaart
sei. Diese Auffassung würde durch Vertreter der
geisteswissenschaftlichen Pädagogik im 20. Jahrhundert

wie Nohl und Spranger tradiert, die die Pädagogik als

Ersatztheologie in überhistorischer Bedeutung (Nohl, S.

25) und als Wertwissenschaft, deren Werte absolute

Gültigkeit beanspruchten (Spranger, S. 27), ansähen.
Für Osterwalder besteht ein Zusammenhang zwischen
den Enzyklopädisten (versus Rousseau), Weber (versus

Spranger) und historischer und empirischer pädagogischer

Forschung der letzten Jahrzehnte, die er als

Alternative formuliert, aber gegenüber dem Bekenntnischarakter

der Pädagogik als bescheidener deklariert (S. 27).
Osterwalder also unternimmt den Versuch, die These

zu belegen, dass pädagogische Diskurse seit der Mitte

des 18. Jahrhunderts bis heute im Wesentlichen
Bekenntnischarakter hätten. Dabei zeichnet er eine

gerade Linie vom 18. Jahrhundert in die Gegenwart (S.

27) und leitet anhand seiner Beispiele polarisierte
Positionen ab. Dieses Vorgehen führt meiner Meinung
nach zu Vereinfachungen und unhistorischen
Verallgemeinerungen, die der Auseinandersetzung mit dem
Thema Wissenschafts- bzw. Bekenntnischarakter der

Pädagogik eher hinderlich sind. Ich gehe im Folgenden
zuerst auf die Frage ein, was eine Analyse der Architektur

pädagogischer Diskurse erwarten liesse und dann
auf die Frage, inwiefern Erkenntnisse durch dualistische

Polarisierungen von Positionen verschüttet werden
können1.

Den überwiegenden Teil des Aufsatzes nimmt eine

Darstellung Rousseaus ein, dessen Argumentation als

Verbindung von "Confessions" und dem Glaubensbekenntnis

des Savoyardischen Vikars aus dem 'Emile'
gelesen wird, der mithin als Verkünder einer "Bekenntnis-
Rhetorik" erscheint. Nun unternimmt Osterwalder aber

nicht den Versuch, den Stellenwert der Rousseauschen

Argumentation für die Rezeption in der Pädagogik zu

explizieren, sondern Rousseau wird ausschliesslich in

seiner Argumentation vorgeführt; er steht also quasi als

Beleg für den gesamten pädagogischen Diskurs. Rousseau

fungiert als eine Art "Säulenheiliger", dessen

Stellenwert in der pädagogischen Rezeption keiner Ein-

18 NPBI Jg. 5 (1999), H. 2



Ordnung bedarf. Das, was in der folgenden Argumentation

an von Raumers 'Geschichte grosser Pädagogen'
(S. 24) und den Bekenntnissen zu ihnen kritisiert wird,
hat sich an der Vorführung Rousseaus als "grossem
Pädagogen" bereits eingeschlichen. Osterwalder
verbleibt in diesem Zusammenhang in der traditionellen

Ideengeschichte, analysiert zwar die Architektur des

Rousseauschen Diskurses, nicht aber den Stellenwert
dieses Diskurses für die Pädagogik. Denn selbst wenn
Rousseau teilweise eine Bekenntnis-Pädagogik vertritt,
so heisst das noch nicht, dass diese Argumentation für
den Diskurs der Pädagogik zentral ist, geschweige
denn ein Beleg für ihren fehlenden Wissenschaftscharakter.

Für das 19. Jahrhundert betritt Osterwalder die Ebene

der Rezeptionsgeschichte der Pädagogik, indem die

Darstellung der Pädagogik im Werk von Raumers

beleuchtet wird. Hier kritisiert er die Festlegung eines

Kanons, der "im Sinne der theologisch-kirchlichen
Dogmatik [...] durch eingeschränkte historische

Erforschung der ohne jeglichen Kontext betrachteten
Heiligenvita laufend reproduziert wird" (S. 25). Hier ist nach

meiner Auffassung durchaus die Architektur des

pädagogischen Diskurses analysiert und die Kritik
unhistorischer Erforschung und unreflektierter Bekenntnisse

gerechtfertigt.
Dann aber werden Nohl und Spranger als Vertreter

der geisteswissenschaftlichen Pädagogik wiederum als

Personen in ihren Argumentationen betrachtet, nicht
aber in der Bedeutung ihres Werkes für den Diskurs der

Pädagogik. Wieder fällt die Orientierung an pädagogischen

Persönlichkeiten auf, und die Frage stellt sich, ob

nicht die gewählten Blickrichtungen auf unhistorische,
unreflektierte Argumentationen spätestens im 20.

Jahrhundert eher zufällig als systematisch sind. Auch

eine Reihe 'Die Pädagogik der Gegenwart in

Selbstdarstellungen' (vgl. S. 26) lässt vom Sujet her durchaus

Bekenntnisse erwarten. Wieweit ein solches Denken für
die Pädagogik seit dem 18. Jahrhundert typisch ist,

könnte sich erst durch eine stärkere Einbindung in

verschiedene pädagogische Diskurse und durch eine
systematische Analyse der Architektur von Diskursen (vgl.

Foucault 1974) erweisen. Schliesslich formuliert eine

Aussage wie: "Pädagogische Diskurse, die heute um
Bekenntnisse aufgebaut werden, dürften in Beliebigkeit

in nichts hinter historischen Vorläufern zurückstehen"

(S. 26). Allgemeinheiten, die zwar wahr sein

mögen, aber aufgrund ihrer Unkonkretheit nicht
überprüfbar sind. Die Aussagen Osterwalders zur Gegenwart

beschränken sich im Wesentlichen auf Andeutungen.

So führt er Spranger mit seiner Vorstellung von

"Magie" für die Zeit nach 1945 an und behauptet,
historische und empirische pädagogische Forschung der

letzten Jahrzehnte sei gegenüber dem Bekenntnischarakter

der Pädagogik "bescheidener geblieben" (S. 27).

Wenn das Thema Bekenntnischarakter oder
Wissenschaftscharakter der Pädagogik ist, dann ist die Frage,

warum der Aufsatz sehr lange bei Rousseau und den

Enzyklopädisten verweilt, die sich gerade nicht mit dem

Wissenschaftscharakter der Pädagogik als Einzelwissenschaft

beschäftigt haben. Der Diskurs über den Wis¬

senschaftscharakter von Einzelwissenschaften setzt ja

erst im ausgehenden 18. Jahrhundert ein (vgl. Lepenies

1976). Rousseau und die Enzyklopädisten können in

diesem Sinn eher als Vorläufer bezeichnet werden. Und

es ist die Frage, warum beim Thema Wissenschaftscharakter

der Pädagogik nicht mehr auf die aktuelle Zeit

seit den 1970er Jahren eingegangen wird, da in dieser

Zeit das Thema in der Pädagogik diskutiert wurde (vgl.
Blankertz 1982, Oelkers 1991) und sich die
Erziehungswissenschaft an deutschen Universitäten etablierte.

Das bedeutet nicht, dass Osterwalders Warnung vor
einer zu weitgehenden Bekenntnis-Pädagogik, wenn er
sie auch für die Gegenwart meint, falsch wäre. Auch
ich bin der Auffassung, dass die Pädagogik nach wie

vor in weiten Bereichen als Bekenntnisfach betrieben

wird im Sinne der Übertragung pädagogischer Ideen,

ohne historische oder gesellschaftliche Kontexte genügend

zu berücksichtigen bzw. ohne die Prämissen

bestimmter pädagogischer Ideen genügend zu reflektieren

(Beispiel: Montessoripädagogik, Waldorfpädagogik).

Doch in Osterwalders Aufsatz fehlt die

Auseinandersetzung mit der Gegenwart, die dann erforderlich

wäre, wenn die Überschrift 'Pädagogik - ein Bekenntnis'

in toto für die Gegenwart gelten sollte.

Als weitere Ebene der Architektur des Aufsatzes
lässt sich die vorgenommene Polarisierung der Positionen

kennzeichnen. Zwar ist eine Zuspitzung von
Argumentationen manchmal durchaus hilfreich, aber die

einfache Polarisierung ist insofern ein Problem, als sie

auch Lösungsmöglichkeiten verhindert. Osterwalder
fasst zusammen: "Die Alternative, die die französischen

Enzyklopädisten zu Rousseaus Bekenntnispädagogik

formulierten und die implizit Weber zu Spranger
einforderte und in deren Sinne in den letzten Jahrzehnten

sich eine breite historische und empirische pädagogische

Forschung entwickelte, ist demgegenüber [den
Bekenntnissen in religiöser christlicher Tradition, HvF]

bescheidener geblieben" (S. 27). Osterwalder behauptet

damit, dass die Enzyklopädisten die Vorläufer der

Wissenschaftsauffassung Webers und heutiger historischer

und empirischer Forschung seien, und er behauptet,

dass die Linie der Bekenntnistradition durch Rousseau

und durch die "unwissenschaftliche", Werte
einbeziehende Position Sprangers präsentiert werde
und heute überhand habe.

Diese Strukturierung ergibt nur durch ihre Vereinfachung

und Übertreibung einen Erkenntnisgewinn für
die These "Pädagogik - ein Bekenntnis". Erstens sind

sowohl Rousseau als auch die Enzyklopädisten sowohl

theologieverbunden als auch Vorläufer von
wissenschaftlichen Diskursen. Zweitens kann Wissenschaft
nicht auf "objektivierende Wenn-Dann und Dass-Weil-

Aussagen" (S. 26) reduziert werden, und der Einbezug

von Werten in die wissenschaftliche Forschung ist eine

Diskussion, die nicht neu ist (vgl. Blankertz 1979) und

aktuell weiterhin geführt wird (vgl. Lepenies 1997).

Drittens würde ich nicht behaupten, dass die heutige
wissenschaftliche Forschung in der Erziehungswissenschaft

gegenüber dem pädagogischen Bekenntnischarakter

bescheiden sei.

Rousseau strikt gegen die Enzyklopädisten zu stel-

NPBIJg. 5 (1999), H. 2



len, reduziert beide Seiten auf wenige Aspekte und

wird dem Entwicklungsaspekt in deren Auseinandersetzung

nicht gerecht. Rousseau liefert für verschiedene

Rhetoriken Belege (vgl. Starobinski 1988, S. 403)
und widersetzt sich aufgrund seiner Mehrdeutigkeit
meistens der Zuordnung zu einer Seite, was von
Osterwalder durchaus zugegeben wird, indem er die ersten
drei Bücher des 'Emile' sich mit dem "Empirismus der

Encyklopädisten vertragen" (S. 22) lässt. Auch die

Enzyklopädisten als Aufklärer sind nicht nur Empiriker
und nicht allein direkte Vorläufer von Wissenschaftlichkeit

(welcher?), sondern tradieren ebenso theologische
Inhalte. Sie argumentieren zwar antitheologisch, doch

was beispielsweise Reichardt(1998) an christlichen, vor
allem katholischen Quellen der aufklärerischen Licht-

metaphorik zusammenträgt, lässt auf den Bezug zu

theologischen Denkformen und Symbolisierungen
gerade in Abgrenzung von ihnen schliessen. Reichardt

spricht von einem "Heiligkeitstransfer vom Katholizismus

zur Aufklärung" (Reichardt 1998, S. 100). Um also

Rousseau zum Bekenntnispädagogen zu machen,
bedarf es der Anstrengung, ihn als Empiriker und als

Aufklärer usw. nicht zur Kenntnis zu nehmen. Die

Enzyklopädisten zu "reinen" Wissenschaftlern zu machen,

vernachlässigt deren auch vorhandenen theologischen
Charakter.

Warum die Anstrengung der Polarisierung? Warum
sollen beide Seiten nicht in ihrer Vieldeutigkeit, die die

verschiedenen Diskurse ihrer Zeit präsentiert, belassen

werden? Für den Bekenntnis- bzw. Wissenschaftscharakter

der Pädagogik ist damit kaum ein Argument
vorgebracht, denn wenn weder Rousseau nur eine

Bekenntnispädagogik vertritt, noch die Enzyklopädisten

nur die empirische Wissenschaft, geht es immer schon

um die Verbindung von Werten und Wissenschaft.

Zentral für die Auseinandersetzung mit der Frage
des Bekenntnis- oder Wissenschaftscharakters der

Pädagogik ist der zugrundegelegte Wissenschaftsbegriff.

Der Wissenschaftsbegriff Osterwalders tritt nicht
deutlich zutage, sondern lässt sich vor allem aus der

Kritik an der Bekenntnis-Pädagogik ableiten.
Osterwalder kritisiert unhistorische, überzeitliche

Bestimmungen der Pädagogik (S. 25), eine inhaltlich nicht

hinterfragte und laufend reproduzierte Beliebigkeit der

Kanonbildung (ebd.), empirisch unüberprüfte Aussagen

(S. 26) und die Einbeziehung von Werten mit
absoluter Gültigkeit (S. 27). Er spricht sich für Aussagen
über Voraussetzungen, Grenzen und Folgen von
Präferenzen und Interessen aus und schlägt sich auf die Seite

Webers, der "objektivierende Wenn-Dann oder

Dass-Weil-Aussagen" sowie eine Enthaltung von
Werturteilen gefordert hatte (S. 26). Gegen einen "Grossteil

der gegenwärtig lehrenden und schreibenden Pädagogen"

polemisiert Osterwalder mit Hinweis auf deren

"angeblich anti-positivistische[] Richtung", die mit
"emanzipatorischer Pädagogik umschrieben wurde"
(S. 26f.).

Eine genauere Bestimmung seines Wissenschaftsbegriffs

wäre sinnvoll gewesen, um die Bekenntnis-

Pädagogik konturierter dagegen abgrenzen zu

können. So ist nicht ganz klar, wie wertfrei die Wissen¬

schaft für Osterwalder sein muss, denn einerseits
erwähnt er Gültigkeitsaussagen, andererseits bezieht er
sich auf objektivierende, wertfreie empirisch-quantitative

Forschung und setzt sich ab gegen die Kritik der
Kritischen Theorie, die den Kritischen Rationalismus mit
dem Verdikt des Positivismus belegt hatte (vgl. Adorno
1979). Heutige historische und empirische Forschung
in einem Atemzug mit dem Empirismus der Enzyklopädisten

und Webers Forderungen nach objektivierenden
Wenn-Dann oder Dass-Weil Aussagen zu nennen, wird
den Unterschieden in der heutigen quantitativen und

qualitativen empirischen Forschung nicht gerecht,
verkennt die Wissenschaftlichkeit hermeneutischer und

qualitativer Forschung und damit die Frage, wie wertfrei

eine Forschung sein kann bzw. wie normativ jede
Wissenschaft ist, ob sie will oder nicht. Das, was
Osterwalder an Allgemeingültigkeit, Überzeitlichkeit und
Unhistorizität kritisiert und das, was er an Gültigkeitsaussagen

über Voraussetzungen, Grenzen und Folgen
aufzählt und dem ich sehr zustimme, wird dabei mitgedacht.

Das heisst, in einer Wissenschaft, die auch Werte

einbezieht, geht es nicht um Glaubensbekenntnisse,
sondern um intersubjektiv nachvollziehbare Argumentationen

und Forschungen, die mit kontrolliert
eingesetzten und reflektiert ausgewiesenen Methoden zu
Erkenntnissen gelangt.

Wenn aber eine absolute Wertfreiheit von Wissenschaft

gar nicht das Thema ist, ist die nahegelegte
Polarität von wertfreier Wissenschaft versus normativem
Bekenntnis zu einfach. Vielmehr geht es um die

Entwicklung eines Wissenschaftsbegriffs, der nicht allein

die Erziehungswissenschaft mit einem soziologischen
Wissenschaftsverständnis als Analyse gesellschaftlicher
Wirklichkeit in den Blick nimmt, sondern auch den
ethischen Charakter und das Theorie-Praxis-Verhältnis der

Pädagogik reflektiert. In diesem Zusammenhang müss-

te der Wissenschaftscharakter der Pädagogik
weiterentwickelt und der Bekenntnischarakter der Pädagogik

abgebaut werden. Ein Blick auf die wissenschaftliche

Forschung in der Pädagogik der letzten Jahrzehnte

stimmt mich dabei im Gegensatz zu Fritz Osterwalder
durchaus optimistisch (vgl. Krüger 1998).

Fritz Osterwalder gebührt das Verdienst, in einer

Zeit, in der die Pädagogik wieder einmal über ihren

Wissenschaftscharakter nachdenkt und als universitäre

Disziplin in diesem Zusammenhang u.a. eine

professionspolitische Konferenz im Februar 1999 in Dortmund

durchgeführt hat, die Kritik an dem - nach wie vor
vorhandenen - Bekenntnischarakter der Pädagogik
ausgesprochen zu haben. Pädagogik zeige sich, so

interpretiere ich die Auffassung Osterwalders, als

Verkündigung von Bekenntnissen auch in der heutigen
Zeit und verstehe sich nicht vorrangig als Feld

wissenschaftlicher Forschung. Diese Warnung ernstzunehmen,

halte ich für ein wichtiges Anliegen.

1 Ich danke meiner Kollegin Birgitt Werner für ihre wichtigen
Flinweise.

Literatur
Adorno, Theodor W. u.a.: Der Positivismusstreit in der deut¬

schen Soziologie. Darmstadt und Neuwied 1979

NPBI Jg. S (1999), H. 2



Blankertz, Herwig: Pädagogische Theorie und erzieherische Pra¬

xis im Spiegel des Verhältnisses von Wissenschaftstheorie
und Wissenschaftspraxis. In: Vierteljahrsschrift für
wissenschaftliche Pädagogik, 55. Jg. 1979, S. 385-398

Blankertz, Herwig: Die Geschichte der Pädagogik. Von der Auf¬
klärung bis zur Gegenwart. Wetzlar 1982

Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Frankfurt/Main 1974
Krüger, Heinz-Hermann: Einführung in Theorien und Methoden

der Erziehungswissenschaft. Opladen 1997
Lepenies, Wolf: Das Ende der Naturgeschichte. Wandel kulturel¬

ler Selbstverständlichkeiten in den Wissenschaften des 18.
und 19. Jahrhunderts. München 1976

Lepenies, Wolf: Benimm und Erkenntnis. Über die notwendige
Rückkehr der Werte in die Wissenschaften. Die
Sozialwissenschaften nach dem Ende der Geschichte. Zwei Vorträge.
Frankfurt/Main 1997

Oelkers, Jürgen: Theorien der Erziehung - Erziehung als histori¬
sches und aktuelles Problem. In: Leo Roth (Hrsg.): Pädagogik.

Handbuch für Studium und Praxis. München 1991, S.

230-240
Reichardt, Rolf: Lumières versus Ténèbres: Politisierung und Vi¬

sualisierung aufklärerischer Schlüsselwörter in Frankreich
vom XVII. zum XIX. Jahrhundert. In: Rolf Reichardt (Hrsg.):
Aufklärung und historische Semantik. Interdisziplinäre
Beiträge zur westeuropäischen Kulturgeschichte. (Zeitschrift
für historische Forschung, Beiheft 21), Berlin 1998, S. SS-

HO
Rousseau, Jean-Jacques (1762): Emile oder Von der Erziehung.

Winkler-Ausgabe, Bd. 3, München 1979
Rousseau, Jean-Jacques (1780/1782 und 1787): Die Bekennt¬

nisse. Winkler-Ausgabe, Bd. 2, München 1978, S. 7-646
Starobinski, Jean: Rousseau. Eine Welt von Widerständen.

Frankfurt/Main, Wien 1988

Rettungslos der Religion verfallen?
Fritz Osterwalder als Propagandist
säkularer Pädagogik

Heinz-Elmar Tenorth

Zweifellos,
das pädagogische Denken (zumindest

in der Rousseau-Tradition und in Deutschland) ist

voll von Metaphern und Bildern, Annahmen und

Erwartungen, die das Fortwirken einer religiösen
Semantik und theologischer Denkweisen belegen. Man
wird Fritz Osterwalder dafür loben, dass er uns -
gemeinsam mit anderen1 - seit langem immer neu über
diese Traditionslinie kritisch aufklärt.2 Inzwischen fühle
zumindest ich mich gut, ja hinreichend belehrt, nicht

nur über den Ursprung solcher Traditionen im 17. und
18. Jahrhundert (wo vermeintlich der selbstbestimmte

Gang der Pädagogik als Wissenschaft seinen Anfang
nahm), sondern auch über das fatale Fortwirken bis ins

20. Jahrhundert (wo die autonome Pädagogik doch ihre

grossen Triumphe zu datieren pflegt).
Aber was sagt die "Kontinuität" einer solchen

"Bekenntnis-Pädagogik" (S. 23) wirklich aus über den

"Wissenschaftscharakter der Pädagogik", dem Thema

also, mit dem die Redaktion der 'Neuen Pestalozzi-Blätter'

Osterwalders Analysen in ihrem Editorial

verknüpft? Gelingt es Osterwalder tatsächlich, über die

Rekonstruktion der bekenntnishaften Form in der
"Architektur pädagogischer Diskurse und ihrer Geschichte"

und über den Nachweis für den "Kanon der
bekehrten und zu bekehrenden Pädagogen" (S. 24) auch

ein systematisches Problem der Pädagogik als Wissenschaft

aufzuzeigen? Kann er sogar den "gegenüber
allen anderen Wissenschaften und Diskursen" (S. 25)

speziellen und zugleich besonders problematischen
Status der Erziehungswissenschaft demonstrieren?

Man hört schon meine Skepsis, und sie hat mehrere

Wurzeln: Zwar wird niemand einem so gelehrten Kollegen

wie Fritz Osterwalder bestreiten wollen, dass er eine

Fülle zutreffender Belege für seine These beibringt,
aber angesichts des heroischen Kampfes, den er

kämpft, habe ich mich gelegentlich gefragt, ob er wirklich

allen Windmühlen aus dem Weg geht, und nicht

doch gelegentlich Türen einrennt, die weit offenstehen?

Argumentiert er deshalb nicht auch zum -
unverdienten - Schutz der Türen, an denen man jetzt doch
eher rütteln sollte? Das Grundübel scheint mir zu sein,
dass er - selbst einer ideengeschichtlichen Mode
folgend - den Diskursbegriff überstrapaziert, zwischen

"Pädagogik" und ihrer Form und einer distanziert-be-
obachtenden Erziehungswissenschaft und deren Logik
nicht unterscheidet und deshalb an Fronten kämpft,
die kaum noch Verteidiger haben. Bei Herman Nohl eine

"Ersatztheologie" (S. 25) zu diagnostizieren, das

überrascht mich nicht mehr, schon weil Nohl die

Selbstbeschreibung seiner Denkform bzw. die der "Pädagogik"

als "Dogmatik" überhaupt nicht leugnet.3 Aber
diese Denkform zuerst an der "Kunde" festzumachen
und sie allein analog zur theologischen "Verkündigung"

zu lesen, das verkennt schon den pädagogischen

Versuch einer Autonomisierung der Wissensform,

wie er in pragmatischer Absicht, als Konstruktion
eines handlungsbezogen-operativen und nicht primär
eines erlösungsbezogenen Wissens, unternommen
wird. Indem Osterwalder weder die Differenz von
"Pädagogik" und "Erziehungswissenschaft" noch die

Unterscheidungen innerhalb des als Pädagogik
deklarierten Wissens nachvollzieht, bleibt meines Erachtens

der systematische Ertrag seiner historisierenden Kritik
und der historische Nutzen seiner Rekonstruktionsar-
beit unterentwickelt.

Dafür entschädigt auch nicht seine "Schlusspointe",
in der Osterwalder noch einmal an einen Kampf erinnert,

den Eduard Spranger-theoretisch und methodologisch

- schon vor mehr als 70 Jahren gegen Max Weber

verloren hat. Sprangers Nachwirken ist nämlich
nicht damit erklärt, dass man die alte Opposition von
"Wertwissenschaft" vs. "Wissenschaft objektivierender

Aussagen" (S. 26f.) wiederholt. Die Frage ist
vielmehr, aus welchen Gründen ein Wissen in der

"Pädagogik" Konjunktur hat, dass selbst in der
Erziehungswissenschaft niemand mehr mit guten Gründen
als "Wissenschaft" verteidigen kann. Wenn
Osterwalder meint, noch einmal daran erinnern zu müssen,
dass Pädagogik als spezifische "Parteienwissenschaft"
(S. 27) wissenschaftstheoretisch nicht zu begründen ist,

NPBI Jg. 5(1999), H. 2



dann kann er kaum Widerspruch ernten (nachdem
selbst die einschlägigen marxistischen Argumente seit

1990 nicht mehr öffentlich vorgetragen werden). Aber
das ist ein leichter Sieg und er kann die "Pädagogik"
als eigene, von Wissenschaft unterschiedene Wissensform

doch kaum stören.
Das systematische Problem, das ich den knappen

Schlussbemerkungen Osterwalders unterstelle (schon

deshalb, weil es mich selbst interessiert), ist doch nicht

wissenschaftstheoretisch, sondern steht in einem ganz
andern Zusammenhang: Kann es, so würde ich fragen,
eine "Pädagogik" geben, die als handlungsbezogene,

operativ ambitionierte, an Orientierung der pädagogischen

Akteure interessierte Wissensform auftritt und

dabei vollständig, jedenfalls in ihren wesentlichen Teilen

säkular konstruiert ist, also verweltlicht, ohne den

Spuren der religiös-theologischen Tradition einen Tribut

zu entrichten, der für ihre eigenen Ansprüche
problematisch ist? Gibt es, mit anderen Worten, eine säkulare

Pädagogik, eine Pädagogik ohne Religion?

Gelegentlich wird das stark bezweifelt, nicht nur von

Religionspädagogen, aber diesem Zweifel muss man
nicht unbegrenzten Kredit einräumen. Gewiss haben

wir in der jüngsten Vergangenheit gelernt, dass die
Versuche der Konstruktion des "Neuen Menschen"

rettungslos in die "säkulare Religionsgeschichte der
Moderne" verstrickt sind.4 Unverkennbar ist auch, dass die

Machtphantasien und Beherrschungspraktiken der
modernen Diktaturen am ehesten verstanden werden,

wenn man sie im Kontext politischer Religionen liest.5

Aber solche Argumente zu Genese, Tradition und Funktion

religiöser Denkformen besagen nicht, dass es

historisch und sozial dazu keine Alternative gäbe, selbst

dann nicht, wenn man an Erziehung denkt.

Optimistisch stimmt mich schon, dass es - theoretisch

- in den Sozialwissenschaften gelingt oder zumindest

diskutierbar ist, die alte theologische Metaphorik
der "Selbsterzeugung" und damit auch die theoretische

Inspiration des Bildungsbegriffs materialistisch

und vollständig innerweltlich zu rekonstruieren. Ich

würde zumindest die Karriere des Begriffs der "Auto-
poiesis"6 so lesen, wenigstens so lange, als er nicht den

Theologen in die Hände fällt, die ihn angesichts ihrer

eigenen Analyseschwächen metaphorisch und in ihrer
Praxis legitimatorisch nutzen (aber dagegen, gegen solche

Kategorienfehler, ist keine Theorie gefeit, ohne
dass sie deswegen schon "theologisch" oder "religiös"
würde). Säkular, und ohne Bezug auf Erlösung oder

Eschatologie, ist auch eine Theorie vorstellbar, die

Geschichte analysiert. Das gelingt in evolutionstheoretischen

Argumenten, in solchen also, die weder
teleologisch noch historizistisch analysieren, sondern
Geschichte als "Prozess" evolutionstheoretisch verstehen7

(auch wenn ich weiss, dass der Begriff der Evolution

wieder den Menschheitsbeglückern und Sozialdarwinisten

in die Hände fallen kann, die den theoretischen

Sinn der Kategorie verkehren).
Wenn also säkulare Denkweisen in der Theorie heute

durchaus verfügbar sind und auch genutzt werden

können, kann man auf solchen Kategorien auch eine

Pädagogik als innerweltliche Dogmatik bauen, ein Wis¬

sen also, das das Handeln zuverlässig auf Erziehung
abstützt, ohne auf "Erziehungserlösung" (S. 26) zu
setzen? Für Pädagogen, die traditionell in ihrer Reflexion

und anscheinend funktional bekräftigt durch die

Anforderungen und die professionellen Notbehelfe, die

das Geschäft alltäglich erzwingt, auf Gewissheiten
fixiert sind, auf Einheitsformeln und den Primat des

Normativen, scheint dies kaum vorstellbar. Eine Pädagogik
der Evolution droht nach ihrem Urteil in Zufälligkeit,
Skepsis und Beliebigkeit zu münden, und eine Pädagogik

der Autopoiesis in der Abschaffung der professionellen

Erziehung zugunsten von Lernen und Entwicklung.

Gegen beide Entwicklungsmuster wird der

geballte Fundus der Argumente von "Erziehungsbedürftigkeit"

und "Hilfe zur Mündigkeit" mobilisiert,
mit der die Pädagogik sich traditionell rechtfertigt, im

Vertrauen auf die Humanwissenschaften, die solche

normativen und theoretisch-technologischen Optionen
vermeintlich anthropologisch verbürgen.

Aber die Humanwissenschaften kommen der

Pädagogik hier nicht zur Hilfe, es sei denn um den

Preis, sich selbst den praktischen Imperativen anzu-
schliessen und ihrem theologischen Erbe statt der

ernüchternden Empirie zu vertrauen. Diese Empirie aber

legitimiert nur noch "historische" Einsichten, eine

hypothetische Anthropologie, nicht mehr
weltbildverbürgende Annahmen. Sucht man wirklich
"Anthropologie", also die Ergebnisse und Fragestellungen der

Humanwissenschaften, dann regieren erneut Zufall,
Vielfalt und Skepsis statt Einheit, Eindeutigkeit und

Notwendigkeit. Ist deshalb die pädagogisch so naheliegende

Option für die Wissensform der Verlässlichkeit
und Erlösung also unvermeidbar, pragmatisch erzwungen,

obwohl und weil sie theoretisch entwertet ist?

Osterwalder diskutiert diese systematische Frage

nicht, aber sie wird ihm nicht fremd sein. Die Modi des

Umgangs mit Ungewissheit (die man ja auch
professionstheoretisch diskutieren und durchaus säkular
bearbeiten könnte), hat er selbst am Beispiel der Politik

diskutiert, und dann mit anderen als nur politisch-theologischen

oder totalitären Lösungen. Die andere
thematische und theoretische Tradition, an die ich

Osterwalder deshalb erinnern will, ist die des Liberalismus.

Zwar hat er auch für die politischen Fragen zeigen können,

dass sich - in Deutschland vor allem - die
obrigkeitliche Bevormundung und ihre staatsfixierte
Legitimation mit den Denkformen der Religion schmücken

und eine säkularisierte Theologie zum Prinzip des

Handelns zu machen suchen8, aber politisch ist eine solche

Denkweise weder theoretisch noch praktisch alternativenlos.

Osterwalder selbst offeriert im radikalen Liberalismus

eine solche Alternative (z.B. bei Hans Kelsen).

Analog muss man daher die Frage aufwerfen, ob es

nicht auch eine radikal-liberale Pädagogik geben kann.

Selbstverständlich ist diese Frage rhetorisch; denn von
John Stuart Mill bis zu Bertrand Russell sind die Grundzüge

einer solchen liberalen Pädagogik heute schon

ausgearbeitet (und nicht nur dort). Sie kommt sowohl
ohne Vollendungszuschreibungen als auch ohne

Erlösungsambitionen aus, und sie kann die Differenz von

Handlungs- und Beobachterwissen ohne Verrenkungen

NPBI Jg. S (1999), H. 2



in ihren praktischen Argumentehaushalt aufnehmen,
sich also von Theorie und Forschung belehren lassen,

ohne ihre Reflexion selbst zur Wissenschaft umzuformen

(ja diese Theorie ist im Wesentlichen von solchen

Unterscheidungen aus entwickelt worden). Es besteht
also überhaupt kein Grund, dem diagnostischen
Skeptizismus zu verfallen, dem Osterwalder angesichts einiger

Muster der deutschen Pädagogik anscheinend

erlegen ist. Es gibt auch keinen Grund, im Ton des

Predigers gegen die bösen Mächte der religiösen Denkform

in der Pädagogik ins Felde zu ziehen. Das Argument,

das man bekämpfen will, kehrt sonst in fataler
Weise in der eigenen Attacke wieder, zum Schaden

ihrer Überzeugungskraft. Reicht es nicht aus, in der
kritischen Distanz, gelegentlich vielleicht sogar amüsiert
oder ironisch, zu konstatieren, was als Fallstrick

offenkundig ist, ohne deshalb als Problem unvermeidlich
oder ausweglos zu sein? Bekenntnisse sind nicht
erforderlich, wenn man die Propaganda der Pädagogik
analysiert, aber auch nicht zwingend, wenn man Entwürfe
der Erziehung reflexiv und praktisch begleitet. Am
"gesunden Dogmatismus" kommt aber selbst der radikal
liberale Pädagoge nicht vorbei, will er in der Praxis seiner

Erziehung seinen Liberalismus nicht jedem
hergelaufenen Einwand zum Opfer bringen.

1 Auch hier, nicht nur im Kampf gegen die Pestalozzi-Rezepti¬
on, ist Jürgen Oelkers sein Mitstreiter, vgl. z.B. ders.: Vollendung:

Theologische Spuren im pädagogischen Denken. In:

Niklas Luhmann/Karl-Eberhard Schorr (Hrsg.): Zwischen
Anfang und Ende. Fragen an die Pädagogik. Frankfurt a.M.
1990, S. 24-72.

2 Gewichtig vor allem für den religiösen Ursprung des Bil¬

dungsdenkens (neben den protestantischen Wurzeln in

Deutschland) Fritz Osterwalder: Die pädagogischen Konzepte
des Jansenismus im ausgehenden 17. Jahrhundert und ihre

Begründung. In: Jahrbuch für historische Bildungsforschung

2(1995), S. 59-84.
3 Hinweise auf diese Tradition bei Heinz-Elmar Tenorth: Dog-

matik als Wissenschaft - Überlegungen zum Status und zur
Funktionsweise pädagogischer Argumente. In: Dirk Baecker
(u.a.) (Hrsg.): Theorie als Passion. Frankfurt a.M. 1987, S.

694-719.
4 Gottfried Küenzlen: Der Neue Mensch. Eine Untersuchung

zur säkularen Religionsgeschichte der Moderne. München
1994.

5 Besonders aufschlussreich (wenn man nicht auf die alten Ar¬

beiten von Jacob Talmon zurückgreifen will) jetzt Hans Maier

(Hrsg.): "Totalitarismus" und "Politische Religionen".
Konzepte des Diktaturvergleichs. Paderborn (usw.) 1996.

6 Als Gewährsmann muss man im Übrigen nicht allein Niklas
Luhmann bemühen, denn autopoietische Annahmen sind
als kategoriale Struktur sozialwissenschaftlicher Theoriearbeit

erheblich älter, vgl. Werner Flach: Grundzüge der Ideenlehre.

Die Themen der Selbstgestaltung des Menschen und
seiner Welt, der Kultur. Würzburg 1997.

7 Man lasse sich inspirieren von Karl Popper: Das Elend des
Historizismus. Tübingen 3. Aufl. 1971, oder von Norbert
Elias: Zur Grundlegung einer Theorie sozialer Prozesse. In:

Zeitschrift für Soziologie 6(1977), S. 127-149.
8 Fritz Osterwalder: Demokratie in den Konzepten der deut¬

schen Reformpädagogik. In: Winfried Böhm/Jürgen Oelkers
(Hrsg.): Reformpädagogik kontrovers. Würzburg 1995, S.

139-174.

Zur Pädagogik als Bekenntnis
Man sollte das Kind nicht mit dem
Bade ausschütten

Michel Soëtard

Osterwalders
persönliches Bekenntnis zur These,

dass die Pädagogik ihren wissenschaftlichen
Charakter einbüsst, wenn sie sich in der Nachfolge

von Rousseau in ein vom christlichen Glauben

inspiriertes Bekenntnis auflöst, scheint mir aus Sorge um
einheitliche, geschlossene und auf sich selbst bezogene
Wissenschaftlichkeit den paradoxalen Status des

pädagogischen Wissens zu verkennen. Eine aufmerksamere

Lektüre des 'Emile' würde erkennen lassen, dass

Rousseau schon im Vorwort ein positives Studium des

Kindes ("on ne connaît point l'enfance ...", "je crois

avoir bien vu le sujet sur lequel on doit opérer ...",
"commencez donc par mieux étudier vos élèves ...",
ŒC IV, S. 241 f.) fordert und gleichzeitig auf einen
"systematischen Teil" zielt, den er mit dem Gang der Natur

("marche de la nature") gleichsetzt und als

Erziehungsträumereien ("des rêveries d'un visionnaire sur l'éducation")

bezeichnet. Die fünf Bücher rufen tatsächlich
nach einer zweifachen Lektüre: einer wissenschaftlichen,

die die Bahn der genetisch-psychologischen
Entwicklung des Kinds seit seiner Geburt verfolgt, und

einer "bekennenden", die von der sich selbst aufbauenden,

autonomisierenden Kraft der Menschennatur

("l'homme est né libre ...") bei jedem Schritt des Erzie¬

hungsprozesses Zeugnis ablegt. Rousseaus prinzipieller
Naturalismus setzt eine Harmonie zwischen beiden
Gesichtspunkten voraus. Sie wiederum bedingt die Preisgabe

jeglicher Realisationsabsicht des Erziehers ("je
donne mes rêves pour des rêves..." ŒC IV, S. 351). Die

ganze Konstruktion wird letzten Endes im Selbstbekenntnis

des Calvinisten aufgehoben, das heisst im

Glaubensbekenntnis des Savoyardischen Vikars, wie
dies Osterwalder überzeugend darlegt. Diese Versenkung

in das eigene Innenleben sollte aber nicht
übertrieben werden, weil Rousseau nicht sich selbst,
sondern ein Erziehungsdrama mit existentiell situierten
Protagonisten inszeniert und dadurch, und darüber
hinaus, die Befreiung der Selbstbezogenheit ermöglicht;

das heisst eine von persönlichen Interesse des

Erwachsenen prinzipiell absehenden Beobachtung des

Kindes und einen grundsätzlich auf die Selbstkraft des

Wachsenden abzielenden Erziehungsprozess. Das ganze

erzieherische Vorhaben wird letzten Endes in

Rousseaus Selbstbekenntnis zur Freiheit konsequent
zurückgewiesen, indem der Leser aufgefordert wird, auf seine

eigene Freiheit abzustellen: "En exposant avec liberté

mon sentiment, j'entends si peu qu'il fasse autorité,
que j'y joins toujours mes raisons, afin qu'on les pèse et

qu'on méjugé ..." (ŒC IV, S. 242).
Rousseaus Problem spiegelt sich bei Pestalozzi wider.

Schon in seiner Jugendzeit war er von Rousseaus
Freiheitstraum gefangen, mit dem zusätzlichen, vom Genfer

bewusst abweichenden Willen, die Freiheitsidee in

NPBI Jg. 5 (1999), H. 2



Bezug auf die umständliche Wirklichkeit zu konstruieren,

wovon der 'Schwanengesang' (PSW XXVIII, S.

224) das stärkste autobiographische Zeugnis ablegt.
Das Problem artikuliert sich sodann in zwei

widersprüchlichen Aufgaben, die das erste Unternehmen des

Neuhofs überfordern sollten: einerseits eine physiokra-
tisch-wissenschaftliche Führung des Unternehmens
verbunden mit einer empirischen Beobachtung der Kinder,

andererseits die gleichzeitige Unterordnung dieses

Empirismus unter die auf einem christlichen
Glaubensbekenntnis erzeugten Selbstkraft jedes Kindes in einer

unabhängigen, selbstgenügsamen Gemeinschaft (PSW

I, S. 183ff.). Allerdings: Die "böse Realität", die aus

gesellschaftlichen Zwängen, menschlichem Unwillen und

ungünstigen Umständen besteht, wird den Traum des

Neuhofs zu Grunde richten, was wiederum die Diagnose

Rousseaus bestätigt, dass das Erziehungsideal nicht
realisierbar ist.

Pestalozzi wird auf einem langen Weg diesen

Widerspruch überwinden, und die Reflexion, die ihn dazu

führen wird, könnte auf Osterwalders Problem des

pädagogischen Bekenntnisses ein neues Licht werfen.
Dieses wird im Brief an Nicolovius vom 1. Oktober 1793

(PSB III, S. 298-302) zusammengefasst. Im Zentrum
steht ein explizites Bekenntnis zum Christentum als

"dem einzigen möglichen Mittel, unsere Natur im

Innersten ihres Wesens ihrer wahrer Veredlung näher zu

bringen". Eine genaue Auslegung des Briefs zeigt, dass

Pestalozzis Glaubensbekenntnis aus der Überwindung
einer doppelten Illusion resultiert. Er denunziert den

"Schwindel seines unreifen Erziehungstraumes", der

seine "innere, stille Kraft" aufzehrte und ihn durch

Mangel an ökonomischem Sinn (das heisst

"Wirtschaftsfehler") zum "zerschlagenen Knecht eines

Irrtums" stempelte, "dessen einseitige Wahrheit er zu

seinem Götzen gemacht habe" : diese Vision, die
offensichtlich der Neuhof-Periode entsprach, wird von Pestalozzi

als "Götzendienst", der "die Kraft der wenigen,
isolierten religiösen Gefühle [sjeiner jüngern Jahre"

verschwinden liess, bezeichnet (PSB III, S. 299f.).
Das Interessante des Briefs liegt darin, dass Pestalozzi

diese metaphysische Illusion mit einer physischen in

Verbindung setzt, indem er das Auftauchen einer "fast
leidenschaftlichejn] Angelegenheit, die Ordnung, die

das Kot dieser Welt, in welches [er sich] vertieft, heiter

zu machen und die Art und Weise ins Licht zu setzen,
wie der Mensch, ohne darin zu versinken, sich durch
dasselbe hindurcharbeiten könnte" erwähnt (PSB III, S.

300.7ff.). Er fährt fort: "Dieser nach meinem eigenen
Gefühl beschränkte Gesichtspunkt ward nunmehr das

Einzige, wofür ich in meinem Innersten ein festes,
lebhaftes und ununterbrochenes Interesse empfand". Er

spricht dann von einer andern "Art der Wahrheit",
"von der [er] all [sein] Interesse verschlingen liess": es

geht nicht mehr um "das höchste Ziel der innern reinsten

Veredlung des Menschen", sondern "bloss [um]
seine gute Bildung für die wesentlichen Bedürfnisse seines

Erdenlebens". Das entspricht Pestalozzis "realistischer

Wende" in der Mitte der 80er Jahre mit der

empirischen, durch die akribische Beobachtung der

Bauernsitten und des menschlichen Verhaltens im

'Schweizerblatt' vorbereitete Grundlage von 'Lienhard
und Gertrud' und dem Auftauchen des Leutnants Glü-

phi als Realist unter den Realisten. Pestalozzi bemüht
sich dann, "das Kot der Welt", das offensichtlich "eine
andere Ordnung, die [er] nicht verstand und für die [er]

nicht gebildet war", verständlich zu machen.
Diese "realistische Wende" wird in der Folge von

Pestalozzi selbst als Irrtum angesehen, dessen

Konsequenzen so verhängnisvoll sein sollten, wie es der
Idealismus der vorhergehenden Periode war. Mit einer
erstaunlichen epistemologischen Schärfe (Pestalozzis

philosophisches Denkvermögen über seinen expliziten
Verzicht auf philosophische Systematik hinaus wird
regelmässig unterschätzt!) hebt er die Einseitigkeit beider

Gesichtspunkte, des idealistischen (die innere reinste

Veredlung des Menschen) wie des realistischen (eine

gute Bildung für die wesentlichen Bedürfnisse seines

Erdenlebens), als die Vorder- und Kehrseite ein und
derselben Täuschung hervor: nämlich der gottähnlichen
Anmassung, die Menschennatur durch ein absolutes

Wissen, sei es metaphysisch, am Himmel der Ideen

leuchtend, oder wissenschaftlich, im Kot der Erde

steckend, erschöpfend zu erkennen. Dieser doppelte
extreme Anspruch ist "das Grab der Menschheit", die

sich in den "unergründlichen Tiefen" (der Metaphysik)
sowie in dem "stehenden Sumpf" (der empirischen
Wissenschaft) verliert, wie Pestalozzi es in der Analyse
der Kategorie "Die Kenntnisse, das Wissen des

Menschen" zu Beginn der 'Nachforschungen' (PSW XII, S.

8f.) bildhaft auslegt. Das ist auch das Ende der
Erziehung, insofern wir es mit einem Prozess zu tun haben,
bei dem die Aufmerksamkeit auf das Werden des

Menschen weder eine philosophische noch eine
wissenschaftliche Ontologisierung duldet.

Wer jedoch auf das menschliche Wissen im

Allgemeinen, und vor allem in Erziehungssachen, nicht
verzichten will, muss eine neue Dimension des Kennens

wiedergewinnen, nämlich die des Glaubens, insofern
dieser "für die reinste und edelste Modifikation der

Lehre von der Erhebung des Geistes über das Fleisch"

gehalten wird (PSB III, S. 300.30f.). Pestalozzi setzt diesen

Glauben mit dem in ihm wiederbelebten Christentum

in Beziehung, das auf "das Wesentliche" der

Religion reduziert wird; das heisst sowohl abgesondert von
aller "Papierwissenschaft von den Verhältnissen
zwischen Gott und den Menschen" (d.h. Kopfreligion,
Theologie) als auch von allen Lavaterschen Winkelexperimenten

(d.h. private Gefühlsreligion). Das wesentliche

dieser Religion ist das "von Selbstsucht und gemeinen

Neigungen" gereinigte Handeln und erteilt "dem
stillen Edlen die wesentliche Kraft" (PSB III, S. 299).
Pestalozzi zielt auf einen reinen Glauben, der die Kluft
zwischen dem menschlich fast unerreichbaren Ideal einer

Veredlung des Menschen und dem Kot der Welt, das

seine eigene Ordnung unabhängig von diesem Ideal

hat, überwinden soll. Das Christentum soll also als

"Salz der Erde" und gereinigt von selbstsüchtigen,
gesellschaftlich bedingten Interessen wieder wirken,
sogar als ein "Nicht-Christentum" nach Pestalozzis

Verständnis, solange die Religion Christi mit irgendeiner
weltlichen, gesellschaftlich-geschichtlichen Erschei-

NPBI Jg. 5 (1999), H. 2



nung verwechselt wird. Das ist Pestalozzis Glaubensbekenntnis,

das dann als Grundstein des menschlichen

Wissens neben dem notwendigen Vernünfteln über die

hohen Ideen und dem nicht minder notwendigen
Verständnis der umständlichen Wirklichkeit gelten soll.

Man denke hier an Kants Unterscheidung zwischen

Vernunft und Verstand und an den einleitenden Satz zu
den beiden Kritiken: "Ich musste also das Wissen
aufheben, um für den Glauben Platz zu bekommen". Dieses

"weltliche" Glaubensbekenntnis hebt auf keinen
Fall den Anspruch der strengen Wissenschaftlichkeit
auf, im Gegenteil: Von jeder metaphysischen Potenz

befreit, darf und soll sie nach ihrer eigenen Ordnung
weiter arbeiten; es schränkt nur ihren Anspruch ein,

aus einem positiv-empirischen Wissen die menschliche

Frage des Wohin zu beantworten. Das gilt übrigens
auch für die Anmassung der philosophisch-theologischen

Vernunft, das letzte Wort über das Schicksal des

Menschen "von oben herab" auszusprechen. Zwischen
Plimmel und Erde bleibt für den Menschen die Welt zur
Freiheit und zur freien moralischen Entscheidung

grundsätzlich offen (dem Forscher sollte übrigens nicht

entgehen, dass die Wissenschaftlichkeit selbst auf
einem Bekenntnisakt beruht hinsichtlich der freien
Entscheidung, die Tatsachen objektiv zu behandeln).

Das Problem des Glaubensbekenntnisses im

pädagogischen Diskurs verdient also im Licht dieser Auslegung

des Nicoloviusbriefes eine subtilere Diskussion als

Osterwalders holzschnittartige Unterscheidung
zwischen Bekenntnis und Wissenschaftlichkeit. Wie kann

Pädagogik ohne Bekenntnis, ohne bekennenden Glauben

an ein ideales Menschenbild überhaupt bestehen

bleiben? Das Problem liegt nicht im Glauben selbst,

sondern in der Objektivierung dieses Glaubens: Wollen

wir durch den Erziehungsprozess irgendeinen
sinnlichpersönlichen oder/und sozial-historischen Endzweck

erreichen, wobei die Gefahr eines Verschwindens der

Kindesnatur und der in ihr eingewurzelten Freiheit in

einem sie entfremdenden Interesse droht? Oder gebietet

dieser reine Glaube ein bloss formales Endziel, etwa
nach Rousseaus Formel: "former l'homme de l'homme"?

Ein solches Endziel kann bestimmt von keinem

positiv-wissenschaftlichen Verstand begriffen, es kann

auch nicht durch irgendeinen metaphysischen Inhalt

gefüllt, sondern nur formal "gedacht" werden, eben in

der Form eines reinen Glaubens an die Veredelung des

Menschen. Aber diese formale Idee wirkt umso kräftiger

im menschlichen Handeln, etwa am Beispiel der
sittlichen Ideen, die eigentlich keinen positiven Inhalt
besitzen und deshalb unsere Handlung stets vorwärtstreiben;

denn die Menschenveredelung ist eine endlose

Aufgabe.
Diese Reflexion sollte auch Osterwalders Entmytho-

logisierungsfieber gegenüber Pestalozzi und den

"grossen Figuren" der Pädagogik im Allgemeinen
etwas dämpfen. Dass das schwärmerische Bekenntnis für
pädagogische Helden, verbunden mit der Unfähigkeit,
deren Schwächen, Fehler, selbstverursachte Misserfolge

(Pestalozzis erste, grundlegende, aber katastrophale
Erfahrung im Neuhof!) und die jeweilige Beschränktheit

ihres Gesichtspunktes anzuerkennen, den kriti¬

schen Sinn verdeckt, ist nicht zu leugnen. Das Risiko,

auf die Lockrufe ebenso "grosser" historischer Abenteurer

verzaubert hinzuhören, liegt damit klar auf der
Hand. Es wäre aber eine fatale Illusion zu glauben, dass

die strenge Wissenschaftlichkeit vor einer solchen
Gefahr schützt: Unsere nicht zu ferne Geschichte ist voll

von Kompromissen seriöser Wissenschaftler mit
barbarischen Träumereien und wir haben die blutigen Folgen
einer nach positiven, sozialwissenschaftlichen Gesetzen

geführten Staatskunst mehr als einmal erlebt. Das

Problem liegt wiederum nicht im Wissen selbst,
sondern in der moralischen Einstellung beim Gebrauch des

Wissens, sei dieses metaphysisch oder wissenschaftlich.
Es wäre unglaublich naiv, vorauszusetzen, dass die

Pädagogik ohne grosse historische Figuren überhaupt
überleben könnte: Der normale, mit den alltäglichen
Umständen kämpfende Pädagoge braucht die
Möglichkeit des Glaubens an den "grand homme", der ihm

"vom Himmel" herab hilft, sich durch den Kot dieser

Welt hindurch zu wühlen. Er bedarf grosser Figuren,
die seinen Glauben unterstützen. Das ist Naturmenschlichkeit,

natürlicher Sinn des Erhabenen, der den
Menschen dazu führt, überhistorische Modelle zu schaffen,

um sich selbst vorwärtszutreiben. Was anzufechten
und zu "entmythologisieren" ist, ist eher die Art und

Weise, wie die künstliche, auf Interessen ruhende, nach

Macht dürstende Gesellschaft die Figur Pestalozzi

ausgenutzt, für ihre Zwecke missbraucht oder zum
unanfechtbaren Denkmal erhoben hat, und wie diese

"pestalozzische Ideologie" auf einer unwissenschaftlichen

Vereinnahmung der Werke des schweizerischen

Pädagogen zurückgeht. Osterwalder leitete hier einen

heilsamen Erkenntnisprozess ein. Man sollte aber das

Kind nicht mit dem Bade ausschütten. Wir müssen dem

"grand homme" wieder begegnen, aber nicht ideologisch,

sondern wissenschaftlich. Und diese
Wissenschaftlichkeit soll wiederum nicht zu eng aufgefasst
werden, sondern über die notwendige empirisch-positive

Annäherung an den realen Pestalozzi hinaus dessen

persönliches, unchristlich-christliches Bekenntnis zu
einem Menschenideal in Rechnung stellen.

Diese Betrachtung der Architektur der pädagogischen

Diskurse und ihrer Geschichte von zwei Seiten

her würde dem historischen Verständnis der Pädagogik
einen neuen Impuls geben. Zwischen einer rein "physischen"

Geschichte, die die Pädagogik und die Pädagogen

in eine allgemeine Anonymität verschwinden und
sie zum Spielzeug von Umständen und ideologischen
Einflüssen abflachen liesse, und einer rein "metaphysischen",

die die historischen Figuren gern mumifizieren

würde, gibt es Platz für eine echt pädagogische, die
jeweils den spannungsvollen Weg beschreiben würde,
wie ein "Müdling" sich "durch das Kot dieser Welt"
durchwühlen wusste, um seinen "Erziehungstraum"
zu verwirklichen.

Literatur
Pestalozzi, Johann Heinrich: Sämtliche Werke, ßde l-XXIX. Berlin

und Leipzig, später Zürich 1927-1996
Pestalozzi, Johann Heinrich : Sämtliche Briefe. Bde l-XIV. Zürich

1946-1995
Rousseau, Jean-Jacques: Œuvres Complètes. Tomes l-IV, Paris

1959ff.

NPBI Jg. 5 (1999), H. 2


	Diskussion : Pädagogik - Bekenntnis oder Wissenschaft?

