
Zeitschrift: Neue Pestalozzi Blätter : Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 5 (1999)

Heft: 2

Artikel: Menschenerziehung oder Schulbildung? : Pädagogische Übergänge ins
19. Jahrhundert

Autor: Oelkers, Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901711

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901711
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Menschenerziehung
oder Pädagogische Übergänge ins 19. Jahrhundert

Schul a

ig?

fU

CD

(Red.) Mit der Etablierung der staatlichen

Schule gegen Ende des 18. Jahrhunderts stellte
sich die Frage nach dem Ziel und den Möglichkeiten

öffentlicher Bildung. Als grundlegendes
Problem, das bis in unsere Gegenwart reicht,

erschien die Frage, ob und inwiefern Schule

primär Kenntnisse zu vermitteln habe oder ob

sie darüber hinaus "Menschenbildung" betreiben

sollte - gewissermassen als Erbstück aus

den Verlusten einer säkulareren Welt. Der

folgende Artikel zeigt, dass seit Ende des 18.

Jahrhunderts der Anspruch an Menschenbildung

sowohl gegen die Schule als auch innerhalb

derselben formuliert wurde, und er
plädiert für eine Schule, die ohne idealistische

Rhetorik ihre eigene Aufgabe erkennen und

erfüllen kann.

Jürgen Oelkers

Das Aufkommen der staatlichen
Schulen

Die
Schliessung der jesuitischen Collèges in

Frankreich (1762/1763) und die Aufhebung des

Ordens durch Clemens IV. (1773) bot Gelegenheit,

das Höhere Schulwesen in Europa neu zu ordnen.
Eine der ersten Reaktionen auf die neue Situation war
La Chalotais' 'Essai d'éducation nationale' (1763), der

eine weitgehende Lehrplanrevision und eine strukturelle

Neuorientierung forderte. Die scholastischen Inhalte
sollten eine drastische Reduktion erfahren, die neuen
Wissenschaften angemessenen Raum erhalten, die Ziele

auf nationale und öffentliche Belange eingestellt
werden. Ähnliche Diskussionen lassen sich in England
beobachten (Rhyn 1997), auch in Deutschland und in

der Schweiz, oft durchsetzt mit republikanischer Rhetorik

(Tröhler 1999) und schwankend im Adressatenkreis

der Eliten- oder der Volksbildung.
Deutlich ist aber von Schulbildung die Rede, die

"études publiques" (La Chalotais 1996, S. 36) sollten

erneuerten Schulen anvertraut werden, ohne länger ei¬

ner konfessionell gebundenen Menschenerziehung zu
folgen. "L'éducation devant préparer des citoyens à

l'état, il est évident qu'elle doit être relative à sa constitution

et à ses lois" (S. 39). Montesquieus (1950, S. 39)
Idee, dass die Gesetze der Erziehung auf die der Regierung

bezogen sein müssten, wird nach Schliessung der

Collèges zur grundlegenden Doktrin. Schulentwicklung
ist seitdem Politik des Staates, die den Anspruch hat, eine

gerechte, öffentliche Bildungsversorgung zu

gewährleisten, die jedermann zugute kommt, unabhängig

von Geschlecht oder Herkunft.

als Herausforderung der Ideologie

der Menschenbildung

// Menschenerziehung" als Anspruch verschwindet
damit nicht. Im Gegenteil wird die Schulentwicklung

des 19. und 20. Jahrhunderts permanent
Objekt von Kritik, weil und soweit Ansprüche der Erziehung

nicht erfüllt werden. "Erziehung" ist spätestens
seit Rousseau bezogen worden auf den natürlichen
Menschen, der in Gegensatz gerät zur Gesellschaft und
ihrer Schulbildung. Rousseaus effektvolle Phantasie der

natürlichen und so der negativen Eziehung ist

zeitgenössisch eine Diskursanomalie, weil "Erziehung" auf
Haus und Familie eingestellt war, die unabhängig von
Schule für Tugend sorgen sollten. Rousseau forderte

Harmonische Seltsttätigkeit in der Wohnstube
Aus: Fröbel/Pfaehler 1982

NPBI Jg. 5 (1999), H. 2 9



dieses Verhältnis heraus und codierte den Diskurs über

"Menschenerziehung" auf folgenreiche Weise um. Im

Mittelpunkt sollte das Kind an seinem natürlichen Ort
stehen, unabhängig von der Geschichte sowohl seiner
Familie wie seiner Gesellschaft. Die gesamte Zuordnung

von Kind, Familie und Gesellschaft, so die Fixierung

von Erziehung auf irgendeine Form von moralischer

Normalität, wurde radikal in Frage gestellt zu
Gunsten einer starken Einzigartigkeit und ausschliesslichen

Individualität, die lernt, ganz für sich zu leben.
Das Thema "Menschenerziehung", anders gesagt,

muss mit dem Beunruhigungstheorem der Entfremdung

leben, das vorher nur im Sinne des falschen Glaubens

vorhanden war. Die Entfremdung der Gesellschaft
als "Normalzustand" der Erwachsenen verunmöglicht
den Transfer von Tugend, der für die Erziehungstheorie
grundlegend ist. Soll nicht von Neugeburt aus der
reinen Natur die Rede sein, muss ein Moralfluss von einer
Generation zur anderen angenommen werden, der
mindestens für eine gleichbleibende Eindämmung des

Bösen sorgt, im Kern aber literarisch stimuliert wird, um
Verbesserung der Moralität, letztlich eine vollkommene
Sittlichkeit zu erreichen. Die rechtsphilosophische
Unterscheidung von Natur- und Gesellschaftszustand

spielt in dieser Literatur keine Rolle. Es geht um moralische,

nicht um natürliche Perfektion. Voraussetzung ist

das Böse und erst nachfolgend, pädagogisch konstruiert,

das Gute.

Das Beispiel Formey

Samuel
Formey, der Opponent Rousseaus1, formu¬

lierte im ersten Band des 'Philosophe chrétien'2

Maximen über die Arroganz des Bösen, die
einmünden in die Gleichsetzung des guten Menschen mit
dem Christen (Formey 1750, tome I, S. 151). Genauer
heisst es über die Basis des Guten: "La Vertue et le

Bonheur sont faits l'un pour l'autre, leur Alliance est

indissoluble, et j'ose dire que Dieu n'a fait que la ratifier.

Tout est possible à l'Etre Suprême, pourvu qu'il ne soit

pas en contradiction avec la Nature même des choses,

et avec les perfections Divines. Or il répugnerait également,

et aux idées éternelles, source de toute vérité, et

aux attributs Divins, que le vice conduisit à la félicité, et

que la Vertu fut la route d'un malheur final" (S. 153).

Natur ist Schöpfung, letztlich ideelle Schöpfung,
anders wäre sie nicht "divin". Wer damit im Widerspruch
steht, kann nur das finale Unglück erleben, eben das

macht die Arroganz des Bösen aus. Die richtige
Erziehung3 legt die Grundlage für Tugend und Glück,
sofern sie im Einklang mit der Natur steht. Die natürliche

Erziehung ist die des Hauses, und im Flaus mehrheitlich
der Mutter und nicht des Vaters4. Im juste milieu der
Familie (S. 378) lernen Kinder unaufhörlich (S. 374),

vorausgesetzt ihre "curiosité naturelle" (S. 375) und

"une petite vanité naissante" (ebd.). Kinder lernen

spielend (S. 375f.), unterstützt von der "tendresse" der

Mütter, soweit diese nicht hypokritisch wird5. Kinder

beobachten die Fehler der Erwachsenen (S. 380), sie

unterwerfen sich dem Gesetz, aber registrieren sehr ge-

43

Das natürliche Kind. Aus: Fröbel/Pfaehler 1982

nau seinen Geist6. Daher können die Fehler der
Erwachsenen nicht sorgfältig genug vor den Kindern
verborgen werden, die am positiven Vorbild lernen müssen

(S. 382). Das schlechte Flerz kann nur auf ein

schlechtes Herz reagiert haben (S. 382f.).
Mütter und Väter müssen sich über den Geist der

Erziehung einig sein, wenn sie nicht von den Kindern

gegeneinander ausgespielt werden wollen. "Un Père et

une Mère doivent convenir tête à tête, et après une

mure réflexion, de la manière dont ils veulent élever

leurs enfans, et ce plan une fois fait, le suivre de concert,

sans jamais se croiser et se traverser" (S. 385). Nur

so entsteht die Harmonie des Hauses (S. 386), die
Eifersucht, Streit und Uneinigkeit vermeiden muss. Die Kinder

sind auf dieses Milieu angewiesen. "Car du

moment qu'ils se croyent méprisés, négligés, hais, ils

perdent le courage et la confiance, ils donnent toute
leur attention à détruire ceux qui les supplantent, et
c'est une déplorable source d'animosités" (S. 387). Das

Kind vergleicht sich mit anderen, Unterschiede der

Achtung werden als Verletzungen wahrgenommen,
das Glück des besseren oder leichteren Könnens kann

nicht dazu führen, Respekt ungleich zu verteilen (S.

388f.)7.
Zu den Grundregeln des Umgangs mit Kindern

gehört neben Achtung auch Vernunft. Kindern mit
Schimären oder Gestalten des Wunderglaubens Angst
zu machen, ist unvernünftig (S. 390) und verletzt die

Regeln des Respekts, die mit dieser Methode auf krude
Annahmen der "Kindlichkeit" reduziert werden. Aber
Kinder behandelt man nicht infantil. "On dit ordinairement

les Enfans sont les Enfans; et moi je répons, les

Enfans ne sont point des Enfans, dans le sens qu'on
voudrait attacher à ce mot. Les Enfans sont des Etres

NPBI Jg. 5 (1999), H. 2



VUftt JUitiSltefi
list Cet Oi-jtirt asJscf
iMtCt aaimlïtlaaeSftafc
JCuilAri tir Orau!««t

I km frlfrn 00Uj,
i^iWra9i5S)?«IWii;m»M

3lî«là «I;

.Q^idjpKtl Oudguft!"
Sxx Äuäiuf nip tec Jtinb$rai

.Oiuljui! ©mtgait!'
Su}' i$n ted) mS) fltfrfjiclnM^ra ;

.Sütfgtief I ölutfijiid] "
®ti Studai (p fo rïiij allein,

.©«(fjuiJ! ©u&pirf!*
Qi mfrSjte Rtnt Mm ÄfciMjni frin,

.©ndRiiif! Wuctjiid!"
3t{! fyal i^n gefunkm mtin Jfirïx^re Rrfn,
Vhm fônnffi (if pôljlldi Mfantran (tin.

Das heilige Kind. Aus: Fröbel/Pfaehler 1982

raisonnables, qui n'ont pas la même provision d'idées,
les mêmes matériaux d'expérience que les personnes
faites, mais leur Ame a les mêmes dispositions de

raisonner" (S. 391).

Rousseau vs. Locke

Die
Idee Lockes8 hat Rousseau bekanntlich radi¬

kal bestritten, mit einem Argument, das grundlegend

ist für die Sonderung der menschlichen

von der bürgerlichen Erziehung. "Raisoner avec les en-
fans", heisst es im 2. Buch des 'Emile', sei die grosse
Maxime von Locke gewesen, die sich immer noch en

vogue befinde (ŒC IV, S. 317). Aber nichts sei alberner

(sot) als Kinder, mit denen man "räsonniert" habe. Von

allen Fähigkeiten des Menschen entwickle sich die
Vernunft am schwierigsten und am spätesten, weil sie aus

allen anderen Fähigkeiten zusammengesetzt (composer)

sei. Mit dieser letzten können unmöglich die ersten

entwickelt werden, entsprechend reagieren Kinder,

wenn das Resultat als Prozess erwartet wird. "Le chef-
d'œuvre d'une bonne éducation est de faire un homme

raisonable, et l'on prétend elever un enfant par la

raison! C'est commencer par la fin, c'est vouloir faire

l'instrument de l'ouvrage. Si les enfans entendoient raison

ils n'auraient pas besoin d'être élevés" (ebd.).
Tatsächlich beschliessen bürgerliche Vernunft und

republikanische Tugend den 'Emile', die Trennung von
"Mensch" und "Bürger" wird nur auf die Erziehung

bezogen. Einzig für sie wird die Ordnung der Natur
stark gemacht: "Employer la force avec les enfans et la

raison avec les hommes; tel est l'ordre naturel: le sage
n'a pas besoin des loix" (S. 320).

Das Alter der Vernunft ist nicht an Lernen gebunden,

vielmehr entwickelt sich die Natur in geschlossenen

Phasen oder Stadien9. Das Medium der Vernunft
sind Ideen, die Kindern unzugänglich sind. Es ist sinnlos,

mit ihnen zu räsonnieren, weil sie ihre eigene Art
haben, zu sehen, zu denken und zu empfinden (S.

319). Diese manières der Kindheit werden mit der

Unfähigkeit begrifflichen Denkens begründet. Kinder
sehen, denken und empfinden mit Bildern, nicht mit
Begriffen, die öffentlicher Vernunft zugänglich wären. Sie

sind in diesem Sinne sauvage. "Avant l'age de raison

l'enfant ne reçoit pas des idées mais des images, et il y

a cette différence entres les unes et les autres que les

images ne sont que des peintures absolues des objets
sensibles, et que les idées sont des notions des objets,
déterminées par des rapports. Une image peut être
seule dans l'esprit qui se la réprésente; mais toute idée

en suppose d'autres. Quand on image on ne fait que
voir, quand on conçoit on compare. Nos sensations

sont purement passives, au lieu que toutes nos perceptions

ou idées naissent d'un principe actif qui juge" (S.

344; Hervorhebungen J.O.).

Die éducation solitaire (S. 341) bildet die natürliche

Ordnung ab, indem und soweit sie Vergleiche aus-
schliesst und begriffliches Lernen vermeidet. Die Isolation

- Erziehung à la campagne (S. 326) - sichert den

Effekt, Kinder sollen durch die Natur belehrt, nicht
durch die Erfahrung überzeugt werden, heisst es gegen
Locke (S. 338)10. Daher steht nicht Gewohnheit im

Mittelpunkt, sondern Natur, die im unschuldigsten Bild

übernommen wird11. Anders wäre die ursprüngliche
Reinheit nicht zu bewahren, von der letztlich die natürliche

Stärke des Menschen abhängt. Souveränität ist

Abwesenheit von Sünde, daher gibt es nur eine moralische

Lektion während der gesamten Kindheit. "La seule

leçon de morale qui convienne à l'enfance et la plus

importante à toute âge est de ne jamais faire de mal à

personne" (S. 340; Hervorhebung J.O.).

Dieses Verbot bezieht sich auf den Naturzustand,
den Rousseau in die Frühgeschichte verlagert. Souveränität

hat Abstand notwendig, der Gewaltfreiheit nahelegt,

weil Gesellschaft nicht existiert oder nicht in Rechnung

gestellt werden muss. Lockes (1989, S. 142)
Formel "Reasoning with Children" bezog sich auf die

Initiation in die zivile Gesellschaft, ein Zusammenhang,
den Rousseau übergeht, weil er Gesellschaft und Erziehung

in ein gleichermassen polemisches wie utopisches
Verhältnis setzt. Man müsse, schreibt Locke, Kinder so

früh wie möglich und viel früher als üblich anerkennen
als "Rational Creatures". Das geschieht altersgemäss12

und setzt zunehmende Rationalität voraus, nämlich

Gewöhnung an Verfahren und Verlässlichkeit der
Vernunft, nicht zuletzt der Vernunft in der Erziehung. Natur

allein wäre zuwenig, weil niemand die Güte der Natur

garantieren könnte. "When I say that they must
be treated as Rational Creatures, I mean, that you
should make them sensible by the Mildness of your
Carriage, and the Composure even in your Correction
of them, that what you do is reasonable in you, and

useful and necessary for them. And that it is not out of
Caprichio, Passion, or Fancy, that you command or for-

NPBI Jg. 5 (1999), H. 2



bid them any Thing. This they are capable of
understanding" (ebd.).

Nicht die Natur regiert das Kind, sondern "the Rules

and restraints of Reason" (S. 109). Sie machen die

Erziehung ebenso zwingend wie transparent, ohne auf
eine Instanz vor der Vernunft zurückgreifen zu müssen.

Wer nicht lernt, seinen Willen der allgemeinen
Vernunft zu unterwerfen, wird später die eigene Vernunft
nicht gebrauchen können13. "Vernunft" ist öffentlicher

Gebrauch vernünftiger Argumente, die ohne

Ursprungsphantasie auskommen. Erwachsene betrachten
sich selbst als rationale Wesen, und es gibt keinen

Grund, Kinder nicht auch so zu betrachten, ausgenommen,

dass sie an den Gebrauch der Vernunft gewöhnt
werden müssen (S. 109f.), was nur wiederum mit
Vernunft möglich ist. Sklavische Disziplin kann nur Sklaven

erzeugen (S. 113), während Kinder begründet wissen

müssen, wie sich Gut und Böse verteilt und warum
Belohnungen und Strafen notwendig gewesen sind (S.

115).

Der Ausgangspunkt ist nicht die Entdämonisierung
der perversité originelle, die Rousseau aus dem Herzen

der Menschen verbannt sehen will (ŒC IV, S. 322).
Auch Locke reagiert auf dieses Problem, nur gänzlich
anders. Seine Theologie entwickelte sich in den achtziger

und neunziger Jahren in Richtung sozianischer und

unitarischer Doktrinen, die die Erbsünde leugneten und

den strafenden Gott negierten, ohne einer paradiesischen

Unschuld das Wort zu reden (Marshall 1994, S.

141 ff.)14. Aber diese theologische Diskussion berührte
nicht oder wenigstens nicht direkt - wie bei Rousseau -
das Konzept der Erziehung. Aus der radikal schuldigen
musste nicht die radikal unschuldige Natur werden, so

dass dann auch nicht die Sünde in die Gesellschaft

verlagert zu werden brauchte. Menschen werden für Sünden

bestraft, wenn sie sündhaft handeln (Locke 1975,
S. 78f.). Keineswegs muss die Gesellschaft dann sündhaft

sein, wenn die Natur es nicht mehr ist. Sünden

sind keine "innate Principles", und zwar weder im

augusteischen Sinne der peccatum originale15 noch im

rousseauistischen Sinne des homme civile in der société

partielle (ŒC IV, S. 248f.).
Rousseau negiert zu Beginn des 'Emile' sowohl die

öffentliche als auch die häusliche Erziehung (S.

250f.)16. Sie repräsentieren und befördern Dekadenz,
Abfall von der Natur, vor der nur die Erziehung des

Menschen (l'éducation de l'homme) (S. 281) bewahren
könne. Die Unterscheidung von l'homme naturel und

l'homme c/V/717 verlagert den "Naturzustand" der
Rechtstheorie18 in die Erziehung, um auf diese Weise

den Pouvoir Paternel 9 auflösen zu können, ohne wirklich

auf eine liberté naturelle (Bodin 1993, S. 73ff.)20

zurückgreifen zu müssen. Was Rousseau "la liberté bien

réglée" (ŒC IV, S. 321) nannte, ist eine didaktische

Ordnung, die nicht das Kind, sondern nur die Natur im

Kind respektiert. Aus diesem Grunde ist die erste Erziehung

negativ, sie bewahrt die Unschuld, also schützt
das Herz vor dem Laster und den Geist vor dem Irrtum
(S. 323), ohne sich Vernunft in Freiheit entwickeln zu
lassen.

Rousseaus Erbe I: Menschenerziehung

als Gegenbegriff zur
Schulbildung

Die
Rede von der Erziehung des Menschen hat

Rousseaus und nicht Lockes Voraussetzungen,
selbst dort, wo Rousseau massiv bekämpft

wird21. "Der Mensch" in einer generalisierten und

akzeptablen Form muss für sich pädagogisch zugänglich
sein, ohne mit der Erziehung Prozessen der Korruption
ausgesetzt zu werden. Gewähr dafür ist das Kind in

reiner Form, also unabhängig von Sünde und Dekadenz.
Das ist nur denkbar, wenn alle potentiell sündhaften
Einflüsse ausgeschlossen werden, so dass nicht zufällig
Paradiesmetaphern die Reflexion bestimmen. Die erste

Verirrung gefährdet die gesamte Ordnung (S. 257), also

muss das Kind rein als Mensch erzogen werden, weil
es eine Erziehung des Bürgers nur um den Preis der

Sündenwiederholung geben kann (S. 248).
Die in pädagogischen Texten nachhaltig gepflegte

Rede der Erziehung des Menschen zum Menschen

muss mit Rousseau den "natürlichen Menschen" in das

Kind verlagern und davon den Bürger abtrennen. Die

Zweiweltentheorie macht nur Sinn, wenn die Idee der

Renovation bestimmend wird, im Kind erneuere sich

die Menschheit und nur sie dürfe die Erziehung bestimmen22.

Die gesamte Schulwelt stört die Idee. Sie

negiert jede Form von Gewohnheit (S. 282), jede
Orientierung der Zukunft ausserhalb der natürlichen
Entwicklung (S. 301), den positiven Einsatz von Zeit

zugunsten von Zielen und so von pädagogischem Kalkül
(S. 323), jede Form von Tugend (S. 339f.), jeden Unterricht,

der Worte vermittelt (S. 346), jedes Buchstudium
(S. 351) und alle Lektüre23. "La lecture est le fleau de

l'enfance" (S. 357), weil die Imagination Umwege
gehen muss und die wirklichen Interessen der Natur nicht
bedient werden. Das Lernideal ist die unmittelbare
Übereinstimmung von Interesse und Wahrnehmung.
"L'intérest présent; voilà le grand mobile, le seul qui
mène sûrement et loin" (S. 358).

"Menschenerziehung", die sich auf die Ordnung
der Natur beruft, kann nicht zugleich Bildung, eine

kognitive Ordnung unabhängig von der Natur,
hervorbringen. Wahrnehmen und Erleben des Kindes verlangen

Unmittelbarkeit und Selbstbezug, daher ist alles

abzulehnen, was abstrahiert oder von der Erlebnissituation

wegführt24. Nur so entstehen Empfindsamkeit
und Gedächtnis, die nicht künstlich, also mit schulischen

Arrangements, aufgebaut werden können und
dürfen. Stärke und Bestätigung der Stärke sind

grundlegender als jeder Lehrgang, der immer nur an den
Kräften des Kindes vorbeiführen kann. Daher lautet
Rousseaus Prognose so: "A mesure que l'être sensitif
devient actif, il acquiert un discernement proportioneil
à ses forces et ce n'est qu'avec la force surabontante à

celle dont il a besoin pour se conserver que se dévelope
en lui la faculté spéculative propre à employer cet excès

de forces à d'autres usages. Voulez-vous donc cultiver

l'intelligence de vôtre élève, cultivez les forces qu'elle
doit gouverner" (S. 359).

NPBI Jg. 5 (1999), H. 2



"Vollständige harmonische Entwicklung aller Anlagen eines Menschen?" Aus: Schiffler/Winkeler 1991

Das ist so etwas wie die Doktrin der "Menschenerziehung".

Grundlegend ist die Aktivität des "empfindsamen

Wesens", das nicht passiv lernen kann. Seine

Unterscheidungsfähigkeit muss je proportional zu

seinen Kräften verstanden werden. Erst wenn ein Über-

schuss an Kräften vorhanden ist, der für den unmittelbaren

Lebensunterhalt nicht gebraucht wird,
entwickelt das aktive Wesen spekulative Fähigkeiten, die

den Kräfteüberschuss (und nur ihn) in eine Richtung
lenken kann, die die unmittelbare Situation übersteigt.
Wer also die Intelligenz entwickeln will, muss die Kräfte

kultivieren, die sie lenken sollen. Die Intelligenz lenkt
sich nicht selbst, sie ist eine Funktion der Natur und

entwickelt sich mit ihr. Geist entsteht nicht aus sich

selbst, sondern bedarf der Unterstützung und Absicherung

der Natur.

Das ist die Doktrin in 'Lienhard und Gertrud', im

Kindergarten, in der Reformpädagogik, überall, wo von

"Menschenerziehung" gesprochen und die Natur des

Kindes herbeigezogen wird. Das "Kindgemässe" ist die

Fiktion, die natürlichen Kräfte des Kindes genau ermessen

zu können, um damit die Dosierung der Erziehung

richtig festzulegen. Massgebend ist dabei immer die

Idee der situativen Aktivierung am natürlichen Ort, der

unmittelbaren und gutartigen Interessen, der Gegenwart

und des Vorrangs der Kräfte vor den Kognitionen.
Kinder werden unabhängig von Vernunft situiert, nur
so entsteht ihre eigene Welt, die sich grundlegend von
der der Erwachsenen unterscheiden soll. Aber "Körperbildung"

ist nicht Grundlage der "Menschenerziehung",

und Rousseaus Idee, dass stark und gesund
werden muss, wer weise und vernünftig werden soll

(ebd.), ist nichts als eine grandiose Fehleinschätzung
der Kindheit, aus der Vernunft ausgeschlossen wird,
damit sie sich entwickeln kann.

Für Rousseau ist Isolation grundlegend. Der Mensch

muss unabhängig von Gesellschaft bestimmbar sein,
das ganze Konzept der "natürlichen Erziehung" setzt

Nutzung rein für sich voraus. Der amour de soi muss
wohl den amour propre25 zulassen, um Vergleiche der

Gesellschaft steuern zu können. Aber Vergleiche
stacheln die Leidenschaft an und stören das natürliche

Gleichgewicht. Natürlichkeit setzt daher unteilbare
Selbstliebe voraus, die in Übereinstimmung mit den
Bedürfnissen zu agieren versteht26. Schulbildung hat
immer externe Zwecke und ist mit Selbstliebe unvereinbar.

Aus diesem Grunde opponiert Rousseau ebenso

heftig wie unnachsichtig gegen Schule und nivellierenden

Unterricht. "Menschenerziehung" in der Schule ist

eine Sache der Unmöglichkeit.
Versuche, Menschenerziehung und Schulbildung

konzeptionell miteinander zu versöhnen, scheitern

sämtlich am Rousseauismus des Grunddogmas. Wer
Menschen erziehen will, muss ihren Naturzustand

voraussetzen, einen erreichbaren Zustand des natürlichen
Menschseins oder eben der Kindheit unabhängig von
Gesellschaft. Das gilt im Prinzip auch für Konzepte, die

auf natürliche Sozialität und nicht auf solitude setzen,
also Pestalozzis Wohnstubenerziehung, Fröbels Kindergarten,

die Gemeinschaft der Reformpädagogik und
ähnliches mehr. Sie werden freigehalten von Schulbildung,

also formalisiertem und verzwecktem Unterricht,
weil und soweit mit dem Kind der Mensch erzogen
werden soll. Schulbildung, in der Form des 19. Jahr-

NPBI Jg. 5 (1999), H. 2 13



hunderts, zielt auf den Gesellschaftszustand, gerät unter

staatliche Regie und bedient grosse Zahlen, und

zwar unabhängig von den rousseauistischen Metaphern

der Schulkritik. Sie legen nahe, dass diese

Entwicklung kein Erfolg gewesen sein kann, weil die

herausgehobene und starke Individualität kein Thema ist

und sein darf.

Rousseaus Erbe II: Selbsttätigkeit
als Ideologie der Schulbildung

aher verwundert nicht, dass die Kinderpsychologie

am Ende des 19. Jahrhunderts, aus der die

"neue Erziehung" wesentlich hervorgeht, an
Rousseau anknüpft, nämlich Unmittelbarkeit betont,
die Selbsttätigkeit des Kindes, das Verhältnis der Kräfte
und den Verdacht der Überforderung mit Schule und

"unnatürlichem" Unterricht. "Natürlichkeit" ist nie
Schule, sondern stets Entwicklung und Wachstum,
unabhängig von Belehrung und Wissen27. "Entwicklung"
wird fest mit dem Naturzustand verbunden, Schulbildung

ist das Gegenteil und so erst dann zulässig, wenn
das psychologische Kalkül des Naturzustandes zum Tragen

kommen kann, das sich dem Kanon entzieht oder
diesen sehr nachhaltig negiert.

Die tatsächliche Schulentwicklung im 19. Jahrhundert,

aus der die heutige Institution entsteht, konkurrenziert

Haus und Familie und stellt Formeys juste
milieu der Erziehung in Frage. "Schulbildung" definiert
sich als staatliche Pflicht, mit der zunehmend

Erziehungserwartungen verbunden werden. Das lässt sich

an der ambitionierten Schulliteratur zeigen, die der

Bildung Ziele geben will, die die Institution Schule

übersteigen. In der deutschen Vormärz-Pädagogik ist der

Übergang von Idealismus in eine konkrete Zielsprache

der Schule gut zu beobachten. Die Bildung der

Selbsttätigkeit wird zum höchsten Ziel schulischer Erziehung
(Hoffmeister 1831; Diesterweg 1844, S. 10ff.)28, ohne
dass der "Naturzustand" zugrundegelegt werden
könnte. Der Topos wird innerlich neu besetzt, mit
Regeln des natürlichen Unterrichts und der echten

Haltung des Lehrers. Emile wird in die ideale Schule verlagert,

"Menschenerziehung" kann dann (und nur dann)

vom Entfremdungsverdacht befreit werden. "Derächte
Lehrer ruft durch seine Thätigkeit, durch seine blosse

Erscheinung die Triebe des Schülers und Zöglings zur
Thätigkeit. Jede Äusserung und Befriedigung derselben

erhöht ihre Kraft und Lebendigkeit, steigert sie zur
Stärke, macht ihre Thätigkeit zur Übung und Gewohnheit.

So entsteht allmählich die Fertigkeit der
Selbsttätigkeit, durch die allein der Mensch sich über die

Natur erhebt, durch die er zum Menschen wird.
Mensch sein heisst: selbstthätig sein nach vernünftigen
Zwecken"!Diesterweg 1844, S. 11).

Dafür werden "Entwickelungsstufen" in Anschlag
gebracht29, die auf Anlagen zurückgeführt werden (S.

117ff.). "Anlagen" definieren die "Möglichkeitzur Ent-

wickelung und Bildung" (S. 120). Der Entwicklungsgang

wird "genetisch" und "lückenlos" verstanden (S.

121, S. 131 )30, das Ziel ist die "vollständige harmonische

Entwickelung aller Anlagen eines Menschen" (S.

133), eine Aufgabe, der keine Schule je nachkommen
könnte.

Die Idee, das "Gesetz der Bildung" beherrschen und
schulisch nutzen zu können31, wird wesentlich auf Be-

nekes Erziehungslehre zurückgeführt (S. 136f. u.
pass.)32, in der "Entwicklung" als Steigerung durch
Übertragung konzipiert wird (Beneke 1986, S. 142ff.),
ohne mehr als methodische Regeln des Unterrichts zu
berühren (S. 175ff.)33. Schulbildung kann auf dieser
Linie als Menschenerziehung erscheinen, weil Inhalte

Die staatliche Schule für den gesellschaftlichen Menschen setzte sich im 19. Jahrhundert durch. Aus: Schiffler/Winkeler 1991

14 NPBI Jg. 5 (1999), H. 2



nicht vorkommen, wederein Kanon noch ein Ensemble

von Fächern, während genau das, die Verfachlichung
der Volksschule, den Basisprozess des 19. Jahrhunderts
im Blick auf Schulentwicklung darstellt. Dieser Prozess

ist von der Schulkritik immer wieder beklagt worden,

vor allem und stereotyp mit Vorbehalten gegenüber
seiner erzieherischen Kraft. Die "pädagogische Mission",

das zeigt etwa die französische Diskussion bis zum
Ende des 19. Jahrhunderts, erschöpfe sich nicht in

positiver Wissenschaft (Kerlan 1998, S. 177ff.).
Schulbildung also müsse mehr sein als lediglich "Wissensvermittlung",

nämlich - bei Dürkheim - soziale

Menschenerziehung, die Säkularisationsverluste auffangen
und die Wertmitte der Gesellschaft neu besetzen kann.

Für eine Schule ohne idealistische
Rhetorik

ber Schule, zumal als Bürgerschule (Mager
1840), kann nur plural reflektiert werden, mit
einer Unmenge an Prinzipien, die diverse

Wertkonzepte begründen oder negieren34. Jeder einzelne

Archimedische Punkt tritt in Konkurrenz zu allen anderen,

ohne dass Konsens möglich wäre. So umstritten
könnte keine Schule verfahren, so dass nicht zufällig
"Menschenerziehung" als rhetorische Grösse kommuniziert

wird, die sich auf jede vorhandene Praxis

übertragen lässt. Schulbildung ist demgegenüber einfach

der vielfache Effekt von Schule, Wissensvermittlung,
Sozialisation, versteckten Lehrplänen, Abschlüssen und

Berechtigungen, nicht die eine Grösse der "Erziehung

zur Selbständigkeit durch Selbsttätigkeit" (Diesterweg
1844, S. 139).

Eine solche Zielrhetorik wird wie eine Wirkungserwartung

kommuniziert, ohne einen Prozess mit
widerstreitenden Erfahrungen zu berücksichtigen. Und

"Menschenerziehung" kann nur linear erwartet werden,

weil alles andere die Höhe des Ziels und so den

pädagogischen Anspruch beeinträchtigen würde. Die

"Entwickelung der Selbsttätigkeit" als Hauptaufgabe
von Erziehung und Unterricht (ebd.) lässt weder Teilungen

noch Kürzungen zu, da ja das volle Potential aller

Anlagen ausgeschöpft und zur Entwicklung gebracht
werden soll. Daher ist zurecht von Ganzheit die Rede,

die, wie in Rousseaus "Selbstliebe", nur auf sich selbst

reagieren kann und also Knappheit, ungünstige
Umstände oder andere Seiten der menschlichen Natur
ausschlössen muss. Diese Natur ist nicht nur zugänglich,
sie ist auch ausschliesslich gut und so ungeteilt
förderungswert. Gegenüber der Natur gibt es keine

Einspruchsmöglichkeit, anders wäre sie nicht der Garant
der Entwicklung; nur mit einem als verlässlich

angenommenen Naturzustand können Endzustände der

Entwicklung vor Augen stehen, auf die die

"Menschenerziehung" zusteuern soll. Aber was immer

"Schulbildung" sein mag, sie bezieht sich auf die eigene

Ordnung, die mit irgendeinem "Naturzustand"
nichts zu tun haben kann und darf. Das vor allem ist

das Ergebnis des pädagogischen 19. Jahrhunderts.

"Bildung" im Sinne der deutschen Klassik ist ein rein

inneres Ereignis, das materiale Formung durch Schule

nicht nötig hat. Daher wird "Selbstbildung" von
"Schulbildung" unterschieden, fast immer, wie die

Bildungsromane zeigen, im pejorativen Sinne. Die

Schulpädagogik des 19. Jahrhunderts hat Konzepte des

philosophischen Idealismus benutzt, um Erziehungsziele
der Schule zu kommunizieren, ohne damit den tatsächlichen

Ertrag der eigenen Institution fassen zu können.
Mit dem pädagogischen Idealismus der "Selbsttätigkeit"

sind die faktischen Effekte von Schulunterricht
verdunkelt und entwertet, der Pragmatik des Alltags
überlassen worden, der sich zwischen Lehrplangestaltung

und Notengebung den Zielsetzungen der

"Menschenerziehung" entzieht und entziehen muss. Nicht

"der" Mensch oder "das" Kind in generalisierter Form

und Zuständigkeit ist Thema, sondern die Gestaltung
von Unterricht unter Bedingungen knapper Zeiten,

NPBI Jg. S (1999), H. 2 15



flüchtiger Situationen und unerfüllbarer Erwartungen,
die sich nicht idealistisch beruhigen lassen.

Für diese Erfahrungen besteht kein Konzept.
"Menschenerziehung" setzt isolierte und kleine Verhältnisse

voraus, die Ordnung des idealen Ortes, sowie ein
unermüdliches und williges Personal, das sich einzig der

pädagogischen Aufgabe zu verschreiben versteht. Alle

massgebenden Reflexionsideale der Pädagogik folgen
dieser Erwartung, ohne sie je einlösen zu können.

"Schulbildung", auf der anderen Seite, muss mehr als

Alltagspragmatik sein, ohne dass die pädagogische
Zielsprache sich je einer idealen Praxis annähern würde.
Die Last wird auf die Zukunft verschoben, so dass nicht
zufällig immer neue Reformkonzepte entstehen, die für
Verbesserungen sorgen sollen, ohne die Defizite wirklich

fassen zu können. Schon aus diesem Grunde
müssen Schulen in ihrer Existenz unabhängig von
Schulkritik und robust sein, also sich weder um
"Menschenerziehung" noch um "Bildungsidealismus" ernsthaft

kümmern.

1 'Anti-Emile' (Formey 1763).
2 'Le philosophe chrétien' (1750). Formeys Moralphilosophie

ist von Christian Wolf beeinflusst und lässt sich in pädagogischer

Hinsicht dem Tugenddiskurs zurechnen.
3 XXVIII. Discours 'Sur l'éducation' (Formey 1750, tome I, S.

371-398).
4 "Ce dernier étant appellé par des circonstances externe à

milles fonctions propres à la distraite, et à lui faire perdre de
vue le train domestique" (Formey 1750, tome I, S. 372).

5 "Elles (les mères; J.O.) accablent leurs enfans d'inutiles
caresses, auxquelles ceux-ci répondent par un manège, ou
l'hypocrisie règne déjà souvent, et dont le but est de passer
toutes leurs fantasies" (Formey 1750, tome I, S. 378).

6 "Il (l'enfant; J.O.) subira Vos Loix, il s'humiliera sous vos ri-

geurs, mais il vous regarde en lui-même d'un œil de pitié, ou
son petit cœur s'enflamme d'un petit dépit des vos procédés
accroissent journellement" (Formey 1750, tome I, S. 380).

7 "Un enfant, qui fait tout ce qu'il peut est aussi estimable,
mérite d'être aussi bien traitté, qu'un autre qui fait des progrès

beaucoup plus rapides, aidé d'un heureux naturel, qui
lui applanit toutes les difficultés" (Formey 1750, tome I, S.

389).
8 Locke wird nicht eigens zitiert. Das Argument, Kinder seien

"des êtres raisonnables", ist mehr als 50 Jahre nach dem
Erscheinen von 'Some Thoughts Concerning Education'
(1693) frei verwendbar. 'Some Thoughts Concerning Education'

geht zurück auf einen Briefwechsel Lockes mit Edward
Clarke of Chipley und seiner Frau Mary Jepp (einer
Verwandten von Locke) in den Jahren 1684/1685. Locke
kommentierte die Erziehung des Sohnes von Edward und Mary
Clarke. Das Erscheinen von 'Some Thoughts' wurde im Juli
1693 in der 'London Gazette' angezeigt. Unter den
Empfängern der Dedikationsexemplare des Erstdrucks waren der
dritte Earl of Shaftesbury, Jean Le Clerc, F.M. Van Helmont,
William Molineux und andere (Locke 1989, S. 48f.).

9 Die Unterscheidung der Entwicklungsphasen bricht mit dem
Konzept der Lebensalter, das noch Buffons 'Histoire naturelle'

bestimmt hatte. Im 'Manuscrit Favre' des 'Emile' reduziert
Rousseau "Entwicklung" auf die Vorgeschichte des Erwachsenen.

Sie umfasst vier Phasen: 1. L'âge de nature (12), 2.

L'age de raison (15), 3. L'age de force (20), 4. L'age de
sagesse (25). Der Zusatz lautet dann: "L'age de bonheur tout
le reste de la vie" (CEC IV, S. 60).

10 Die Stelle bezieht sich auf den §112 in Lockes 'Some
Thoughts Concerning Education'. Strafen, das Thema dieses

Paragraphen, sind nicht Teil der Natur, wohl aber verlangen
sie eine überzeugende Erfahrung, die "passionate Tyranny"
ausschliesst (Locke 1989, S. 172).

11 "Quand il s'agira de donner tout le bon, adieu l'habitude"
(ŒC IV, S. 338f.).

12 "There is no Vertue they (the children, J.O.) should be exci¬

ted to, nor Fault they should be kept from, which I do not
think they may be convinced of, but it must be Reasons, as
their Age and Understanding are capable of, and those
proposed always in very few and plain words" (Locke 1898, S.

142).
13 "He that is not used to submit his Will to the Reason of

others, when he is young, will scarce hearken of submit his

own reason, when he is of an Age to make use of it" (Locke
1989, S. 105).

14 Locke wurde calvinistisch erzogen, seine Familie teilte
Überzeugungen calvinistischer Presbyterianer und seine Studien
am Christ Church College in Oxford (ab 1652) setzten ein

strenges calvinistisches Milieu voraus. Die spätere Kritik am
Calvinismus verwendete sozianische Lehren, also die Ablehnung

des Trinitätsdogmas zugunsten der Einheit Gottes, mit
der das gesamte Gnadenproblem verändert wurde (vgl.
Osier 1996).

15 Augustinus: 'De peccatum meritis et remissione et de bap-
tismo parvulum' (Buch II, 2-4) (Zusammenfassung der
Argumente gegen die Pelagianer).

16 Die éducation domestique wird mit der éducation de la
nature gleichgesetzt (ŒC IV, S. 251), soweit der Gesellschaftszustand

negiert ist. Im übrigen ist häusliche immer
gesellschaftliche, also verdorbene Erziehung.

17 "L'homme naturel est tout pour lui: il est l'unité numérique,
l'entier absolu qui n'a de rapport qu'a lui-même ou à son
semblable. L'homme civil n'est qu'une unité fractionnaire
qui tient au dénominateur, et dont la valeur est dans son
rapport avec l'entier, qui est le corps social" (ŒC IV, S. 249).

18 In Pufendorfs 'Devoirs de l'homme' ist "Naturzustand"
negativ definiert. Der Mensch im Naturzustand ist in keiner
Hinsicht gehalten, seine Handlungen auf das Urteil und den
Willen Anderer einzustellen (Pufendorf 1992, S. 259).
"Naturzustand" ist so das Privileg der völligen Unabhängigkeit
(S. 260), jeder Einzelne lebt in Einsamkeit rein für sich (vivant
dans une entière solitude) (ebd.).

19 "La Loi Naturelle ordonne aux Pérès et aux Mères d'avoir
soin de leurs Enfans, sans quoi la Société ne saurait subsister"

(Pufendorf 1992, S. 273). Das Naturgesetz favorisiert also

den Gesellschaftszustand und so die häusliche Erziehung.
Rousseau vertauscht einfach beide Seiten des Problems.

20 "Nous appelons liberté naturelle de n'être sujet, après Dieu,
à homme vivant, et ne souffrir autre commandement que de

soi-même, c'est-à-dire de la raison qui est toujours conforme
à la volonté de Dieu" (Bodin 1993, S. 74).

21 Zumeist ist die Gegnerschaft doktrinärer Natur, es geht nicht
für oder gegen die "Erziehung des Menschen", sondern um
den einen oder den anderen Anspruch, "Menschenerziehung"

möglichst effektvoll zu begründen.
22 Daher muss die Kindheit im Kind bewahrt werden. Sie ist

"Natur".
23 Emile liest 'Robinson Crusoe' rein aus didaktischen Gründen,

nämlich um die "ilse déserte" vor Augen zu haben, die seine

eigene Erziehung bestimmt (ŒC IV, S. 455). Im Übrigen
gilt sehr start. "II apprenne en détail non dans les livres mais
sur les choses tout ce qu'il faut savoir" (ebd.).

24 "Si sur le plan que j'ai commencé de tracer vous suivez des

régies directement contraires à celles qui sont établies, si au
lieu de porter au loin l'esprit de vôtre élève, si au lieu de
l'égarer sans cesse en d'autres lieux, en d'autres climats, en
d'autres siècles, aux extrémités de la terre et jusques dans les

cieux, vous vous appliquez à le tenir toujours en lui-même et
attentif à ce qui le touche immédiatement" (ŒC IV, S. 358;
Hervorhebungen J.O.).

25 Die Unterscheidung zu Beginn des viertes Buches von 'Emi¬
le' definiert eine zentrale Kategorie der Tugendliteratur neu.
Der amour propre ist die unzulässige Eigenliebe, die durch
den amour de soi, die zulässige Selbstliebe, ergänzt wird.
Dieser Dualismus ist nicht üblich, amour propre ist in der
Tugendliteratur eine Instanz, der Gegenspieler zur christlichen
Demut, der beschränkt oder gar negiert werden muss.

26 "L'amour de soi, qui ne regarde qu'à nous, est content
quand nos vrais besoins sont satisfaits; mais l'amour propre,
qui se compare, n'est jamais content et ne saurait l'être, parce

que ce sentiment, en nous préférant aux autres, éxige
aussi que les autres nous préfèrent à eux, ce qui est impossi-

16 NPBI Jg. 5 (1999), H. 2



ble" (CEC IV, S. 493).
27 Das gilt auch für Autoren der éducation nouvelle wie Jean

Piaget, die Kognitionen in den Mittelpunkt stellen. Auch diese

entwickeln sich natürlich, wenn keine Schule im Spiel ist.

28 Die These ist Gegenstand einer heftigen Kontroverse über
die "Bestimmung des Menschen" im Blick auf Schule und
Schulbildung (Emmerich 1841, Richter 1842, Wander 1843
und diverse andere). Die Vormärz-Pädagogik legte zentrale
Annahmen und Topoi der Schulreflexion fest, die mit der
Verstaatlichung besonders der Volksschule diskursbestimmend

wurden. Das gilt besonders für die Engführung von
"Menschenerziehung" und "Schulbildung", mit der Zielrhetorik

nachhaltig geprägt wurde, ohne der Schulkritik
ausweichen zu können. Sie übersah einfach die Rhetorik der

"Menschenerziehung" oder nutzte sie für die eigenen
Zwecke.

29 Stufe der Sinnlichkeit, der Gewohnheit und Phantasie sowie
der "freien Selbstbestimmung" (Diesterweg 1844, S. 144ff.).
Wie bei Rousseau sind dies Stufen der Entwicklung zum
Erwachsenen, also keine Lebensalter; die Stufen bilden eine
Reihen- und Rangfolge, die letzte Stufe ist die höchste.

30 "Der Entwickelungsgang oder Entwickelungsprozess der
einzelnen Anlage und aller Anlagen von dem Anfangspunkte

bis zum Endpunkte oder in der Richtung zu dem
Endpunkte geschieht stetig, lückenlos, ohne Unterbrechung, alle

Mittelstufen durchschreitend, wenn sie auch nicht immer
angegeben werden können. Eine sprungweise Entwickelung
oder Überspringungen sind undenkbar... Für die Entwickelung

des Geistes (gilt) das Gesetz der Stetigkeit. Alle
Gradveränderung eines organischen Wesens muss nothwendig
ohne Sprung in lückenlosem Fortschritt, in gradweisen
Übergängen, mit Durchschreitung aller zwischen den
Endpunkten liegenden Grade und Zwischenstufen geschehen.
Dieses ist das auf die Entwickelung der innern Natur
anwendbare mathematische Naturgesetz" (Diesterweg 1844,
S. 131).

31 "Dem Gesetze der Gestaltung der äussern Natur entspricht
in der innern Natur das Gesetz der Bildung" (Diesterweg
1844, S. 141).

32 'Erziehungs- und Unterrichslehre' (Bd. I/Il) (1835/1836). Be-
neke ging davon aus, dass die Natur "keine Sprünge"
macht, Entwicklung also auf den nächsten Übergang bezogen

sein muss (Beneke 1986, S. 127). Entwicklung ist
Entfaltung von Anlagen, "Anlagen" bestimmen je die Grenzen
der "Vollkommenheit" (S. 133). Entwicklungen hinterlassen

"Spuren im Innern der Seele", welche in die späteren
Entwicklungen eingehen können (S. 135). Die "Steigerung"
wird wesentlich durch Erziehung veranlasst, verstanden als

"Übertragung von anderen, schon bewussten psychischen
Entwickelungen" (S. 142).

33 Dazu zählen Regeln des Masses, des Einsatzes der Kräfte,
der Wiederholung, der Gestaltung von Relationen und
ähnliches mehr.

34 Dem Schüler kann nacheinander gesagt werden: "Mache
dich selbst vollkommen (Leibnitz, Wolf) - jede Handlung ist

gut, welche einen wahren Satz ausdrückt (Wollaston) -
Tugend ist, jedes Ding nach seiner Natur betrachten (Clarke) -
recht handelt, wer so handelt, dass diejenige Maxime, nach
welcher er in einem einzelnen sittlichen Falle handelt,
allgemeine Maxime werden könnte (Kant) - sittlich gut handelt
man, wo man, als unbeteiligter Zuschauer, mit dem
Handelnden sympathisieren würde (A. Smith) - thue, was dein
moralisches Gefühl, dein Gewissen dir sagt (Hutcheson) -
thue, was deine Glückseligkeit befördert (J.J. Rousseau) - sei

gesellig (Puffendorf) - die Tugend ist die Mitte zwischen
zwei Lastern (Aristoteles)" (Mager 1840, S. 210).

Literatur
Augustinus, Aurelius: Schriften gegen die Pelagianer. Bd. I: Stra¬

fe und Nachlassung der Sünden. Der Geist und der Buchstabe.

Natur und Gnade. Lat.-deutsche Ausgabe. Würzburg
1971

Beneke, Friedrich Eduard: Schriften zur Psychologie und
Pädagogik. Nikola Barelmann (Hrsg.). Berlin 1986

Bodin, Jean: Les six Livres de la République. Un abrégé du texte
de l'édition de Paris de 1583. Gérard Mairet (Ed.). Paris 1993

Diesterweg, Friedrich Adolph Wilhelm: Wegweiser zur Bildung
für deutsche Lehrer [1835], In Gemeinschaft mit Vormann
u.a. bearbeitet und herausgegeben. 3., fortgef. u. verm.
Aufl. Essen 1844

Dürkheim, Emile: Erziehung, Moral und Gesellschaft: Vorlesung
an der Sorbonne 1902/1903. Frankfurt am Main 1984

Emmerich, Ludwig: Berichtigung der in dem Wegweiser ausge¬
sprochenen Ansichten über die Bestimmung des Menschen.
Bonn 1841

Formey, Jean H.: Le philosophe chrétien ou Discours moraux.
Tomes l/ll. Leyden 1750

Formey, Jean H.: Anti-Emile. Nouvelle édition corrigée et aug¬
mentée. Berlin 1763

Fröbel, Hermann/Pfaehler, Dietrich (Hrsg.): Kommt, lasst uns un-
sern Kindern leben. Friedrich Fröbels Mutter- und Koselieder.
Bad Neustadt an der Saale 1982

Hoffmeister, Karl: Romeo oder Erziehung und Gemeingeist. 3

Theile. Essen 1831

Kerlan, Alain: La science n'éduquera pas. Comte, Dürkheim, le

modèle introuvable. Bern 1998
La Chalotais, Louis René de Caradeuc de: Essai d'éducation na¬

tionale ou Plan d'études pour la jeunesse [1763], Présentée
et commentée par Robert Granderoute. Saint Etienne 1996

Locke, John: An Essay Concerning Human Understanding
[1689], Peter H. Nidditch (Ed.). Oxford 1975

Locke, John: Some Thoughts Concerning Education [1693],
John W. Yolton/Jean S. Yolton (Ed.). Oxford 1989

Mager, Karl: Die deutsche Bürgerschule. Schreiben an einen
Staatsmann. Stuttgart 1840

Marshall, John: John Locke. Resistance, Religion and Respons-
ability. Cambridge 1994

Montesquieu: Œuvres Complètes. André Masson (Ed.). Tome I:

Esprit des Lois, Lettres Persanes, Considérations. Paris 1950
Osier, Jean-Pierre: Faust Socin ou le christianisme sans sacrifice.

Paris 1996
Pufendorf, Samuel: Le devoirs de l'homme et du citoyen, tel

qu'ils lui sont préscrits par la loi naturelle [1734/1735], Trad,
du Latin du Baron de Pufendorf par Jean Barbeyrac. 5*
édition. Reprint Hildesheim/Zürich/New York 1992

Rhyn, Heinz: Allgemeine Bildung und liberale Gesellschaft. Zur
Transformation der Liberal Education in der angelsächsischen

Aufklärung. Bern 1997
Richter, Gustav: Zeugnisse in der Sache zwischen A. Diesterweg

und L. Emmerich. Zur Prüfung gegeben. Barmen 1842
Rousseau, Jean-Jacques: Œuvres Complètes. Tome IV: Emile.

Education - Morale - Botanique. Bernard Gagnebin/Marcel
Raymond (Ed.). Paris 1969

Schiffler, Horst/Winkeler, Rolf (Hrsg.): Bilderwelten der Erzie¬

hung. Die Schule im Bild des 19. Jahrhunderts.
Weinheim/München 1991

Tröhler, Daniel: Republikanismus als Erziehungsprogramm. Die
Rolle von Geschichte und Freundschaft in den Konzepten
eidgenössischer Bürgerbildung der Helvetischen Gesellschaft

(1761-1797). In: Michael Böhler/Etienne Hofmann/Simone

Zurbuchen (Hrsg.): Republikanische Tugend. Ausbildung

eines Schweizer Nationalbewusstseins und Erziehung
eines neuen Bürgers, Actes du 16'' colloque de l'Académie
suisse des sciences humaines et sociales. Genève 1999 (im
Druck)

Wander, Karl Friedrich Wilhelm: Der geschmähete Diesterweg.
Eine Stimme aus dem preussischen Volksschullehrerstandes

gegen die Angriffe des Herrn L. Emmerich. Leipzig 1843

NPBI Jg. 5 (1999), H. 2


	Menschenerziehung oder Schulbildung? : Pädagogische Übergänge ins 19. Jahrhundert

