Zeitschrift: Neue Pestalozzi Blatter : Zeitschrift fur padagogische Historiographie

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 5 (1999)

Heft: 2

Artikel: Menschenerziehung oder Schulbildung? : Padagogische Ubergange ins
19. Jahrhundert

Autor: Oelkers, Jurgen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-901711

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-901711
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Menschenerziehung
Od e r Padagogische Uberginge ins 19. Jahrhundert

(Red.) Mit der Etablierung der staatlichen
Schule gegen Ende des 18. Jahrhunderts stellte
sich die Frage nach dem Ziel und den Méglich-
keiten 6ffentlicher Bildung. Als grundlegendes
Problem, das bis in unsere Gegenwart reicht,
erschien die Frage, ob und inwiefern Schule
primdr Kenntnisse zu vermitteln habe oder ob
sie dariiber hinaus “Menschenbildung” betrei-
ben sollte — gewissermassen als Erbstiick aus
den Verlusten einer sakulareren Welt. Der fol-
gende Artikel zeigt, dass seit Ende des 18.
Jahrhunderts der Anspruch an Menschenbil-
dung sowohl gegen die Schule als auch inner-
halb derselben formuliert wurde, und er pla-
diert fiir eine Schule, die ohne idealistische
Rhetorik ihre eigene Aufgabe erkennen und
erfillen kann.

B Jurgen Oelkers

Das Aufkommen der staatlichen
Schulen ...

ie Schliessung der jesuitischen Colleges in
Frankreich (1762/1763) und die Aufhebung des
Ordens durch Clemens IV. (1773) bot Gelegen-
heit, das Hohere Schulwesen in Europa neu zu ordnen.
Eine der ersten Reaktionen auf die neue Situation war
La Chalotais’ ‘Essai d'éducation nationale’ (1763), der
eine weitgehende Lehrplanrevision und eine strukturel-
le Neuorientierung forderte. Die scholastischen Inhalte
sollten eine drastische Reduktion erfahren, die neuen
Wissenschaften angemessenen Raum erhalten, die Zie-
le auf nationale und offentliche Belange eingestellt
werden. Ahnliche Diskussionen lassen sich in England
beobachten (Rhyn 1997), auch in Deutschland und in
der Schweiz, oft durchsetzt mit republikanischer Rheto-
rik (Trohler 1999) und schwankend im Adressatenkreis
der Eliten- oder der Volkshildung.

Deutlich ist aber von Schulbildung die Rede, die
“études publiques” (La Chalotais 1996, S. 36) sollten
erneuerten Schulen anvertraut werden, ohne langer ei-

NPBI Jg. 5(1999), H. 2

Z (/g”

Harmonische Seltsttéatigkeit i;vfder Wohnstube
Aus: FrébellPfaehler 1982

ner konfessionell gebundenen Menschenerziehung zu
folgen. “L'éducation devant préparer des citoyens a
I'état, il est évident qu'elle doit étre relative a sa consti-
tution et a ses lois” (S. 39). Montesquieus (1950, S. 39)
Idee, dass die Gesetze der Erziehung auf die der Regie-
rung bezogen sein mussten, wird nach Schliessung der
Colleges zur grundlegenden Doktrin. Schulentwicklung
ist seitdem Politik des Staates, die den Anspruch hat, ei-
ne gerechte, offentliche Bildungsversorgung zu ge-
wabhrleisten, die jedermann zugute kommt, unabhéan-
gig von Geschlecht oder Herkunft.

... als Herausforderung der Ideolo-
gie der Menschenbildung

4 § Menschenerziehung” als Anspruch verschwindet
damit nicht. Im Gegenteil wird die Schulentwick-
lung des 19. und 20. Jahrhunderts permanent

Objekt von Kritik, weil und soweit Anspriiche der Erzie-
hung nicht erflllt werden. “Erziehung” ist spatestens
seit Rousseau bezogen worden auf den natlrlichen
Menschen, der in Gegensatz gerat zur Gesellschaft und
ihrer Schulbildung. Rousseaus effektvolle Phantasie der
nattrlichen und so der negativen Eziehung ist zeit-
gendssisch eine Diskursanomalie, weil “Erziehung” auf
Haus und Familie eingestellt war, die unabhangig von
Schule fir Tugend sorgen sollten. Rousseau forderte




10

dieses Verhaltnis heraus und codierte den Diskurs Uber
“Menschenerziehung” auf folgenreiche Weise um. Im
Mittelpunkt sollte das Kind an seinem natdrlichen Ort
stehen, unabhangig von der Geschichte sowohl seiner
Familie wie seiner Gesellschaft. Die gesamte Zuord-
nung von Kind, Familie und Gesellschaft, so die Fixie-
rung von Erziehung auf irgendeine Form von morali-
scher Normalitat, wurde radikal in Frage gestellt zu
Gunsten einer starken Einzigartigkeit und ausschliessli-
chen Individualitat, die lernt, ganz fur sich zu leben.

Das Thema “Menschenerziehung”, anders gesagt,
muss mit dem Beunruhigungstheorem der Entfrem-
dung leben, das vorher nur im Sinne des falschen Glau-
bens vorhanden war. Die Entfremdung der Gesellschaft
als “Normalzustand” der Erwachsenen verunméglicht
den Transfer von Tugend, der fir die Erziehungstheorie
grundlegend ist. Soll nicht von Neugeburt aus der rei-
nen Natur die Rede sein, muss ein Moralfluss von einer
Generation zur anderen angenommen werden, der
mindestens fir eine gleichbleibende Einddammung des
Bosen sorgt, im Kern aber literarisch stimuliert wird, um
Verbesserung der Moralitat, letztlich eine vollkommene
Sittlichkeit zu erreichen. Die rechtsphilosophische Un-
terscheidung von Natur- und Gesellschaftszustand
spielt in dieser Literatur keine Rolle. Es geht um morali-
sche, nicht um nattrliche Perfektion. Voraussetzung ist
das Bose und erst nachfolgend, padagogisch konstru-
iert, das Gute.

Das Beispiel Formey

amuel Formey, der Opponent Rousseaus’, formu-
lierte im ersten Band des ‘Philosophe chrétien’2
wet Maximen Gber die Arroganz des Bosen, die ein-
munden in die Gleichsetzung des guten Menschen mit
dem Christen (Formey 1750, tome |, S. 151). Genauer
heisst es Gber die Basis des Guten: “La Vertue et le Bon-
heur sont faits I'un pour I'autre, leur Alliance est indis-
soluble, et j'ose dire que Dieu n‘a fait que la ratifier.
Tout est possible a I'Etre Supréme, pourvu qu'il ne soit
pas en contradiction avec la Nature méme des choses,
et avec les perfections Divines. Or il répugneroit égale-
ment, et aux idées éternelles, source de toute vérité, et
aux attributs Divins, que le vice conduisit a la félicité, et
que la Vertu fut la route d'un malheur final” (S. 153).
Natur ist Schdpfung, letztlich ideelle Schopfung, an-
ders ware sie nicht “divin”. Wer damit im Widerspruch
steht, kann nur das finale Unglick erleben, eben das
macht die Arroganz des Bosen aus. Die richtige Erzie-
hung3 legt die Grundlage fir Tugend und Gliick, so-
fern sie im Einklang mit der Natur steht. Die naturliche
Erziehung ist die des Hauses, und im Haus mehrheitlich
der Mutter und nicht des Vaters?. Im juste milieu der
Familie (S. 378) lernen Kinder unaufhorlich (S. 374),
vorausgesetzt ihre “curiosité naturelle” (S. 375) und
“une petite vanité naissante” (ebd.). Kinder lernen
spielend (S. 375f.), unterstiitzt von der “tendresse” der
Miitter, soweit diese nicht hypokritisch wird>. Kinder
beobachten die Fehler der Erwachsenen (S. 380), sie
unterwerfen sich dem Gesetz, aber registrieren sehr ge-

@v&f w;“::%rg a ben Glarte
bie berh u artms
Hofllen fie gor 'a

7 dule m[m nd) e,
Z s B e, s
er y{u{n’n‘g‘ 1 thon Dull,
ccrit fie burdmiinyen S gange
eloguent i €8, 3‘:( E & (\,

Das nattrliche Kind. Aus: Frébel/Pfaehler 1982

nau seinen Geist®. Daher konnen die Fehler der Er-
wachsenen nicht sorgfaltig genug vor den Kindern ver-
borgen werden, die am positiven Vorbild lernen miis-
sen (S. 382). Das schlechte Herz kann nur auf ein
schlechtes Herz reagiert haben (S. 382f.).

Mitter und Vater mussen sich tber den Geist der Er-
ziehung einig sein, wenn sie nicht von den Kindern ge-
geneinander ausgespielt werden wollen. “Un Pére et
une Mére doivent convenir téte a téte, et aprés une
mure réflexion, de la maniéere dont ils veulent élever
leurs enfans, et ce plan une fois fait, le suivre de con-
cert, sans jamais se croiser et se traverser” (S. 385). Nur
so entsteht die Harmonie des Hauses (S. 386), die Eifer-
sucht, Streit und Uneinigkeit vermeiden muss. Die Kin-
der sind auf dieses Milieu angewiesen. “Car du
moment qu'ils se croyent méprisés, négligés, hais, ils
perdent le courage et la confiance, ils donnent toute
leur attention a détruire ceux qui les supplantent, et
c’'est une déplorable source d'animosités” (S. 387). Das
Kind vergleicht sich mit anderen, Unterschiede der
Achtung werden als Verletzungen wahrgenommen,
das Gluck des besseren oder leichteren Kénnens kann
nicht dazu fihren, Respekt ungleich zu verteilen (S.
388f.)7.

Zu den Grundregeln des Umgangs mit Kindern
gehort neben Achtung auch Vernunft. Kindern mit
Schiméaren oder Gestalten des Wunderglaubens Angst
zu machen, ist unverninftig (S. 390) und verletzt die
Regeln des Respekts, die mit dieser Methode auf krude
Annahmen der “Kindlichkeit” reduziert werden. Aber
Kinder behandelt man nicht infantil. “On dit ordinaire-
ment les Enfans sont les Enfans; et moi je répons, les
Enfans ne sont point des Enfans, dans le sens qu’on
voudroit attacher a ce mot. Les Enfans sont des Etres

NPBI Jg. 5(1999), H. 2



it b ikl mads
' 1l Bres ma] bada:

38l wick'd bash Btk it 1 Sefemaen e,

aobil s ST W

4 -@wl Gudgud1 «
Dex Kuud nift res Kindheny
B JGudqud! Gudgudts
¥ Rf’ ife bedh audh gefdnoinden s
3 SGudgud| Cudgud: «
'ai Der Rudud it fo gany alichn,
3 L Gutyad! Gudgud !
Iy @ méidye germ belm Kindben fein,
B Gudged! Gudgudt
et bt ifn acfunden mein Rindében Mela,
o Tonam fie froftidy belfammen fein.

Das heilige Kind. Aus: Frobell/Pfaehler 1982 3

raisonnables, qui n‘ont pas la méme provision d‘idées,
les mémes matériaux d'expérience que les personnes
faites, mais leur Ame a les mémes dispositions de rai-
sonner” (S. 391).

Rousseau vs. Locke

ie Idee Lockesd hat Rousseau bekanntlich radi-
kal bestritten, mit einem Argument, das grund-
legend ist fur die Sonderung der menschlichen
von der bdrgerlichen Erziehung. “Raisoner avec les en-
fans”, heisst es im 2. Buch des 'Emile’, sei die grosse
Maxime von Locke gewesen, die sich immer noch en
vogue befinde (EC IV, S. 317). Aber nichts sei alberner
(sot) als Kinder, mit denen man “rasonniert” habe. Von
allen Fahigkeiten des Menschen entwickle sich die Ver-
nunft am schwierigsten und am spatesten, weil sie aus
allen anderen Féhigkeiten zusammengesetzt (compo-
ser) sei. Mit dieser letzten kénnen unmaoglich die ersten
entwickelt werden, entsprechend reagieren Kinder,
wenn das Resultat als Prozess erwartet wird. “Le chef-
d’ceuvre d'une bonne éducation est de faire un homme
raisonable, et I'on prétend elever un enfant par la rai-
son! C'est commencer par la fin, c’est vouloir faire I'in-
strument de I'ouvrage. Si les enfans entendoient raison
ils n'auroient pas besoin d'étre élevés” (ebd.).

Tatsachlich beschliessen burgerliche Vernunft und
republikanische Tugend den ‘Emile’, die Trennung von
“Mensch” und “Burger” wird nur auf die Erziehung
bezogen. Einzig fur sie wird die Ordnung der Natur
stark gemacht: “Employer la force avec les enfans et la
raison avec les hommes; tel est I'ordre naturel: le sage
n'a pas besoin des loix” (S. 320).

NPBI Jg. 5(1999), H. 2

Das Alter der Vernunft ist nicht an Lernen gebun-
den, vielmehr entwickelt sich die Natur in geschlosse-
nen Phasen oder Stadien®. Das Medium der Vernunft
sind Ideen, die Kindern unzugénglich sind. Es ist sinn-
los, mit ihnen zu rasonnieren, weil sie ihre eigene Art
haben, zu sehen, zu denken und zu empfinden (S.
319). Diese maniéres der Kindheit werden mit der Un-
fahigkeit begrifflichen Denkens begriindet. Kinder se-
hen, denken und empfinden mit Bildern, nicht mit Be-
griffen, die offentlicher Vernunft zuganglich waren. Sie
sind in diesem Sinne sauvage. “Avant 'age de raison
I'enfant ne recoit pas des idées mais des images, et il y
a cette différence entres les unes et les autres que les
images ne sont que des peintures absolues des objets
sensibles, et que les idées sont des notions des objets,
determinées par des rapports. Une image peut étre
seule dans I'esprit qui se la réprésente; mais toute idée
en suppose d'autres. Quand on image on ne fait que
voir, quand on congoit on compare. Nos sensations
sont purement passives, au lieu que toutes nos percep-
tions ou idées naissent d'un principe actif qui juge” (S.
344; Hervorhebungen J.0.).

Die éducation solitaire (S. 341) bildet die nattrliche
Ordnung ab, indem und soweit sie Vergleiche aus-
schliesst und begriffliches Lernen vermeidet. Die Isola-
tion — Erziehung a la campagne (S. 326) — sichert den
Effekt, Kinder sollen durch die Natur belehrt, nicht
durch die Erfahrung tberzeugt werden, heisst es gegen
Locke (S. 338)10. Daher steht nicht Gewohnheit im
Mittelpunkt, sondern Natur, die im unschuldigsten Bild
Ubernommen wird!!. Anders ware die urspriingliche
Reinheit nicht zu bewahren, von der letztlich die natur-
liche Starke des Menschen abhangt. Souveranitat ist
Abwesenheit von Stinde, daher gibt es nur eine morali-
sche Lektion wahrend der gesamten Kindheit. “La seu-
le lecon de morale qui convienne a I'enfance et la plus
importante a toute age est de ne jamais faire de mal a
personne” (S. 340; Hervorhebung J.0.).

Dieses Verbot bezieht sich auf den Naturzustand,
den Rousseau in die Frihgeschichte verlagert. Souvera-
nitat hat Abstand notwendig, der Gewaltfreiheit nahe-
legt, weil Gesellschaft nicht existiert oder nicht in Rech-
nung gestellt werden muss. Lockes (1989, S. 142)
Formel “Reasoning with Children” bezog sich auf die
Initiation in die zivile Gesellschaft, ein Zusammenhang,
den Rousseau Ubergeht, weil er Gesellschaft und Erzie-
hung in ein gleichermassen polemisches wie utopisches
Verhaltnis setzt. Man musse, schreibt Locke, Kinder so
frah wie maglich und viel frither als tblich anerkennen
als “Rational Creatures”. Das geschieht altersgemass'2
und setzt zunehmende Rationalitdt voraus, namlich
Gewodhnung an Verfahren und Verlasslichkeit der Ver-
nunft, nicht zuletzt der Vernunft in der Erziehung. Na-
tur allein wére zuwenig, weil niemand die Gute der Na-
tur garantieren kénnte. “When | say ..., that they must
be treated as Rational Creatures, | mean, that you
should make them sensible by the Mildness of your
Carriage, and the Composure even in your Correction
of them, that what you do is reasonable in you, and
useful and necessary for them. And that it is not out of
Caprichio, Passion, or Fancy, that you command or for-

11



12

bid them any Thing. This they are capable of under-
standing” (ebd.).

Nicht die Natur regiert das Kind, sondern “the Rules
and restraints of Reason” (S. 109). Sie machen die Er-
ziehung ebenso zwingend wie transparent, ohne auf
eine Instanz vor der Vernunft zurtickgreifen zu massen.
Wer nicht lernt, seinen Willen der allgemeinen Ver-
nunft zu unterwerfen, wird spater die eigene Vernunft
nicht gebrauchen kénnen'3. “Vernunft” ist 6ffentli-
cher Gebrauch vernlnftiger Argumente, die ohne Ur-
sprungsphantasie auskommen. Erwachsene betrachten
sich selbst als rationale Wesen, und es gibt keinen
Grund, Kinder nicht auch so zu betrachten, ausgenom-
men, dass sie an den Gebrauch der Vernunft gewohnt
werden miussen (S. 109f.), was nur wiederum mit Ver-
nunft maglich ist. Sklavische Disziplin kann nur Sklaven
erzeugen (S. 113), wahrend Kinder begriindet wissen
missen, wie sich Gut und Bose verteilt und warum Be-
lohnungen und Strafen notwendig gewesen sind (S.
115).

Der Ausgangspunkt ist nicht die Entdamonisierung
der perversité originelle, die Rousseau aus dem Herzen
der Menschen verbannt sehen will (EC IV, S. 322).
Auch Locke reagiert auf dieses Problem, nur ganzlich
anders. Seine Theologie entwickelte sich in den achtzi-
ger und neunziger Jahren in Richtung sozianischer und
unitarischer Doktrinen, die die Erbstinde leugneten und
den strafenden Gott negierten, ohne einer paradiesi-
schen Unschuld das Wort zu reden (Marshall 1994, S.
1411 )14, Aber diese theologische Diskussion bertihrte
nicht oder wenigstens nicht direkt — wie bei Rousseau —
das Konzept der Erziehung. Aus der radikal schuldigen
musste nicht die radikal unschuldige Natur werden, so
dass dann auch nicht die Stinde in die Gesellschaft ver-
lagert zu werden brauchte. Menschen werden fir Sin-
den bestraft, wenn sie stindhaft handeln (Locke 1975,
S. 78f.). Keineswegs muss die Gesellschaft dann stnd-
haft sein, wenn die Natur es nicht mehr ist. Stinden
sind keine “innate Principles”, und zwar weder im au-
gustinischen Sinne der peccatum originale'> noch im
rousseauistischen Sinne des homme civile in der société
partielle (EC IV, S. 248f.).

Rousseau negiert zu Beginn des ‘Emile’ sowohl die
offentliche als auch die hausliche Erziehung (S.
250f.)1€. Sie reprasentieren und beférdern Dekadenz,
Abfall von der Natur, vor der nur die Erziehung des
Menschen (I'éducation de 'hnomme) (S. 281) bewahren
kénne. Die Unterscheidung von I'homme naturel und
I'homme civil'? verlagert den “Naturzustand” der
Rechtstheorie® in die Erziehung, um auf diese Weise
den Pouvoir Paternel'? auflésen zu kénnen, ohne wirk-
lich auf eine liberté naturelle (Bodin 1993, S. 73ff.)20
zurlickgreifen zu mussen. Was Rousseau “la liberté bi-
en réglée” (EC IV, S. 321) nannte, ist eine didaktische
Ordnung, die nicht das Kind, sondern nur die Natur im
Kind respektiert. Aus diesem Grunde ist die erste Erzie-
hung negativ, sie bewahrt die Unschuld, also schitzt
das Herz vor dem Laster und den Geist vor dem Irrtum
(S. 323), ohne sich Vernunft in Freiheit entwickeln zu
lassen.

Rousseaus Erbe I: Menschen-
erziehung als Gegenbegriff zur
Schulbildung

ie Rede von der Erziehung des Menschen hat
Rousseaus und nicht Lockes Voraussetzungen,
7 selbst dort, wo Rousseau massiv bekampft
wird21, “Der Mensch” in einer generalisierten und ak-
zeptablen Form muss fir sich padagogisch zuganglich
sein, ohne mit der Erziehung Prozessen der Korruption
ausgesetzt zu werden. Gewahr dafir ist das Kind in rei-
ner Form, also unabhdngig von Stinde und Dekadenz.
Das ist nur denkbar, wenn alle potentiell sindhaften
Einflisse ausgeschlossen werden, so dass nicht zuféllig
Paradiesmetaphern die Reflexion bestimmen. Die erste
Verirrung geféhrdet die gesamte Ordnung (S. 257), al-
so muss das Kind rein als Mensch erzogen werden, weil
es eine Erziehung des Burgers nur um den Preis der
Stndenwiederholung geben kann (S. 248).

Die in padagogischen Texten nachhaltig gepflegte
Rede der Erziehung des Menschen zum Menschen
muss mit Rousseau den “nattrlichen Menschen” in das
Kind verlagern und davon den Birger abtrennen. Die
Zweiweltentheorie macht nur Sinn, wenn die Idee der
Renovation bestimmend wird, im Kind erneuere sich
die Menschheit und nur sie dirfe die Erziehung bestim-
men22. Die gesamte Schulwelt stért die Idee. Sie
negiert jede Form von Gewohnheit (S. 282), jede Ori-
entierung der Zukunft ausserhalb der natirlichen Ent-
wicklung (S. 301), den positiven Einsatz von Zeit zu-
gunsten von Zielen und so von padagogischem Kalkdl
(S. 323), jede Form von Tugend (S. 339f.), jeden Unter-
richt, der Worte vermittelt (S. 346), jedes Buchstudium
(S. 351) und alle LekttreZ3. “La lecture est le fleau de
I'enfance” (S. 357), weil die Imagination Umwege ge-
hen muss und die wirklichen Interessen der Natur nicht
bedient werden. Das Lernideal ist die unmittelbare
Ubereinstimmung von Interesse und Wahrnehmung.
“Lintérest présent; voila le grand mobile, le seul qui
meéne surement et loin” (S. 358).

“Menschenerziehung”, die sich auf die Ordnung
der Natur beruft, kann nicht zugleich Bildung, eine
kognitive Ordnung unabhéngig von der Natur, hervor-
bringen. Wahrnehmen und Erleben des Kindes verlan-
gen Unmittelbarkeit und Selbstbezug, daher ist alles
abzulehnen, was abstrahiert oder von der Erlebnissitua-
tion wegfthrt?4. Nur so entstehen Empfindsamkeit
und Gedachtnis, die nicht kinstlich, also mit schuli-
schen Arrangements, aufgebaut werden kénnen und
durfen. Starke und Bestétigung der Stérke sind grund-
legender als jeder Lehrgang, der immer nur an den
Kraften des Kindes vorbeiftihren kann. Daher lautet
Rousseaus Prognose so: “A mesure que |'étre sensitif
devient actif, il acquiert un discernement proportionell
a ses forces et ce n'est qu'avec la force surabontante a
celle dont il a besoin pour se conserver que se dévelope
en lui la faculté spéculative propre a employer cet excés
de forces a d'autres usages. Voulez-vous donc cultiver
I'intelligence de votre éléve, cultivez les forces qu’elle
doit gouverner” (S. 359).

NPBI Jg. 5 (1999), H. 2



“Vollstdndige harmonische Entwicklung aller Anlagen eines Menschen?” Aus: Schiffler/\Winkeler 1991

Das ist so etwas wie die Doktrin der “Menschener-
ziehung”. Grundlegend ist die Aktivitat des “empfind-
samen Wesens”, das nicht passiv lernen kann. Seine
Unterscheidungsfahigkeit muss je proportional zu
seinen Kraften verstanden werden. Erst wenn ein Uber-
schuss an Kraften vorhanden ist, der fur den unmittel-
baren Lebensunterhalt nicht gebraucht wird, ent-
wickelt das aktive Wesen spekulative Fahigkeiten, die
den Kraftetiberschuss (und nur ihn) in eine Richtung
lenken kann, die die unmittelbare Situation Ubersteigt.
Wer also die Intelligenz entwickeln will, muss die Kraf-
te kultivieren, die sie lenken sollen. Die Intelligenz lenkt
sich nicht selbst, sie ist eine Funktion der Natur und
entwickelt sich mit ihr. Geist entsteht nicht aus sich
selbst, sondern bedarf der Unterstiitzung und Absiche-
rung der Natur.

Das ist die Doktrin in ‘Lienhard und Gertrud’, im Kin-
dergarten, in der Reformpadagogik, tberall, wo von
“Menschenerziehung” gesprochen und die Natur des
Kindes herbeigezogen wird. Das “Kindgemadsse” ist die
Fiktion, die natirlichen Krafte des Kindes genau ermes-
sen zu kénnen, um damit die Dosierung der Erziehung
richtig festzulegen. Massgebend ist dabei immer die
Idee der situativen Aktivierung am nattrlichen Ort, der
unmittelbaren und gutartigen Interessen, der Gegen-
wart und des Vorrangs der Kré&fte vor den Kognitionen.
Kinder werden unabhangig von Vernunft situiert, nur
so entsteht ihre eigene Welt, die sich grundlegend von
der der Erwachsenen unterscheiden soll. Aber “Kérper-
bildung” ist nicht Grundlage der “Menschenerzie-
hung”, und Rousseaus Idee, dass stark und gesund
werden muss, wer weise und verninftig werden soll

NPBI Jg. 5 (1999), H. 2

(ebd.), ist nichts als eine grandiose Fehleinschatzung
der Kindheit, aus der Vernunft ausgeschlossen wird,
damit sie sich entwickeln kann.

FUr Rousseau ist /solation grundlegend. Der Mensch
muss unabhangig von Gesellschaft bestimmbar sein,
das ganze Konzept der “natirlichen Erziehung” setzt
Nutzung rein fir sich voraus. Der amour de soi muss
wohl den amour propre?> zulassen, um Vergleiche der
Gesellschaft steuern zu kénnen. Aber Vergleiche sta-
cheln die Leidenschaft an und stéren das natdrliche
Gleichgewicht. Naturlichkeit setzt daher unteilbare
Selbstliebe voraus, die in Ubereinstimmung mit den Be-
durfnissen zu agieren versteht26. Schulbildung hat im-
mer externe Zwecke und ist mit Selbstliebe unverein-
bar. Aus diesem Grunde opponiert Rousseau ebenso
heftig wie unnachsichtig gegen Schule und nivellieren-
den Unterricht. “Menschenerziehung” in der Schule ist
eine Sache der Unmdglichkeit.

Versuche, Menschenerziehung und Schulbildung
konzeptionell miteinander zu versdhnen, scheitern
samtlich am Rousseauismus des Grunddogmas. Wer
Menschen erziehen will, muss ihren Naturzustand vo-
raussetzen, einen erreichbaren Zustand des naturlichen
Menschseins oder eben der Kindheit unabhéngig von
Gesellschaft. Das gilt im Prinzip auch fur Konzepte, die
auf natdrliche Sozialitat und nicht auf solitude setzen,
also Pestalozzis Wohnstubenerziehung, Frobels Kinder-
garten, die Gemeinschaft der Reformpédagogik und
dhnliches mehr. Sie werden freigehalten von Schulbil-
dung, also formalisiertem und verzwecktem Unterricht,
weil und soweit mit dem Kind der Mensch erzogen
werden soll. Schulbildung, in der Form des 19. Jahr-

13



14

hunderts, zielt auf den Gesellschaftszustand, gerat un-
ter staatliche Regie und bedient grosse Zahlen, und
zwar unabhdngig von den rousseauistischen Meta-
phern der Schulkritik. Sie legen nahe, dass diese Ent-
wicklung kein Erfolg gewesen sein kann, weil die he-
rausgehobene und starke Individualitat kein Thema ist
und sein darf.

Rousseaus Erbe II: Selbsttatigkeit
als Ideologie der Schulbildung

aher verwundert nicht, dass die Kinderpsycho-
ogie am Ende des 19. Jahrhunderts, aus der die
“neue Erziehung” wesentlich hervorgeht, an
Rousseau anknipft, namlich Unmittelbarkeit betont,
die Selbsttatigkeit des Kindes, das Verhaltnis der Krafte
und den Verdacht der Uberforderung mit Schule und
“unnattrlichem” Unterricht. “NatUrlichkeit” ist nie
Schule, sondern stets Entwicklung und Wachstum, un-
abhangig von Belehrung und Wissen2”. “Entwicklung”
wird fest mit dem Naturzustand verbunden, Schulbil-
dung ist das Gegenteil und so erst dann zuldssig, wenn
das psychologische Kalkil des Naturzustandes zum Tra-
gen kommen kann, das sich dem Kanon entzieht oder
diesen sehr nachhaltig negiert.

Die tatsachliche Schulentwicklung im 19. Jahrhun-
dert, aus der die heutige Institution entsteht, konkur-
renziert Haus und Familie und stellt Formeys juste mi-
lieu der Erziehung in Frage. “Schulbildung” definiert
sich als staatliche Pflicht, mit der zunehmend Erzie-
hungserwartungen verbunden werden. Das lasst sich
an der ambitionierten Schulliteratur zeigen, die der Bil-
dung Ziele geben will, die die Institution Schule Uber-
steigen. In der deutschen Vormérz-Padagogik ist der
Ubergang von Idealismus in eine konkrete Zielsprache

der Schule gut zu beobachten. Die Bildung der Se/bst-
tdtigkeit wird zum hochsten Ziel schulischer Erziehung
(Hoffmeister 1831; Diesterweg 1844, S. 10ff.)28, ohne
dass der “Naturzustand” zugrundegelegt werden
kénnte. Der Topos wird innerlich neu besetzt, mit Re-
geln des naturlichen Unterrichts und der echten Hal-
tung des Lehrers. Emile wird in die ideale Schule verla-
gert, “Menschenerziehung” kann dann (und nur dann)
vom Entfremdungsverdacht befreit werden. “Der dchte
Lehrer ruft durch seine Thatigkeit, durch seine blosse
Erscheinung die Triebe des Schulers und Zéglings zur
Thétigkeit. Jede Ausserung und Befriedigung derselben
erhéht ihre Kraft und Lebendigkeit, steigert sie zur
Starke, macht ihre Thatigkeit zur Ubung und Gewohn-
heit. So entsteht allmahlich die Fertigkeit der Selbst-
thatigkeit, durch die allein der Mensch sich Uber die
Natur erhebt, durch die er zum Menschen wird.
Mensch sein heisst: selbstthétig sein nach verninftigen
Zwecken” (Diesterweg 1844, S. 11).

Dafur werden “Entwickelungsstufen” in Anschlag
gebracht?9, die auf Anlagen zuriickgefiihrt werden (S.
1171f.). "Anlagen” definieren die “Mdglichkeit zur Ent-
wickelung und Bildung” (S. 120). Der Entwicklungs-
gang wird “genetisch” und “ltickenlos” verstanden (S.
121, 5. 131)30, das Ziel ist die “vollstandige harmoni-
sche Entwickelung aller Anlagen eines Menschen” (S.
133), eine Aufgabe, der keine Schule je nachkommen
koénnte.

Die Idee, das “Gesetz der Bildung” beherrschen und
schulisch nutzen zu kénnen3", wird wesentlich auf Be-
nekes Erziehungslehre zurtickgefthrt (S. 136f. wu.
pass.)32, in der “Entwicklung” als Steigerung durch
Ubertragung konzipiert wird (Beneke 1986, S. 142ff.),
ohne mehr als methodische Regeln des Unterrichts zu
bertihren (S. 175ff.)33. Schulbildung kann auf dieser Li-
nie als Menschenerziehung erscheinen, weil Inhalte

N\

Die staatliche Schule fir den gesellschaftlichen Menschen setzte sich im 19. Jahrhundert durch. Aus: Schiffler/Winkeler 1991

NPBI Jg. 5(1999), H. 2



nicht vorkommen, weder ein Kanon noch ein Ensemble
von Féchern, wahrend genau das, die Verfachlichung
der Volksschule, den Basisprozess des 19. Jahrhunderts
im Blick auf Schulentwicklung darstellt. Dieser Prozess
ist von der Schulkritik immer wieder beklagt worden,
vor allem und stereotyp mit Vorbehalten gegenuiber
seiner erzieherischen Kraft. Die “padagogische Missi-
on”, das zeigt etwa die franzosische Diskussion bis zum
Ende des 19. Jahrhunderts, erschopfe sich nicht in
positiver Wissenschaft (Kerlan 1998, S. 177ff.). Schul-
bildung also musse mehr sein als lediglich “Wissensver-
mittlung”, namlich — bei Durkheim - soziale Men-
schenerziehung, die Sakularisationsverluste auffangen
und die Wertmitte der Gesellschaft neu besetzen kann.

Fiir eine Schule ohne idealistische
Rhetorik

/% ber Schule, zumal als Burgerschule (Mager

A 1840), kann nur plural reflektiert werden, mit
Y 4 ~einer Unmenge an Prinzipien, die diverse Wert-
konzepte begriinden oder negieren34. Jeder einzelne
Archimedische Punkt tritt in Konkurrenz zu allen ande-
ren, ohne dass Konsens méglich ware. So umstritten
kénnte keine Schule verfahren, so dass nicht zufallig
“Menschenerziehung” als rhetorische Grésse kommu-
niziert wird, die sich auf jede vorhandene Praxis tber-
tragen lasst. Schulbildung ist demgegentber einfach
der vielfache Effekt von Schule, Wissensvermittlung,
Sozialisation, versteckten Lehrplanen, Abschlissen und
Berechtigungen, nicht die eine Grosse der “Erziehung
zur Selbstédndigkeit durch Selbstthétigkeit” (Diesterweg
1844, S. 139).

Eine solche Zielrhetorik wird wie eine Wirkungser-
wartung kommuniziert, ohne einen Prozess mit wider-
streitenden Erfahrungen zu bericksichtigen. Und
“Menschenerziehung” kann nur linear erwartet wer-
den, weil alles andere die Hohe des Ziels und so den

NPBI Jg. 5(1999), H. 2

Fur eine Schule ohne idealistische
Rhetorik. Aus: Bildarchiv Pestalozzi-
anum

padagogischen Anspruch beeintrachtigen wirde. Die
"Entwickelung der Selbstthatigkeit” als Hauptaufgabe
von Erziehung und Unterricht (ebd.) lasst weder Teilun-
gen noch Kirzungen zu, da ja das volle Potential aller
Anlagen ausgeschopft und zur Entwicklung gebracht
werden soll. Daher ist zurecht von Ganzheit die Rede,
die, wie in Rousseaus “Selbstliebe”, nur auf sich selbst
reagieren kann und also Knappheit, ungiinstige Um-
stande oder andere Seiten der menschlichen Natur aus-
schliessen muss. Diese Natur ist nicht nur zuganglich,
sie ist auch ausschliesslich gut und so ungeteilt forde-
rungswert. Gegenlber der Natur gibt es keine Ein-
spruchsmaglichkeit, anders ware sie nicht der Garant
der Entwicklung; nur mit einem als verlasslich ange-
nommenen Naturzustand koénnen Endzustdnde der
Entwicklung vor Augen stehen, auf die die “Men-
schenerziehung” zusteuern soll. Aber was immer
“Schulbildung” sein mag, sie bezieht sich auf die eige-
ne Ordnung, die mit irgendeinem “Naturzustand”
nichts zu tun haben kann und darf. Das vor allem ist
das Ergebnis des padagogischen 19. Jahrhunderts.
“Bildung” im Sinne der deutschen Klassik ist ein rein
inneres Ereignis, das materiale Formung durch Schule
nicht nétig hat. Daher wird “Selbstbildung” von
“Schulbildung” unterschieden, fast immer, wie die Bil-
dungsromane zeigen, im pejorativen Sinne. Die Schul-
padagogik des 19. Jahrhunderts hat Konzepte des phi-
losophischen Idealismus benutzt, um Erziehungsziele
der Schule zu kommunizieren, ohne damit den tatsach-
lichen Ertrag der eigenen Institution fassen zu kénnen.
Mit dem péadagogischen Idealismus der “Selbsttatig-
keit” sind die faktischen Effekte von Schulunterricht
verdunkelt und entwertet, der Pragmatik des Alltags
Uberlassen worden, der sich zwischen Lehrplangestal-
tung und Notengebung den Zielsetzungen der “Men-
schenerziehung” entzieht und entziehen muss. Nicht
“der” Mensch oder “das” Kind in generalisierter Form
und Zustandigkeit ist Thema, sondern die Gestaltung
von Unterricht unter Bedingungen knapper Zeiten,

15



16

flichtiger Situationen und unerfullbarer Erwartungen,
die sich nicht idealistisch beruhigen lassen.

Fir diese Erfahrungen besteht kein Konzept. “Men-
schenerziehung” setzt isolierte und kleine Verhéltnisse
voraus, die Ordnung des idealen Ortes, sowie ein uner-
mudliches und williges Personal, das sich einzig der
padagogischen Aufgabe zu verschreiben versteht. Alle
massgebenden Reflexionsideale der Padagogik folgen
dieser Erwartung, ohne sie je einlésen zu kénnen.
“Schulbildung”, auf der anderen Seite, muss mehr als
Alltagspragmatik sein, ohne dass die padagogische
Zielsprache sich je einer idealen Praxis anndhern wiirde.
Die Last wird auf die Zukunft verschoben, so dass nicht
zufallig immer neue Reformkonzepte entstehen, die fiir
Verbesserungen sorgen sollen, ohne die Defizite wirk-
lich fassen zu koénnen. Schon aus diesem Grunde
mussen Schulen in ihrer Existenz unabhéngig von
Schulkritik und robust sein, also sich weder um “Men-
schenerziehung” noch um “Bildungsidealismus” ernst-
haft kimmern.

1 'Anti-Emile’ (Formey 1763).

2 'Le philosophe chrétien” (1750). Formeys Moralphilosophie
ist von Christian Wolf beeinflusst und I&sst sich in padagogi-
scher Hinsicht dem Tugenddiskurs zurechnen.

3 XXVIII. Discours ‘Sur I'éducation’ (Formey 1750, tome |, S.
371-398).

4 "Ce dernier étant appellé par des circonstances externe a
milles fonctions propres a la distraite, et & lui faire perdre de
vue le train domestique” (Formey 1750, tome |, S. 372).

5 “Elles (les meres; J.0.) accablent leurs enfans d'inutiles
caresses, auxquelles ceux-ci répondent par un manége, ou
I"hypocrisie regne déja souvent, et dont le but est de passer
toutes leurs fantasies” (Formey 1750, tome |, S. 378).

6 “ll (I'enfant; J.0.) subira Vos Loix, il s’humiliera sous vos ri-
geurs, mais il vous regarde en lui-méme d'un ceil de piti¢, ou
son petit cceur s’enflamme d'un petit dépit des vos procédés
accroissent journellement” (Formey 1750, tome |, S. 380).

7 "Un enfant, qui fait tout ce qu'il peut est aussi estimable,
mérite d'étre aussi bien traitté, qu'un autre qui fait des pro-
gres beaucoup plus rapides, aidé d'un heureux naturel, qui
lui applanit toutes les difficultés” (Formey 1750, tome |, S.
389).

8 Locke wird nicht eigens zitiert. Das Argument, Kinder seien
“des étres raisonnables”, ist mehr als 50 Jahre nach dem Er-
scheinen von ‘Some Thoughts Concerning Education’
(1693) frei verwendbar. ‘Some Thoughts Concerning Educa-
tion’ geht zuriick auf einen Briefwechsel Lockes mit Edward
Clarke of Chipley und seiner Frau Mary Jepp (einer Ver-
wandten von Locke) in den Jahren 1684/1685. Locke kom-
mentierte die Erziehung des Sohnes von Edward und Mary
Clarke. Das Erscheinen von ‘Some Thoughts’ wurde im Juli
1693 in der ‘London Gazette’ angezeigt. Unter den Emp-
fangern der Dedikationsexemplare des Erstdrucks waren der
dritte Earl of Shaftesbury, Jean Le Clerc, EM. Van Helmont,
William Molineux und andere (Locke 1989, S. 48f.).

9 Die Unterscheidung der Entwicklungsphasen bricht mit dem
Konzept der Lebensalter, das noch Buffons ‘Histoire naturel-
le" bestimmt hatte. Im ‘Manuscrit Favre’ des ‘Emile’ reduziert
Rousseau “Entwicklung” auf die Vorgeschichte des Erwach-
senen. Sie umfasst vier Phasen: 1. L'age de nature (12), 2.
l'age de raison (15), 3. L'age de force (20), 4. L'age de sa-
gesse (25). Der Zusatz lautet dann: “L'age de bonheur tout
le reste de la vie” (EC IV, S. 60).

10 Die Stelle bezieht sich auf den §112 in Lockes ‘Some
Thoughts Concerning Education’. Strafen, das Thema dieses
Paragraphen, sind nicht Teil der Natur, wohl aber verlangen
sie eine Uberzeugende Erfahrung, die “passionate Tyranny”
ausschliesst (Locke 1989, S. 172).

11 "Quand il s'agira de donner tout le bon, adieu I'habitude”
(EC IV, S. 338f.).

12 “There is no Vertue they (the children, J.0.) should be exci-
ted to, nor Fault they should be kept from, which | do not
think they may be convinced of, but it must be Reasons, as
their Age and Understanding are capable of, and those pro-
posed always in very few and plain words" (Locke 1898, S.
142).

13 "He that is not used to submit his Will to the Reason of
others, when he is young, will scarce hearken of submit his
own reason, when he is of an Age to make use of it” (Locke
1989, S. 105).

14 Locke wurde calvinistisch erzogen, seine Familie teilte Uber-
zeugungen calvinistischer Presbyterianer und seine Studien
am Christ Church College in Oxford (ab 1652) setzten ein
strenges calvinistisches Milieu voraus. Die spatere Kritik am
Calvinismus verwendete sozianische Lehren, also die Ableh-
nung des Trinitdtsdogmas zugunsten der Einheit Gottes, mit
der das gesamte Gnadenproblem verandert wurde (vgl.
Osier 1996).

15 Augustinus: ‘De peccatum meritis et remissione et de bap-
tismo parvulum’ (Buch Il, 2-4) (Zusammenfassung der Argu-
mente gegen die Pelagianer).

16 Die éducation domestique wird mit der éducation de la na-
ture gleichgesetzt (EC IV, S. 251), soweit der Gesellschafts-
zustand negiert ist. Im Gbrigen ist hausliche immer gesell-
schaftliche, also verdorbene Erziehung.

17 "L'homme naturel est tout pour lui: il est I'unité numérique,
I'entier absolu qui n‘a de rapport qu‘a lui-méme ou a son
semblable. l'homme civil n'est qu‘une unité fractionnaire
qui tient au dénominateur, et dont la valeur est dans son
rapport avec |'entier, qui est le corps social” (EC IV, S. 249).

18 In Pufendorfs ‘Devoirs de I'homme’ ist “Naturzustand” ne-

gativ definiert. Der Mensch im Naturzustand ist in keiner

Hinsicht gehalten, seine Handlungen auf das Urteil und den

Willen Anderer einzustellen (Pufendorf 1992, S. 259). “Na-

turzustand” ist so das Privileg der vélligen Unabhangigkeit

(S. 260), jeder Einzelne lebt in Einsamkeit rein fir sich (vivant

dans une entiére solitude) (ebd.).

“La Loi Naturelle ... ordonne aux Péres et aux Méres d’avoir

soin de leurs Enfans, sans quoi la Société ne sauroit subsis-

ter” (Pufendorf 1992, S. 273). Das Naturgesetz favorisiert al-
so den Gesellschaftszustand und so die hdusliche Erziehung.

Rousseau vertauscht einfach beide Seiten des Problems.

20 "Nous appelons liberté naturelle de n'étre sujet, apres Dieu,

a homme vivant, et ne souffrir autre commandement que de

soi-méme, c'est-a-dire de la raison qui est toujours conforme

a la volonté de Dieu” (Bodin 1993, S. 74).

Zumeist ist die Gegnerschaft doktrindrer Natur, es geht nicht

fur oder gegen die “Erziehung des Menschen”, sondern um

den einen oder den anderen Anspruch, “Menschenerzie-
hung” moglichst effektvoll zu begriinden.

22 Daher muss die Kindheit im Kind bewahrt werden. Sie ist

“Natur”.

Emile liest ‘Robinson Crusoe’ rein aus didaktischen Griinden,

ndmlich um die “ilse déserte” vor Augen zu haben, die sei-

ne eigene Erziehung bestimmt (&EC IV, S. 455). Im Ubrigen
gilt sehr stark: "Il apprenne en détail non dans les livres mais
sur les choses tout ce qu'il faut savoir” (ebd.).

24 "Sisur le plan que j'ai commencé de tracer vous suivez des
régles directement contraires a celles qui sont établies, si au
lieu de porter au loin I'esprit de votre éléve, si au lieu de I'é-
garer sans cesse en d'autres lieux, en d'autres climats, en
d'autres siécles, aux extrémités de la terre et jusques dans les
cieux, vous vous appliquez a le tenir toujours en lui-méme et
attentif a ce qui le touche immédiatement” (EC IV, S. 358;
Hervorhebungen J.0.).

25 Die Unterscheidung zu Beginn des viertes Buches von ‘Emi-
le’ definiert eine zentrale Kategorie der Tugendliteratur neu.
Der amour propre ist die unzuldssige Eigenliebe, die durch
den amour de soi, die zuldssige Selbstliebe, erganzt wird.
Dieser Dualismus ist nicht tblich, amour propre ist in der Tu-
gendliteratur eine Instanz, der Gegenspieler zur christlichen
Demut, der beschrankt oder gar negiert werden muss.

26 “L'amour de soi, qui ne regarde qu’a nous, est content
quand nos vrais besoins sont satisfaits; mais I'amour propre,
qui se compare, n'est jamais content et ne sauroit |'étre, par-
ce que ce sentiment, en nous préférant aux autres, éxige
aussi que les autres nous préférent a eux, ce qui est impossi-

—_
o)

2

2

w

NPBI Jg. 5 (1999), H. 2



ble” (EC IV, S. 493).

27 Das gilt auch fir Autoren der éducation nouvelle wie Jean
Piaget, die Kognitionen in den Mittelpunkt stellen. Auch die-
se entwickeln sich natdrlich, wenn keine Schule im Spiel ist.

28 Die These ist Gegenstand einer heftigen Kontroverse ber
die “Bestimmung des Menschen” im Blick auf Schule und
Schulbildung (Emmerich 1841, Richter 1842, Wander 1843
und diverse andere). Die Vormarz-Padagogik legte zentrale
Annahmen und Topoi der Schulreflexion fest, die mit der
Verstaatlichung besonders der Volksschule diskursbestim-
mend wurden. Das gilt besonders fur die Engfiihrung von
“Menschenerziehung” und “Schulbildung”, mit der Zielrhe-
torik nachhaltig gepragt wurde, ohne der Schulkritik aus-
weichen zu kénnen. Sie Ubersah einfach die Rhetorik der
“Menschenerziehung” oder nutzte sie fur die eigenen
Zwecke.

29 Stufe der Sinnlichkeit, der Gewohnheit und Phantasie sowie
der “freien Selbstbestimmung” (Diesterweg 1844, S. 1441f.).
Wie bei Rousseau sind dies Stufen der Entwicklung zum Er-
wachsenen, also keine Lebensalter; die Stufen bilden eine
Reihen- und Rangfolge, die letzte Stufe ist die hochste.

30 “Der Entwickelungsgang oder Entwickelungsprozess der

einzelnen Anlage und aller Anlagen von dem Anfangspunk-

te bis zum Endpunkte oder in der Richtung zu dem End-
punkte geschieht stetig, lickenlos, ohne Unterbrechung, al-
le Mittelstufen durchschreitend, wenn sie auch nicht immer
angegeben werden kdnnen. Eine sprungweise Entwickelung
oder Uberspringungen sind undenkbar ... Fir die Entwicke-
lung des Geistes (gilt) das Gesetz der Stetigkeit. Alle Grad-
veranderung eines organischen Wesens muss nothwendig
ohne Sprung in luckenlosem Fortschritt, in gradweisen

Ubergéngen, mit Durchschreitung aller zwischen den End-

punkten liegenden Grade und Zwischenstufen geschehen.

Dieses ist das auf die Entwickelung der innern Natur an-

wendbare mathematische Naturgesetz” (Diesterweg 1844,

S.1317).

“Dem Gesetze der Gestaltung der dussern Natur entspricht

in der innern Natur das Gesetz der Bildung" (Diesterweg

1844, S.141).

32 ‘Erziehungs- und Unterrichslehre’ (Bd. I/Il) (1835/1836). Be-
neke ging davon aus, dass die Natur “keine Springe”
macht, Entwicklung also auf den nachsten Ubergang bezo-
gen sein muss (Beneke 1986, S. 127). Entwicklung ist Ent-
faltung von Anlagen, “Anlagen” bestimmen je die Grenzen
der "Vollkommenheit” (S. 133). Entwicklungen hinterlassen
“Spuren ... im Innern der Seele”, welche in die spateren Ent-
wicklungen eingehen konnen (S. 135). Die “Steigerung”
wird wesentlich durch Erziehung veranlasst, verstanden als
“Ubertragung von anderen, schon bewussten psychischen
Entwickelungen” (S. 142).

33 Dazu zahlen Regeln des Masses, des Einsatzes der Krafte,
der Wiederholung, der Gestaltung von Relationen und &hn-
liches mehr.

34 Dem Schuler kann nacheinander gesagt werden: “Mache
dich selbst vollkommen (Leibnitz, Wolf) — jede Handlung ist
gut, welche einen wahren Satz ausdrickt (Wollaston) — Tu-
gend ist, jedes Ding nach seiner Natur betrachten (Clarke) —
recht handelt, wer so handelt, dass diejenige Maxime, nach
welcher er in einem einzelnen sittlichen Falle handelt, allge-
meine Maxime werden konnte (Kant) — sittlich gut handelt
man, wo man, als unbeteiligter Zuschauer, mit dem Han-
delnden sympathisieren wirde (A. Smith) - thue, was dein
moralisches Gefthl, dein Gewissen dir sagt (Hutcheson) —
thue, was deine Gluckseligkeit befordert (J.J. Rousseau) — sei
gesellig (Puffendorf) — die Tugend ist die Mitte zwischen
zwei Lastern (Aristoteles)” (Mager 1840, S. 210).

3

i

NPBIJg. 5(1999), H. 2

Literatur

Augustinus, Aurelius: Schriften gegen die Pelagianer. Bd. I: Stra-
fe und Nachlassung der Stinden. Der Geist und der Buchsta-
be. Natur und Gnade. Lat.-deutsche Ausgabe. Wiirzburg
1971

Beneke, Friedrich Eduard: Schriften zur Psychologie und
Padagogik. Nikola Barelmann (Hrsg.). Berlin 1986

Bodin, Jean: Les six Livres de la République. Un abrégé du texte
de I'édition de Paris de 1583. Gérard Mairet (Ed.). Paris 1993

Diesterweg, Friedrich Adolph Wilhelm: Wegweiser zur Bildung
fur deutsche Lehrer [1835]. In Gemeinschaft mit Vormann
u.a. bearbeitet und herausgegeben. 3., fortgef. u. verm.
Aufl. Essen 1844

Durkheim, Emile: Erziehung, Moral und Gesellschaft: Vorlesung
an der Sorbonne 1902/1903. Frankfurt am Main 1984

Emmerich, Ludwig: Berichtigung der in dem Wegweiser ausge-
sprochenen Ansichten Uber die Bestimmung des Menschen.
Bonn 1841

Formey, Jean H.: Le philosophe chrétien ou Discours moraux.
Tomes I/Il. Leyden 1750

Formey, Jean H.: Anti-Emile. Nouvelle édition corrigée et aug-
mentée. Berlin 1763

Frobel, Hermann/Pfaehler, Dietrich (Hrsg.): Kommt, lasst uns un-
sern Kindern leben. Friedrich Frébels Mutter- und Koselieder.
Bad Neustadt an der Saale 1982

Hoffmeister, Karl: Romeo oder Erziehung und Gemeingeist. 3
Theile. Essen 1831

Kerlan, Alain: La science n'éduquera pas. Comte, Durkheim, le
modele introuvable. Bern 1998

La Chalotais, Louis René de Caradeuc de: Essai d'éducation na-
tionale ou Plan d'études pour la jeunesse [1763]. Presentée
et commentée par Robert Granderoute. Saint Etienne 1996

Locke, John: An Essay Concerning Human Understanding
[1689]. Peter H. Nidditch (Ed.). Oxford 1975

Locke, John: Some Thoughts Concerning Education [1693].
John W. Yolton/Jean S. Yolton (Ed.). Oxford 1989

Mager, Karl: Die deutsche Burgerschule. Schreiben an einen
Staatsmann. Stuttgart 1840

Marshall, John: John Locke. Resistance, Religion and Respons-
ability. Cambridge 1994

Montesquieu: CEuvres Complétes. André Masson (Ed.). Tome I:
Esprit des Lois, Lettres Persanes, Considérations. Paris 1950

Osier, Jean-Pierre: Faust Socin ou le christianisme sans sacrifice.
Paris 1996

Pufendorf, Samuel: Le devoirs de I'homme et du citoyen, tel
qu'ils lui sont préscrits par la loi naturelle [1734/1735]. Trad.
du Latin du Baron de Pufendorf par Jean Barbeyrac. 5 édi-
tion. Reprint Hildesheim/Zirich/New York 1992

Rhyn, Heinz: Allgemeine Bildung und liberale Gesellschaft. Zur
Transformation der Liberal Education in der angelséchsi-
schen Aufklarung. Bern 1997

Richter, Gustav: Zeugnisse in der Sache zwischen A. Diesterweg
und L. Emmerich. Zur Prifung gegeben. Barmen 1842

Rousseau, Jean-Jacques: (Euvres Complétes. Tome IV: Emile.
Education — Morale — Botanique. Bernard Gagnebin/Marcel
Raymond (Ed.). Paris 1969

Schiffler, Horst/Winkeler, Rolf (Hrsg.): Bilderwelten der Erzie-
hung. Die Schule im Bild des 19. Jahrhunderts. Wein-
heim/Munchen 1991

Trohler, Daniel: Republikanismus als Erziehungsprogramm. Die
Rolle von Geschichte und Freundschaft in den Konzepten
eidgendssischer Burgerbildung der Helvetischen Gesell-
schaft (1761-1797). In: Michael Béhler/Etienne Hofmann/Si-
mone Zurbuchen (Hrsg.): Republikanische Tugend. Ausbil-
dung eines Schweizer Nationalbewusstseins und Erziehung
eines neuen Burgers, Actes du 16¢ colloque de I'Académie
suisse des sciences humaines et sociales. Genéve 1999 (im
Druck)

Wander, Karl Friedrich Wilhelm: Der geschméhete Diesterweg.
Eine Stimme aus dem preussischen Volksschullehrerstandes
gegen die Angriffe des Herrn L. Emmerich. Leipzig 1843

17




	Menschenerziehung oder Schulbildung? : Pädagogische Übergänge ins 19. Jahrhundert

