
Zeitschrift: Neue Pestalozzi Blätter : Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 4 (1998)

Heft: 1

Artikel: Wie lässt sich die Wirkungsgeschichte so gut wie möglich erzählen? :
Abendstunde eines Aussenseiters

Autor: Cronbrugge, Hans van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901728

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


16

Wie lässt sich
Wirkungsgeschk hte
so gut wie möglich
erzählen? A t< e r» d st ; md e

e in es Au ssenseiters
(Red.) In der letzten Nummer wurde, nachdem

wirkungsgeschichtliche Forschungsansätze
populär geworden sind, die Frage nach deren

theoretischen Grundlagen gestellt (NPBI 2/97,
S. 28f.). Eine mögliche Antwort gibt der

folgende Artikel, der sich in wesentlichen Punkten

von den, die wirkungsgeschichtliche
Diskussion der letzten Jahre dominierenden Fritz

Osterwalder und Jürgen Oelkers unterscheidet,

und - zumindest für die deutschsprachige

Forschung - wenig bekannte Aspekte historio-

graphischer Forschung vertritt.

Hans Van Crombrugge

In memoriam Fritz-Peter Hager

1. Einführung

H n pädagogischen Diskursen ist Pestalozzi eine mythi-
j sehe Gestalt geworden. In vielen Kontexten wird er
' als Urheber dieser oder jener Theorie oder Praxis geil

nannt, ohne diese Urheberschaft zu begründen.1
Niemand wird an der mythischen Funktion Pestalozzis

zweifeln. Auch interessiert uns hier nicht die Diskussion,

ob der pädagogische Diskurs Mythen braucht. Was

uns als Historiker interessiert, ist die Frage, wie man die

pädagogische Wirkungsgeschichte Pestalozzis am besten

erzählt (the best possible story). Unsere Frage zielt
auf die Bedeutung einer Rekonstruktion des Ursprungs
und der Genese von Pestalozzi als mythische Gestalt
und auf die Beziehung zwischen der "Historisierung"
dieser "Legende" und der traditionellen Historiographie

der Wirkungs- und Rezeptionsgeschichte Pestalozzis.

Diese Fragestellung ist eine andere als diejenige,
welche von Hager und Osterwalder diskutiert worden

ist.2 Unsere Frage ist nicht eine "weltanschauliche"
sondern eine methodologische. Unsere Problemstellung

kümmert sich in dem Mass um diese Diskussion,
als zwischen Hager und Osterwalder zwei verschiedene

Begriffe von Historiographie und historischer Pädagogik

im Spiel sind.

Die Position von Hager ist für uns deshalb wichtig,
weil sich durch sie sehr wohl "ex negativo" demonstrieren

lässt, was historische Forschung ist und wo der
Unterschied zwischen einem historischen und einem

"metaphysischen" Interesse an Pestalozzis Bedeutung
und Funktion in der Pädagogik situiert werden muss.

Zuerst werden wir auf den metaphysischen Begriff
einer Wirkungsgeschichte eingehen. Wie man am
besten eine Wirkungsgeschichte erzählt, werden wir am
Beispiel einer Auslegung der prinzipiellen Beschränkungen

bei Oelkers und Osterwalder ("Historisierung einer

Legende"), wie auch anhand traditioneller Historiographien

von Schönebaum bis Stadler herausarbeiten. Sie

alle stellen die paradoxale These auf, dass sich die

Wirkungsgeschichte Pestalozzis am besten auf Grund einer

methodologischen "Dezentrierung" der Aufmerksamkeit

auf Pestalozzi erzählen lässt; oder mit anderen

Worten durch eine "Marginalisierung" von Pestalozzis

Stellung in der Wirkungsgeschichte Pestalozzis.

Selbstverständlich müssen wir uns in diesem Beitrag
auf das Wesentliche beschränken. Für Differenzierungen

und Elaborierungen wie auch für herausgearbeitete

Beispiele verweisen wir auf andere Beiträge, die
anlässlich der chinesischen und der spanischen Pestalozzi-

Gedächtnisfeiern erschienen sind.3

2. Vernunft und Geschichte

Die
mythische Gestalt, die Pestalozzi gewor¬

den ist, lässt sich auf Grund eines theoretischen

oder philosophischen Interesses
andeuten als einer der vorzüglichsten Topoi um

die "pädagogische Vernunft", welche sich durch die

Geschichte entfaltet und sich besonders in grossen his-

NPBI ig. 4(1998), H. 1



torischen Gestalten zeigt.4 Pestalozzi ist ein

Kristallisierungspunkt, eine Entfaltung der "pädagogischen
Vernunft". Die Bedeutung und der Platz Pestalozzis in der

(pädagogischen) Geschichte kann am besten erfasst
werden einerseits durch Vergleiche von Pestalozzi mit
anderen grossen Gestalten der westlichen Bildungsgeschichte,5

andererseits durch Betonung und Beweis der
Relevanz seines Denkens für gegenwärtige und

zukünftige Herausforderungen an Erziehung und
Gesellschaft.6

So entsteht die Vorstellung eines "pädagogischen
Genius", eines Monumentes, das, im Sinne Diderots,
der Geschichte den Rücken zukehrt, d.h.: das (1)

unabhängig von dem historischen Kontext erforscht werden
kann, das (2) sich mühelos mit verschiedenen Kontexten

- womit es nichts zu tun hat - in Beziehung setzen
lässt, und das (3) viele neue Assoziationen hervorbringt,

wodurch man immer wieder neue Diskussionen
eröffnen kann.7

Eine solche, "monumentale" Annäherung vergrös-
sert die mythischen Proportionen. Aussagen über
Pestalozzi als "le père de notre pédagogie moderne"8 sind

kennzeichnend für dieses "metaphysische" Interesse

an Pestalozzi. Solche Aussagen können nicht als

historische Aussagen verstanden werden. Sie sind symbolische

Aussagen, die legitim sein können in einem
metaphysischen, "rationalistischen" (Hager) Diskurs; in

einem historischen Kontext sind sie jedoch unsinnig.
Die wichtigste Konsequenz ist, dass aus einer

"rationalistisch-metaphysischen" Position keine

historischmethodologische Kritik hervorgebracht werden kann.
Um eine Metapher zu gebrauchen: Aus der Tatsache,
dass Denkmäler gute Orientierungsmöglichkeiten
bieten, um den Weg in der Stadt zu finden, kann man keine

Folgerungen bezüglich der historischen Beziehung
zwischen der Stadt und der durch die Denkmäler

verewigten Figuren ziehen. Und die Diskussion, ob es "rationaler"

oder "demokratisch legitimer" ist, sich an
Denkmälern zu orientieren oder einen Stadtplan zu benützen,

ist für denjenigen, der die historischen Beziehungen

zwischen Stadt, Denkmal und Figur kennen will,
nicht von Wichtigkeit.

Es ist deshalb auch kein Zufall, dass diese Diskussion

bald verschoben worden ist und es nun um die Frage

geht, ob Mythen notwendig sind und was die ethische

Verantwortung der historischen Pädagogik bezüglich
der Herausforderungen der demokratischen Gesellschaft

ist. Herrmann hat in dieser Zeitschrift darauf
hingewiesen, dass die philosophische Position sich auf
moralische Stellungnahmen beschränkt. Auch Tröhler hat

auf die weltanschauliche Problematik der Diskussion

aufmerksam gemacht.9
Vielbedeutend ist übrigens Hagers Frage, ob mit

einer historischen Kontextualisierung Pestalozzis zugleich

jeder Anspruch auf Allgemeingültigkeit seiner Ideen

ausgeschlossen werden muss. Diese Besorgnis folgt
notwendigerweise aus dem Interesse am Wesen der

pädagogischen Rationalität. Über die Allgemeingültigkeit

von Gedanken und Ideen soll der Historiker keine

Aussagen machen. Er ist - als Historiker - interessiert

an der geschichtlichen Relativität von Gedanken und

Handlungen. Man soll von einem Historiker keine
metaphysischen Erwägungen auf Grund bildungsphilosophischer

Assoziationen erwarten. Das Interesse eines

Historikers bezieht sich auf faktische Zusammenhänge.
Mögliche Ähnlichkeiten beispielsweise zwischen Kant,
Fichte und Pestalozzi können interessant sein; für einen

Historiker jedoch ist es wichtig, zu wissen, wie solche

parallele Gedanken verstanden und erklärt werden
können und welche historischen Prozesse und Einflüsse

eine Rolle gespielt haben. Im Rahmen eines Vergleichs
der pädagogischen Gedanken Goethes und Pestalozzis

ist die Frage belanglos, ob Goethe und Pestalozzi
einander begegnet sind oder nicht. Dagegen ist es in der

bestmöglichen Geschichte bezüglich der Beziehung

von Goethe und Pestalozzi notwendig zu ermitteln, ob
eine solche Begegnung durch historische Fakten
bewiesen werden kann und was der Grund für eine
solche (übrigens historisch falsche) Beschreibung der

Begegnung von Goethe und Pestalozzi ist.10

3. Quelle und Mündung
3.1. Historiographie als "seeing together"

Der
Relativismus des Historikers ist ein metho¬

dologischer Relativismus. Er schliesst jede
absolute Perspektive aus: die Historiographie
gibt es nicht. Die bestmögliche historische

Erzählung ist die Erzählung, der es gelingt, allem Material

gerecht zu werden. Jede Geschichte kann und muss

jedesmal aufs Neue erzählt werden auf Grund neuer
Tatsachen und neuer Perspektiven. Das Kriterium, ob
eine Erzählung eine gute Geschichte bringt, ist nicht
zunächst die Übereinstimmung mit der historischen

Wirklichkeit, sondern an erster Stelle das Mass, worin
die Erzählung bestehende Erzählungen berücksichtigt,
eine neue Perspektive und/oder neue Tatsachen

anbringt und auf diesem Hintergrund die bestehenden

Erzählungen und die bekannten Tatsachen reorganisiert.
Eine Geschichte erzählt also nicht "wie es war" (von

Ranke), bringt auch nicht ein "reenactment" (Colling-
wood) einer Wirklichkeit, wie diese von den historischen

Akteuren erlebt und erzählt worden ist. Die
Geschichte ist immer die Erzählung eines Historikers, der

aus Distanz eine Vergangenheit betrachtet (er hat
immer das "Nachsehen") und die er zu verdeutlichen
versucht. Das Zusammenbringen einer Vielheit von Perspektiven

ist denn auch seine zentrale Aufgabe.11
Man soll jedoch aus dem Gesagten nicht den

Schluss ziehen, dass die Kriterien einer guten Erzählung
nur ästhetischer Natur sind. Wie wichtig auch die
möglichen Erzählperspektiven einer Geschichte sind, als
Geschichte - d.h. als historische Erzählung - bezieht sich

die Erzählung immer auf eine faktische Wirklichkeit, die

man erforscht hat (und die z.B. vergegenwärtigt wird
durch den "wissenschaftlichen Apparat" - die zahllosen

Verweise, die Zeuge des "Handwerks" des Historikers

sind).12

Um anzugeben, was das Spezifische an der Aufgabe
des Historikers ist, benützt Mink ein sehr instruktives
Bild bezüglich der Merkmale einer bestmöglichen Dar-

NPBI Jg. 4(1998), H. 1 17



Stellung der Wirkungsgeschichte Pestalozzis. Mink
zufolge ist die Aufgabe eines Historikers ein "seeing
together", ein Zusammensehen dessen, was in der Zeit
und durch diese getrennt ist. Er vergleicht das

Unternehmen mit dem Suchen nach einem Hochstand, von
dem aus die vielen Fragmente und Aspekte ein und

desselben Flusses auf einen Blick erfasst werden können.

Er spricht von einer "configurational comprehension

of a story which one has followed", wobei "the
end is connected with the promise of the beginning as

well as the beginning with the promise of the end".
Eine Geschichte so gut wie möglich zu erzählen bedeutet
"to think of it (i.e. temporal succession) in both directions

at once and then time is no longer the river which
bears us along, but the river in areal view, upstream
and downstream seen in a single survey".13

Wir können jetzt anhand dieser Vorstellung die
traditionelle Pestalozziforschung in Bezug auf ihre

Wirkungsgeschichte analysieren, das heisst Oelkers' und
Osterwalders14 Position der "Historisierung einer

Legende" der traditionellen Historiographie von Schönebaum

bis Stadler15 gegenüberstellen. Welches ist der

Unterschied zwischen diesen wirkungsgeschichtlichen
Erzählungen? Welches sind die unterschiedlichen
Verdienste und vor allem prinzipiellen Beschränkungen?
Ergänzen sie sich oder schliessen sie sich aus? Oder
brauchen wir eine dritte historiographische Position,

um eine bestmögliche Erzählung in Bezug auf Pestalozzis

Wirkungsgeschichte zu erreichen?

3.2. Traditionelle und kritische Perspektive

Oelkers' und Osterwalders Ausgangspunkt ist die These

von der symbolischen Funktion Pestalozzis im

gegenwärtigen pädagogischen Diskurs. Ihre Forschung
bezieht sich auf die Rekonstruktion der Genese der
mythischen Gestalt Pestalozzis. Auf diese Weise erzählen
sie die Wirkungsgeschichte Pestalozzis aus einer
Perspektive, die bisher nicht üblich war.

Bis jetzt hat man die Wirkungsgeschichte Pestalozzis

ausgehend von Pestalozzi und seiner Zeit dargestellt.
Schönebaum ist dafür ein sehr gutes Beispiel, aber
auch Stadler sagt ausdrücklich, dass der entscheidende

Ausgangspunkt Pestalozzis Zeitgenossenschaft sei und
dass nur aus seiner Zeit seine Ausstrahlung und sein

Weltruhm zu begreifen seien.16

Oelkers und Osterwalder erzählen ihre Geschichte

gewissermassen "gegen den Strom", während Stadler
sich für die Tradition der Talfahrt entscheidet. Die

Verdienste und Beschränkungen beider Sichtweisen sind

deutlich.
Die traditionelle Perspektive hat das Verdienst, einen

Schatz an Materialien gesammelt zu haben in Bezug
auf die Verbreitung seiner Ideen, der vielen Beziehungen

und Besuche zahlloser Personen und Institutionen,
der Erwartungen und Enttäuschungen Pestalozzis und
seiner Umgebung und der Verwirklichungen von pesta-
lozzischen Ideen in verschiedenen Ländern durch Eleven

und andere Personen, die mit ihm in Beziehung
standen.

Dieses Verdienst ist zugleich auch die prinzipielle Be¬

schränkung dieser Perspektive. Die vielen Tatsachen

erscheinen im Blickwinkel Pestalozzis. Die Geschichte, die

auf diese Weise erzählt wird, ist ein Gefüge historischer

Tatsachen, die Pestalozzis Erfahrungen, Erwartungen
oder Enttäuschungen bestätigen. Manche Tatsachen,

die zu einer guten Wirkungsgeschichte Pestalozzis

gehören, aber nicht in der Linie der Perspektive Pestalozzis

liegen, werden dadurch übersehen. Ausserdem
werden Tatsachen oft falsch eingeschätzt, nicht zuletzt
deshalb, weil man Pestalozzis Erfahrungen als Erklärung

benützt, was selbstverständlich methodologisch
sehr problematisch ist.

Diese Beschränkung lässt sich sehr gut illustrieren
anhand der Art, wie Francisco Amoros in der

Wirkungsgeschichte Pestalozzis zur Sprache gebracht worden

ist. Amoros erscheint nur im Rahmen der spanischen

Pestalozzirezeption. In Übereinstimmung mit der

Wahrnehmung der Zeitgenossen wird Amoros für das

Scheitern der Pestalozzischule in Madrid verantwortlich

gemacht. Ein solches Urteil wird von Morf kritiklos
übernommen und kann heute noch bei Stadler
nachgelesen werden, obwohl es unbezweifelbar der historischen

Kritik nicht standhält.17 Ausserdem sieht man

nicht, wie Amoros - sich ausdrücklich auf Pestalozzi

und nur auf ihn stützend - eine sehr grosse Wirkung
auf die französische Körperbildung hatte.18

Wie das Sprechen über und das Erklären von Tatsachen,

basierend auf der Sichtweise Pestalozzis und seiner

Zeitgenossen, zu Überschätzungen und Fehlern

führen kann, können wir anhand der Historiographie
der niederländischen Pestalozzi-Rezeption illustrieren.

Immer wieder (von Schönebaum bis Stadler19) wird
Petrus de Raadt als Pestalozzi-Anhänger erwähnt.
Offenbargenügt sein Besuch bei Pestalozzi, um de Raadts

Leben und Werk als Zeuge von Pestalozzis Wirkung zu
deuten. Dass de Raadt auch Fellenberg besucht hat,
dass er daraufhin seine Erziehungsanstalt (Noorthey)
gegründet und sich sehr negativ über seinen Besuch

bei Pestalozzi geäussert hat, wird einfach nicht zur
Kenntnis genommen.20

In unserer spanischen Vorlesung21 haben wir ähnliche

Beispiele für Frankreich und die Stellung von Marc-

Antoine Jullien in der Historiographie der Wirkungsgeschichte

Pestalozzis diskutiert.

Das Verdienst von Oelkers und Osterwalder ist es,

einen theoretischen Rahmen für solche Kritik zu bieten,
und sei es auch nur partiell. Durch ihre Forschung der

Genese der mythischen Gestalt Pestalozzis bieten sie

ein Instrument, um traditionelle Überbewertungen der

Bedeutung Pestalozzis im pädagogischen Diskurs

aufzuzeigen und zu relativieren. Die Pestalozzi-Forschung
ist darauf angewiesen.

Das Verdienst dieser Perspektive ist wiederum ihr
Problem. Die Vorstellung, die Oelkers und Osterwalder

von der Wirkung Pestalozzis geben, ist in principio
einseitig. Die historische Wirklichkeit erscheint nur insoweit,

als man sie braucht, um die Genese des Mythos
Pestalozzi sichtbar zu machen. Tatsachen, die für die

"Historisierung der Legende" nicht relevant sind, werden

ausser Acht gelassen.

NPBI Jg. 4(1998), H. 1



Das ist kein Problem, insofern man sich dieser

Beschränkung bewusst ist.22 Problematisch bleibt jedoch
immer die Vorstellung, dies sei die Wirkungsgeschichte
Pestalozzis. Für eine bestmögliche Erzählung der

Wirkungsgeschichte müssen Quell- und Mündungsperspektiven

jedenfalls verbunden werden.
Anderswo23 sind wir sowohl ausführlich auf die

Verunstaltungen der Geschichte aufgrund der Einseitigkeit
der Perspektive eingegangen, als auch darauf, wie sie

aufgrund der traditionellen Perspektive korrigiert werden

können. So sind z.B. die Aussagen über die Bedeutung

Pestalozzis für die französische und englische
pädagogische Welt ungenau.24 Aufgrund einer Überschätzung

der Prozesse, die im Rahmen der preussischen
Bildungsreform zu einer mythischen Gestalt Pestalozzis

geführt haben, werden historische Einsichten in die

Bedeutung Pestalozzis für den Kleinkinderunterricht in

Grossbritannien unterbelichtet; die komplexe Beziehung

zwischen Pestalozzi und der französischen
Pädagogik wird reduziert auf "Pestalozzi als Anathema"
und auf die Abwesenheit pietistischer Hintergründe,
die notwendig für einen Begriff des "erziehenden
Unterrichts" wären.

Wir kommen später darauf zurück. Zunächst müssen

wir noch einige begriffliche Unterscheidungen
anbringen, auf Grund derer wir das Defizit beider

Perspektiven andeuten können.

4. Wirkung, Rezeption und Einfluss

Die
traditionelle Forschung wie auch die kriti¬

sche Position machen keinen Unterschied

zwischen Wirkung und Rezeption. Beide

identifizieren auf eigene Weise die Wirkung
mit einer spezifischen Rezeption.

Die traditionelle Geschichte legt dar, wie bestimmte
Leute die Gedanken Pestalozzis rezipiert haben und ob

sie ihnen gefolgt sind oder nicht. Das Kriterium, um

von einer gelungenen Wirkung zu sprechen, liegt darin,

ob diese Rezeption zu konkreten Verwirklichungen
geführt hat.

Oelkers und Osterwalder gehen dagegen von einer

bestimmten Rezeptionsweise aus - die mythische

Verweisung auf Pestalozzi im pädagogischen Diskurs -
und versuchen, deren Ursprung und Genese daraus zu

rekonstruieren. Das Material umfasst vor allem

Gedächtnisfeiern, Schriften über Pestalozzi und offizielle

Erörterungen. Das Verdienst der kritischen Position ist,

dass sie einen Unterschied thematisiert, der von der
traditionellen Forschung nicht beachtet worden ist: die

Differenz zwischen der technischen Funktion einer

Theorie oder Praxis und der kulturellen Rolle einer

Theorie oder Praxis.25 Die These von Oelkers und

Osterwalder lautet dann, dass der Theorie und Praxis

Pestalozzis keine technische Funktion im pädagogischen
Diskurs zukommt, sondern dass sie nur eine bestimmte
kulturelle Rolle gespielt haben. Mit dieser Unterscheidung

beschränken auch Oelkers und Osterwalder
ebenso wie Schönebaum und Stadler die Wirkungsgeschichte

auf die aktive Rezeption.

Es stellt sich jedoch die Frage, ob die Wirkung Pestalozzis

ausschliesslich mit dieser aktiven Rezeption und

mit dieser spezifisch kulturellen Funktion zusammenfällt.

Eine gute Erzählung der Wirkungsgeschichte muss
den Unterschied zwischen aktiver Rezeption und passivem

Einfluss berücksichtigen. Mit der aktiven Rezeption

meinen wir die ausdrückliche Verweisung auf Pestalozzi.

Neben dieser expliziten Verweisung gibt es auch

eine passive Beeinflussung bestimmter Formen

pädagogischen Denkens und Handelns, die implizit von der
Theorie und Praxis ausgehend, nicht a priori auszu-
schliessen sind. Die Wirkung hat also zwei Aspekte: eine

aktive (direkte) Rezeption und einen passiven (indirekten)

Einfluss. Der Erste lässtsich aus den ausdrücklichen

Verweisungen deduzieren, der Zweite wirkt unbewusst
und implizit. Die Beziehung zwischen Rezeption und

Wirkung ist nicht a priori festzulegen, sondern soll auch

Thema der Forschung und der Geschichte sein. So kann

man die "Wirkungslosigkeit" Pestalozzis, wie sich diese

in der aktiven Rezeption zeigt, nicht mit der generellen

Wirkungslosigkeit gleichsetzen.26
Wir können den Unterschied mit sozialpsychologischen

Begriffen bezeichnen: Die faktisch von aussen
wahrnehmbare Beeinflussung ist die a-Wirkung; die ß-

Wirkung verweist auf den selbst-wahrgenommenen
Einfluss.27

Die a-Wirkung ist ihrer Natur gemäss viel schwieriger

zu fassen und auch viel schwieriger objektiv
festzustellen. Die methodologischen Regeln, um Ideen,

Themen, Argumentationsfiguren usw., die auf eine
Wirkung Pestalozzis verweisen, zu erfassen, werden von
der Hermeneutik geliefert. Der Begriff der Wirkungsgeschichte

in der philosophischen Hermeneutik Gada-

mers lässt sich ja nur verstehen auf Grund einer Spannung

zwischen der aktiven Rezeption einer geschichtlichen

Erscheinung bzw. dem überlieferten Werk einerseits

und dem passiven unbewussten Wirken in der
Geschichte (die auch die Geschichte der Forschung
einschliesst) andererseits.28

Einen Anfang und ein Beispiel bezüglich der
Wirkung Pestalozzis kann man in der Arbeit von Thöny-
Schwyn zu Nohls Pädagogik finden. Besonders instruktiv

ist seine Auslegung der impliziten Wirkung des Stan-
ser-Briefs.29

In der Analyse impliziter Wirkung sollte man besonders

vorsichtig vorgehen, um nicht in die philosophische

"monumental" Position, die auch ein "Wirken in

der Geschichte" kennt, zu verfallen.30 Es genügt nicht,
Ähnlichkeiten zwischen zwei Autoren, Theorien oder

Handlungsgefügen festzustellen. Man muss auch
textexterne Anweisungen für den Prozess der Beeinflussung

ermitteln und die Assoziationen überprüfen. Vor
allem im Rahmen der Wirkung auf Pestalozzi scheint
sich hier etwas zu bewegen wie es sich z.B. in den

Untersuchungen von D. Hoof und T. Miyazaki31 und

ausgeprägter und methodologisch problembewusster in

denen von F. Osterwalder und D. Tröhler32 zeigt. Im

Rahmen der Untersuchung von Thöny bezüglich Nohl

bedeutet diese Forderung, dass er auch andere

Pädagogen, z.B. Spranger, hätte einbeziehen müssen,
auf Grund dessen der historische Kontext und die rela-

NPBI Jg. 4(1998), H. 1



tive Grosse der Pestalozzi-Wirkung und -Rezeption von
Nohl hätte erforscht werden können. Nohl ist nicht der

Einzige seiner "geistesgeschichtlichen" Zeitgenossen,
der von Pestalozzi - wenn auch nicht nur von Pestalozzi

- beeinflusst worden ist.33

5. Die relative Bedeutung
Pestalozzis

5.1. Pestalozzi und der Rest

erkwürdig ist, dass in den bisher erwähnten

wirkungsgeschichtlichen
Untersuchungen kein oder wenig Interesse für
die relative Bedeutung Pestalozzis in der

pädagogischen Theorie und Praxis bekundet wird.
Pestalozzi ist nicht der Einzige, auf den man im pädagogischen

Diskurs verwiesen wird. Viele andere Namen

können im Zusammenhang mit Pestalozzi genannt
werden.

Eine gute Erzählung der Wirkungsgeschichte muss

dieser Relativität Rechnung tragen. Bei Oelkers und
Osterwalder könnte man den Eindruck bekommen, dass

Pestalozzi die zentrale Verweisung im pädagogischen
Diskurs sei. Auf diese Weise unterstützt man, ob man
das will oder nicht, einen bestimmten Mythos oder ein

bestimmtes Element eines Mythos.
Diese Einseitigkeit ist erstaunlich, wenn man die

Tatsache berücksichtigt, dass Pestalozzi immer wieder mit
anderen Personen in Beziehung gebracht wird, Personen,

die sich von Pestalozzi beeinflusst wissen, die aber

auch die Bedeutung Pestalozzis relativieren (z.B. Fellenberg,

Jullien, Fröbel, Diesterweg). Die Forschung scheint

kritiklos Pestalozzis eigenen "methodischen Absolutismus"

- d.h. seine Kompromisslosigkeit bezüglich der

Verwirklichung der einen, d.h. seiner Methode -
übernommen zu haben. So sind Aussagen, Russland hätte
die Methode Girards und nicht diejenige Pestalozzis

verwirklicht, typisch für die Bewertung der Tatsachen,
aber historisch sind sie undifferenziert und unkritisch.

Ein sehr gutes Beispiel aus der Forschung, das die
relative Stellung Pestalozzis zu rekonstruieren versucht,
ist die Untersuchung von Tenorth34. Er analysiert den

preussischen Diskurs in seinem vollen Umfang (textuell
und institutionell) und ermittelt so u.a., dass Pestalozzi

nicht die einzige zentrale Gestalt ist, die den Diskurs

bestimmt. Pestalozzi ist offenbar wichtig an "Sonn-
und Feiertagen".

5.2. Komplexe Wirkungsgefüge

Um die Bedeutung Pestalozzis zu relativieren, muss die

Forschung von der Annahme komplexer Wirkungsgefüge

ausgehen. Mündungs-Perspektive wie auch Quell-

Perspektive kennen nur einfache lineare Wirkungen.
Ein Beispiel, um dies zu erläutern, findet sich in der

bis heute noch ungeschriebenen Geschichte der
Pestalozzi-Rezeption und -Wirkung in Frankreich. Oelkers'

Aussage, dass Pestalozzi dort keinen Einfluss gehabt
hätte und eben nicht haben konnte (er spricht von ei¬

nem Anathema), ist nicht richtig. Unsere Plypothese ist:

Das Spezifische der französischen Rezeption besteht

darin, dass man von Anfang an nur für eine "partielle"
Rezeption optiert hat. So hat Marc-Antoine Jullien
Pestalozzi neben andere pädagogische Initiativen gestellt.
Er hat sich jedoch für jene Pestalozzis engagiert, weil er
sie wertvoll und brauchbar fand und in andere pädagogische

Theorien integrieren konnte. Ähnliches kann

von Maine de Biran gesagt werden. Er fand, dass die

Methode Pestalozzis zwar brauchbar, die Theorie aber

ohne Wert sei.

Auffallend ist übrigens, dass die Beurteilungen
Pestalozzis meistens übernommen und absolut gesetzt
werden. So spricht Schönebaum über das Glück, dass

die Versuche Julliens, die Anstalt Pestalozzis zu
reorganisieren, misslungen sind. Und auch das Abholen seiner

Kinder aus Yverdon wird von Schönebaum positiv
bewertet, weil dadurch ein Ende der französischen

Überfremdung möglich geworden und so Raum für die

Engländer entstanden sei, was die Öffnung nach England

ermöglicht habe.35 Dass Jullien durch seine kritische

Betrachtung von Pestalozzis Gedanken vielleicht
mehr zu deren Verbreitung beigetragen hat, wird nicht

gesehen.
Auch Oelkers' These über die ausgebliebene Rezeption

Pestalozzis ist zu einfach. Es heisst, dass Frankreich

(wie England) keinen pietistischen Flintergrund gehabt
habe und dass deswegen ein Begriff des "erziehenden
Unterrichts" nicht habe rezipiert werden können.36

Das sollte man gründlich untersuchen. Es gibt keine
systematischen Untersuchungen über die Wirkung Pestalozzis

in Frankreich, aber man weiss, dass es verschiedene

Initiativen gegeben hat37. Wir haben bereits auf
die unterschätzte Wirkung Amoros' auf die französische

Körperbildung hingewiesen. Ausserdem gibt es

Indizien dafür, dass der Pietismus den französischen

pädagogischen Diskurs (auch den institutionellen)
bestimmt beeinflusst hat.38

Wie Tröhler kürzlich angedeutet hat,39 erfordert eine

relativierende und komplexierende Wirkungsgeschichte

die Annahme wechselseitiger Wirkungen
impliziter und expliziter Art. Wiederum scheint die französische

Situation dafür illustrativ zu sein. Man sollte

nicht nur untersuchen, ob Pestalozzi auf die französische

Praxis und Theorie gewirkt hat, sondern auch, ob

er nicht selber z.B. von den pädagogischen Gedanken
des Instituts von de l'Épée in Paris beeinflusst worden
ist. Einige Fakten40: De l'Épée war in Europa bekannt
für seine revolutionären Erneuerungen im Umgang mit
Gehörlosen. Erstarb berühmt 1789. Einer seiner Mitarbeiter

war Dr. Itard, der 1800 mit der "Demutisation"
der "sauvage d'Aveyron" in ganz Europa Aufsehen

erregte. 'Wie Gertrud ihre Kinder lehrt' von Pestalozzi

erschien 1801. Im Jahre 1802 besuchte Pestalozzi das

Pariser Institut. Er begegnete dort Johannes von Muralt,
der eine Hauslehrerstelle bei Madame de Staël ablehnte,

um ein wichtiger Mitarbeiter Pestalozzis zu werden.
Von Muralt war begeistert von der Unterrichtsmethode

von de l'Épée und seinem Nachfolger Itard. Während
desselben Besuchs hat Pestalozzi auch den Administrator

des Instituts, Dégérando, kennengelernt, ein Freund

NPBI Jg. 4(1998), H. 1



von Maine de Biran, der gute gehörlosenpädagogische
Kenntnisse hatte und der später eine Pestalozzischule
in Bergerac gründete. 1803/1804 hat Johanna
Schopenhauer (die Mutter von Arthur) eine Europareise
unternommen. Auf dieser besuchte sie das Institut in Paris

und Pestalozzi in Burgdorf. In ihren Reiseerinnerungen

schreibt sie über die auffallende Ähnlichkeit beider
Methoden. Sie erwähnt, dass sie mit Pestalozzi darüber

gesprochen und dass er mit ihrer Auffassung
übereingestimmt habe. Wer hat wen beeinflusst? Gibt es einen
Dritten? Die Antwort fehlt heute; wichtiger ist jedoch
hier festzustellen, dass die Pestalozzi-Forschung bisher
dies alles noch nicht untersucht hat.41 Eine Erklärung
dafür ist, dass heutigen Perspektiven, aus denen die

Wirkungsgeschichte geschrieben wird, solche komplexen

Wirkungsgefüge im Prinzip fremd sind: Man geht
entweder von einer Quelle zu einer Mündung oder

man geht von einer Mündung zu einer Quelle. In

diesem Sinne können wir Tröhler beipflichten, wenn er
eine Forschung fordert, die sowohl die Wirkung auf eine

Person als auch die Wirkung von einer Person

berücksichtigt. Solche Zusammenhänge lassen sich nur
erforschen, wenn man als "Einheit" der Untersuchung nicht

Personen, sondern Kontexte oder "Wirkungsgefüge"
annimmt. Dies bedeutet, dass man eine Gestalt wie
Pestalozzi zuerst relativieren (kontextualisieren) muss,

um sie dann in einem zweiten Schritt zurückzuholen
durch Ermittlung der spezifisch historischen Beziehungen

und der Wirkungsprozesse zwischen kontextuellen

Ergebnissen und der betreffenden Gestalt. Der Historiker

soll in der Tat Fragen beantworten, wie sie Tröhler

Osterwalder vorlegt: Welche aktuellen Themen hat
Pestalozzi gekannt, welche hat er warum bevorzugt,
wie hat er sie integriert und zu welchen begrifflichen
Modifikationen hat dies geführt.42

Mit anderen Worten: Das "seeing together", das

Mink fordert, bedeutet auch, Relativität und Originalität

in Zusammenhang zu bringen, was man nur tun
kann, indem man Kontexte als Wirkungsgefüge untersucht.

Aber wir können noch weiter gehen.

6. Vergleich von Wirkungsprozessen

Um
die Bedeutung und Stellung Pestalozzis in

den pädagogischen Diskursen richtig - d.h.

im Verhältnis zu möglichst vielen Kontexten

- zu fassen, muss man auch die Wirkungsgeschichte

in verschiedenen Ländern oder besser in
verschiedenen pädagogischen Traditionen erforschen. In

einem Fall kann auf diese Weise die wirkliche Bedeutung

und der wirkliche Einfluss von Prozessen und
erklärenden Faktoren besser eingeschätzt werden, in

einem anderen Fall kann dasselbe durch Vergleich mit
ihrer Bedeutung erzielt werden.

Es geht uns hier nicht um den Vergleich von
Ländern, der oft nicht viel weiterführt als zu einem
Nebeneinanderstellen von Tatsachen. Was verglichen werden

muss, sind Prozesse, Traditionen, Kontexte, d.h.

Wirkungsgefüge.

Ein sehr gutes Beispiel ist hierfür der Vergleich der

Wirkungsgeschichte in Spanien mit jener in Preussen.

Die Hintergründe sind ganz verschieden, die Rezeption
läuft anders, und trotzdem ist in beiden Fällen Pestalozzi

zu einer mythischen Gestalt oder zu einem Symbol

geworden. Wir stellen hier die Unterschiede noch einmal

nebeneinander, nur um zu zeigen, dass man die

preussische Situation nicht als Norm oder Prüfstein für
die Wirkung Pestalozzis im Allgemeinen nehmen darf

(wie dies die deutschsprachige Historiographie von
Schönebaum bis Oelkers und Osterwalder tut).43

Ein erster Unterschied besteht darin, dass es in Spanien

vor der offiziellen Einführung des Pestalozzianismus

keine Diskussion darüber gegeben hat. Man
versuchte seine Gedanken unmittelbar zu verwirklichen. In

den deutschen Ländern kannte man den Autor von 'Lien-

hard und Gertrud' schon länger. Über den Wert seiner

pädagogischen Ideen wurde viel diskutiert, aber diese

wurden - im Gegensatz zu Spanien - noch nicht

umgesetzt. In diesem Zusammenhang zeigt sich ein zweiter

Unterschied. Während Spanien versuchte, die
Methode so rein wie möglich zu verwirklichen und Madrid
das Monopol beanspruchte und Privilegien aussprach

gegenüber Verwirklichungen von Dritten, war in Preussen

nicht die Methode das Wichtigste, sondern das

Charisma und die Inspiration, die von Pestalozzi

ausgingen. Ein dritter Unterschied ist der, dass in Preussen

die "pestalozzianistische" Bildungsreform über die

Lehrerbildung und die Etablierung eines Lehrerstandes

verlief, während man in Spanien die unmittelbare
Einführung der Methode in der Schule anstrebte, was zur

Gründung zahlloser Pestalozzi-Schulen in verschiedenen

Städten führte. Mit der Einführung der Pestalozzi-

schen Methode wollte Spanien sich von seiner "dunklen

katholischen und mittelalterlichen"44 Vergangenheit

verabschieden und Anschluss finden an das
moderne Europa. Pestalozzi ist in Spanien deshalb Symbol
der Aufklärung, des Kosmopolitismus und gerade nicht
der spanischen Nation. In Preussen dagegen hat Pestalozzi

eine ganz andere Funktion und steht im Zeichen

der Bildung der Nation. Ein fünfter Unterschied ist denn
auch nicht zufällig. In Preussen wurde die Pestalozzi-

Rezeption von einem starken Staat und seiner
Administration getragen, während in Spanien die Wirkung
Pestalozzis an die Person von Godoy gebunden war,
einem "aufgeklärten" Favoriten eines schwachen
Königs, was zur Folge hatte, dass mit dem Sturz von Godoy

auch Pestalozzi wieder verschwinden musste.

Wir sehen hier - wie bei Oelkers' Bewertung der
französischen Pestalozzi-Rezeption - dass man nur mit

grosser Vorsicht wirkungsgeschichtliche Aussagen tun
kann. Die Art der Wirkung wie auch die Art der
Wirkungsprozesse muss jedesmal aufs Neue genau untersucht

und miteinander verglichen werden.
Als individueller Forscher wird man sehr schnell mit

dem Fehlen vertiefter Kenntnisse spezifischer Kontexte
konfrontiert werden, mit dem, was Heinemann die

"Vergleichbarkeit des Unvergleichbaren"45 genannt hat.

Die einzige Lösung dieses Problems ist die Gründung
einer internationalen Forschungsgruppe.46

NPBI Jg. 4(1998), H. 1 21



7. Schluss

ir fassen zusammen. Eine bestmögliche
Darstellung der Wirkungsgeschichte
bringt möglichst viel historisches Material

auf Grund möglichst vieler Perspektiven

zur Sprache. Auf diese Weise fügt die Geschichte
als konstruktive Erzählung etwas Wesentliches zur
historischen Wirklichkeit hinzu, so wie diese von den

historischen Akteuren erfahren wurde.
Wesentlich an einer solchen Integration von

Perspektiven und Tatsachen ist das, was Mink das "seeing
together" nennt: das Zusammensehen von dem, was
durch die Zeit getrennt ist.

Die Geschichte muss an erster Stelle die Wirkung
erfassen, ausgehend zugleich von einer "Quell-Perspektive"

und einer "Mündungs-Perspektive". Die bereits

vorliegenden wirkungsgeschichtlichen Forschungen
bezüglich Pestalozzi sind meistens einseitig, was zu Entstellung

der historischen Wirklichkeit führt.
Die vorliegenden Forschungen machen oft auch den

Fehler, sich implizit auf die Rezeptionsgeschichte zu
beschränken. Eine Theorie der bestmöglichen Wirkungsgeschichte

muss dagegen einen Unterschied zwischen
der aktiven, ausdrücklichen Rezeption (a-Wirkung) und

dem passiven, impliziten Einfluss (ß-Wirkung) machen.
Beide müssen dabei in der Forschung aufeinander

bezogen werden.

Wirkungsgeschichte einer Theorie oder Praxis muss
sowohl die technische und die kulturelle Rolle dieser

Theorie oder Praxis als auch den relativen Zusammenhang

beider betrachten. Die traditionelle Forschung
überschätzt die instrumenteile Bedeutung Pestalozzis,

während die kritische Forschung, aufgrund von
Untersuchungen bezüglich der kulturellen Rezeption, zu

leicht zu wenig differenzierte Aussagen in Bezug auf
die instrumenteile Wirkung Pestalozzis macht.

Ermittlungen in Sachen Wirkung und Rezeption
müssen immer wieder im Wirkungsgefüge situiert und

unter Einbezug anderer Wirkungsgeschichten relativiert

werden. Die Wirkung ist niemals linear, sondern
im Prinzip immer komplex und wechselseitig. In einer

guten wirkungsgeschichtlichen Darstellung muss die

Spannung von Ursprünglichkeit und historischer Situation,

von Originalität und Relativität, von "Wirkung auf"
und "Wirkung von" Pestalozzi aufgezeigt und

thematisiert werden.
Stadler schreibt, dass der Verlauf der Geschichte ohne

Pestalozzi wahrscheinlich keine wesentlich andere

Richtung genommen hätte.47 Die Wirkungsgeschichte
Pestalozzis muss in der Tat - wie paradox dies auch

scheint-diese "wahrscheinliche Unmöglichkeit"
(Aristoteles) einer Geschichte ohne Pestalozzi als regulatives

Prinzip handhaben. Die zentrale Frage, die zu einer guten

Wirkungsgeschichte führt, ist nicht so sehr die Frage
der Wirkung Pestalozzis, weil auf diese Weise Pestalozzi

noch mehr ein Denkmal zu bleiben droht, und zu
einem Monument wird, das der Vergangenheit den

Rücken zukehrt (Diderot). Die Frage scheint auch nicht

zu sein, "wie es" - mit Pestalozzi - "war" (von Ranke),

sondern eher, "wie es" - ohne Pestalozzi - "gewesen wä¬

re". Nur auf diese Weise kann die Wirkung Pestalozzis

historisch richtig verstanden werden.
Eine sehr konkrete Weise, dieser Forderung

entgegenzukommen, scheint uns, mit vergleichenden
wirkungsgeschichtlichen Forschungen über Grenzen und

Traditionen hinaus anzufangen. Nur so kann ermittelt
werden, ob die Aussage, dass Pestalozzi eine

"Weltpädagogik, anwendbar für alle Zeiten und Völker" ini-

ziiert hat, wirklich keine Übertreibung ist, wie Stadler

meint.

1 Die vielen "mythischen" Verweise auf Pestalozzi in der 'In¬

ternational Encyclopaedia of Education' (London 1993)
geben schon an, dass der Mythos Pestalozzi eine weltweite
Tatsache ist.

2 Der Mythos Pestalozzi. Eine kontroverse Diskussion. Neue
Pestalozzi-Blätter 2(1996), H.2, S. 12-22.

3 M. Depaepe/H. Van Crombrugge: Using or abusing the edu¬

cational past? Some methodological reflections on the place
of Johann Heinrich Pestalozzi in the educational historiography.

In: H. Gehrig (Hg.), Pestalozzi in China. Documentation.
International Academic Symposion on the Occasion of the
Publication of Johann Heinrich Pestalozzis Selected Works in

Chinese Beijing 10-14october 1993. Zürich 1995; S. S1-62;
H. Van Crombrugge/M. Depaepe: Pestalozzi in Europa.
Prolegomena van een pedagogische werkingsgeschiedenis van

zijn invloed. Pedagogisch Tijdschrift, 22(1997), H.3, S. 107-
123. (Das spanische Original wird bald erscheinen.)

4 Ein gutes Beispiel für eine herausgearbeitete metaphysische
Position ist F.P. Hager: Vernunft und Geschichtlichkeit. Zwei
verschiedene philosophische Begründungen der Theorie der
Erziehung und Bildung (Piatons rationale Grundauffassung
und das historische Konzept bei Dilthey und Nohl). Pädagogische

Rundschau, 38(1984), S. 473-501.
5 Zum Beispiel: F.P. Hager: Pestalozzi und Rousseau. Pestalozzi

als Vollender und als Gegner Rousseaus. Bern 1975.
6 Ein Beispiel: M. Soëtard: El pensamiento pedagogico de Pes¬

talozzi: una obra cerrada con siete llaves? (ms); Vorlesung
anlässlich der Eröffnung des Symposiums 'La reception de la

pedagogia Pestalozziana en las societas latinas' (Madrid 25.-
27. November 1996).

7 Vgl. J. Bannville, Ghosts. London 1993, S. 196f.
8 M. Soëtard: Pestalozzi. Paris 1995; vgl. idem: Johann Hein¬

rich Pestalozzi (1746-1827). In: I.B.E. (Hg.), Thinkers in
Education III. Geneve 1985, S. 297-310.

9 Historische Forschung als Kultur geschichtlichen Bewusst-
seins. Ein Interview von Daniel Tröhler mit Ulrich Herrmann.
Neue Pestalozzi-Blätter, 3(1997), H.1, S. 17-25.

10 Wir können an diesem Ort nicht auf die Frage eingehen, ob
eine metaphysische Behauptung von einer Wirklichkeit und
die epistemologisch/methodologische Anerkennung einer

perspektivistischen Annäherung dieser Wirklichkeit einander
ausschliessen. Um das Gleichnis der Stadt weiter zu verfolgen,

können wir dem Rationalist Leibniz das Wort geben:
"... und wie eine und dieselbe Stadt, von verschiedenen Seiten

betrachtet, jeweils ganz anders erscheint, weil sie gleichsam

perspektivisch vervielfältigt ist, so kommt es entsprechend

durch die unendliche Menge der einfachen Substanzen,

dass es gleichsam ebenso viele Universa gibt, die jedoch
nur die Perspektiven eines einzigen Universum unter den
verschiedenen Gesichtspunkten jeder Monade sind."
(G.W.F. von Leibniz: Die Monadologie (1714). In: Idem: Die

Hauptwerke. Stuttgart 1967; § 57.).
11 Vgl. M. Depaepe: History of education anno 1992: A tale

told of by an idiot, full of sound and fury, signifying nothing?
History of Education, 22(1993), S. 1-10; Idem: Some
statements about the nature of the history of education. In: K.

Salimova/E.V. Johanningsmeier (Hg.): Why should we teach

history of education? Moscow 1993; S. 31-36.
12 Eine (deutschsprachige historisch-pädagogische) Erarbeitung

dieser Position, die sich kritisch mit der von Hayden White
inspirierter "tropologischen" Geschichtstheorie auseinandersetzt,

gibtTenorth. Vgl. H.E. Tenorth: Wahrheitsanspruch
und Fiktionalität. Einige systematische Überlegungen und

exemplarische Hinweise auf die pädagogische Historiogra-

22 NPBI Jg. 4(1998), H



phie zum Nationalsozialismus. In: D. Lenzen (Hg.): Pädagogik

und Geschichte. Pädagogische Historiographie zwischen
Wirklichkeit, Fiktion und Konstruktion. Weinheim 1993; S.

87-102. Auch: Idem: Lob des Handwerks, Kritik der Theorie

- Zur Lage der pädagogischen Historiographie in Deutschland.

Paedagogica Historica, 32(1996), H.2, S. 343-361.
13 L.O. Mink: Historical understanding. Ithaca 1987; S. 56 e.V.;

Vgl. F.R. Ankersmit: Waarom réalisme? Erich Auerbach en de

representatie van de werkelijkheid in de westerse litera tuur.
In: Idem: De macht van representatie. Exploraties II: cultuur-
filosofie en esthetica. Kampen 1996; S. 59-84; S. 68ff.

14 Das Folgende geht vor allem zurück auf J. Oelkers/F. Oster¬

walder, (Hg.): Pestalozzi - Umfeld und Rezeption. Studien

zur Historisierung einer Legende. Weinheim 1995 und, sei es

auch weniger, auf F. Osterwalder: Pestalozzi - ein pädagogischer

Kult. Pestalozzis Wirkungsgeschichte in der Herausbildung

der modernen Pädagogik. Weinheim 1996.
15 Vgl. H. Schönebaum: Pestalozzi. Ernte und Ausklang 1810-

1827. Berlin 1942 und P. Stadler: Pestalozzi. Geschichtliche
Biographie. (2 vols.). Zürich 1993.

16 P. Stadler: Pestalozzis Erziehung zur Politik. Schweizer
Monatshefte, 76(1996), H.3, S. 17-22; S. 17,

17 Vgl. A. Guerra: El instituto militar Pestalozziano de Madrid,
obra del extremeno Manuel Godoy. Revista de Estudios Ex-

tremenos, 19(1963), S. 251-333.
18 Vgl. T. Gonzalez Aja, u.a.: Seminario Francisco Amoros. Su

obra en entre dos culturas. Madrid 1990. Für Einzelheiten
(z.B. Wirkungsprozesse und Ähnlichkeiten zwischen Amoros
und Jahn und die Rolle Guthsmuts) sei verwiesen auf Van

Crombrugge/Depaepe 1997 (Anmerkung 3).
19 Auch der Niederländer J. Branger [Zur Pestalozzi-Rezeption

in den Niederlanden. In: S. Springer (Hg.): Pestalozzi im
internationalen Gespräch. Beiträge zu Leben, Werk und
Wirkung Johann Heinrich Pestalozzi. Zürich 1990; S. 291-300]
scheint diese falsche These zu vertreten.

20 Wichtige Einzelheiten sind zu finden bei K. De Clerck: Petrus
de Raadt en zijn instituut 'Noorthey'. Paedagogica historica,
6(1966) H.1, S. 46-67; S. 53.

21 Van Crombrugge/Depaepe 1997 (Anmerkung 3).
22 Es scheint mir, dass Osterwalder im Vergleich zu Oelkers in

seiner Habilitation viel genauer und mit grosser Vorsicht
vorangeht.

23 Van Crombrugge/Depaepe 1997.
24 J. Oelkers: Der Pädagoge als Reformer: Pestalozzi in

Deutschland 1800 bis 1830. In: Oelkers/Osterwalder 1995;
S. 207-239; S. 230.

25 Vgl. G.F. Heyting: Autonomie en socialiteit in de opvoe ding.
Over de technische en culturele rol van opvoedkundige
theorieën. Leuven 1987.

26 F. Osterwalder: Pestalozzi - die Wirkung der Wirkungslosig¬
keit. Schweizer Monatshefte, 76(1996), H.3; S. 23-28.

27 Diese Begriffe gehen zurück auf H. Murray (Explorations in

personality. Oxford 1938) und sind von K. Majoribanks
(Families and their learning environments. An empirical analysis.

London 1979) für die pädagogische Forschung
herausgearbeitet und benützt worden.

28 H.G. Gadamer: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer

philosophischen Hermeneutik. Tübingen 1975 (4. Auflage
unveränderter Nachdruck der 3. erweiterten Auflage); S.

284.
29 G. Thöny-Schwyn: Geisteswissenschaftliche Studien zu Dilthey

und zur Pestalozzi-Rezeption Nohls. Bern 1997; S. 95-156.
30 Vielbedeutend für mögliche "Grenzkonflikte" zwischen ei¬

ner philosophischen und einer historischen Position, war die

intensive Auseinandersetzung Hagers mit der geisteswissenschaftlichen

Methode und Pädagogik von Dilthey und Nohl.
Vgl. Hager 1984 und jüngeren Datums auch: F.P. Hager: Zur

Bedeutung der Philosophie für die autonome Pädagogik bei

Dilthey und Nohl. Pädagogische Rundschau, 51(1997), S.

233-259.
31 D. Hoof: Pestalozzi und die Sexualität seines Zeitalters. Quel¬

len, Texte und Untersuchungen zur historischen Sexualwissenschaft.

Sankt-Augustin 1987; T. Miyazaki: Pestalozzi und
seine Lektüre. Entfaltung des Bewusstseins über Bildung,
Schule und Gesellschaft. Braunschweig 1992.

32 Vgl. verschiedene Referate in: F.P. Hager/D. Tröhler (Hg.):
Pestalozzi - wirkungsgeschichtliche Aspekte. Dokumentationsband

zum Pestalozzi-Symposium 1996. Bern 1996; Für

das methodologische Problembewusstsein, siehe: D. Tröhler:
Methodische Bemerkungen zu Kontextualisierung und
Wirkungsgeschichte in der pädagogischen Historiographie.
Neue Pestalozzi-Blätter, 3(1997), H.2; S. 28-29.

33 Es scheint mir, dass die Methode der historischen
Argumentationsanalyse Langewands neue Perspektiven dazu eröffnen

kann: A. Langewand: Historische Argumentationsanalyse.
Zum Verhältnis von Realität und Fiktionalität in der

pädagogischen Geschichtsschreibung, aufgezeigt an einem
Beispiel aus der Entwicklungsgeschichte des jungen
Herbarts. In: Lenzen 1993; S. 43-60.

34 H.E. Tenorth: Pestalozzis Rolle in der Preussischen Lehrerbe¬

wegung seit ihren Anfängen bis 1927. In: F.P. Hager/D.
Tröhler (Hg.): Pestalozzi - wirkungsgeschichtliche Aspekte.
Dokumentationsband zum Pestalozzi-Symposium 1996.
Bern 1996; S. 423-447.

35 Schönebaum 1942; S. 115.

36 Oelkers/Osterwalder 1995; S. 228ff.
37 Siehe z.B. Stadler 1993; S. 420ff.
38 Siehe L. Chalmel, La petite école dans l'école. Origine piéti-

ste-morave de l'école maternelle française. Frankfurt 1996.
(mit Dank an Prof. Dr. Frank Simon für diesen Hinweis).

39 Tröhler 1997 (vgl. Anmerkung 32).
40 Für Quellen und Verweise, siehe Van Crombrugge/Depaepe

1997.
41 Als Einziger hat H. Schildknecht (Johann Heinrich Pestalozzi

und die Taubstummenpädagogik. Marburg 1970) diese
Situation beachtet.

42 Tröhler 1997; S. 29.
43 Mehr darüber ist zu finden in Van Crombrugge/Depaepe

1997.
44 F.A. Pinal: La politica docente. In: R.M. Pinal/J.M.J. Zamora

(Hg.): Historia de Espana. Tomo XXXI: La epoca de la lllustra-
cion. Volumen I: El estado y la cultura. Madrid 1988; S.

448ff.
45 M. Heinemann: Die Vergleichbarkeit des Unvergleichbaren.

Anmerkungen zu neueren Tendenzen in der Geschichtsschreibung

der Erziehung. In: M. Depaepe/M. D'hoker (Hg.),
Onderwijs, opvoeding en maatschappij in de 19de en 20ste

eeuw. Liber amicorum prof. dr. M. De Vroede. Leuven 1987;
S. 83-91.

46 Man kann doch nicht akzeptieren, dass heute ein ausge¬
zeichneter Historiker wie Stadler in Sachen Spanien auf Morf
(1879!) verweist und' nicht die spanische Pestalozzi-Forschung

(z.B. Guerra 1963) benützt, nur weil er kein spanisch
spricht.

47 Stadler 1996, S. 22.

NPBIJg. 4(1998), H. 1 23


	Wie lässt sich die Wirkungsgeschichte so gut wie möglich erzählen? : Abendstunde eines Aussenseiters

