
Zeitschrift: Neue Pestalozzi Blätter : Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 4 (1998)

Heft: 1

Artikel: Politik, Demokratie : Pädagogik, Erziehung und öffentlicher Unterricht

Autor: Osterwalder, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901727

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901727
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1 Vorrede zur Cotta-Ausgabe (1823), PSW XI, S. 93. - Die Kri¬

tische Ausgabe druckt den Text des 10. Bandes von Pestalozzis

sämmtlichen Schriften, in der J.G. Cotta'schen
Buchhandlung, 1823, XX, 384 S. nach, obgleich die erste Ausgabe

schon 1797 in Basel erschien. Wie die Entstehungsgeschichte

erklärt (PSW XI, S. 376ff.), zog sich die Formung des
Werkes über einen langen Zeitraum hin: die Sammlung der
Fabeln begann sogar längst vor 1797, schon "in Tagen der
annähernden französischen Revolution", also gegen 1783-
1785, wahrscheinlich noch vorher (das 'Schweizerblatt' von
1782 enthält solche Erzählungen). - Die Kritische Ausgabe
hat es leider ("ausnahmsweise") vorgezogen, die Neubearbeitung

des Fabelwerks in der Cotta-Ausgabe
nachzudrucken. Die den Fabelstoff ergänzenden "Zusätze" von
1823 schwächen nach dem Eingeständnis des Herausgebers
(S. 381) "zuweilen nicht unerheblich" den starken Eindruck
der ursprünglichen, am konkreten Erlebnis, das sie ausgelöst
hat, näher bleibenden Ausgabe ab und lösen besonders in

der zweiten Hälfte die sozialpädagogische Kraft des Werkes
in gesellschaftsphilosophische Betrachtungen auf. Es bedarf
also einer kritischen Arbeit am Text der Kritischen Ausgabe
anhand sämtlicher Varianten der ursprünglichen Fassung im
textkritischen Apparat, um die kraftvolle Verbindung der

"Figuren" mit den zur selben Zeit sich ereignenden Umwälzung

der philosophischen Grundkonzepte Pestalozzis wieder

zu gewinnen.
2 PSW VII, S. 119-450
3 PSW VII, S. 469
4 PSB III, S. 342f.

5 PSW XI, S. 264 (Original gesperrt)
6 PSWX, S. 159

7 PSWX, S. 142

8 PSW X, S, 75

9 ebd.
10 Fabel 131, PSW XI, S. 172-173
11 PSW XII, S. 112 (Was bin ich im sittlichen Zustand?)
12 PSW XI, S. 173

13 PSW XI, S. 211

14 PSW XII, S. 165
15 Siehe die geplante Folge der 'Nachforschungen', PSW XII, S.

243-259
16 PSW XII, S. 105
17 PSW XII, S. 106
18 PSW XII, S. 150fS. 123f.; S. 165
19 PSW XII, S. 44
20 PSB III, S. 343
21 PSW XXV, S. 1 52ff., S. 1 58ff.
22 PSW XXV, S. 177ff.
23 Dieser Rücktritt aus der revolutionären Interpretation zu¬

gunsten einer moralischen Aufmunterung lässt sich in den
Zusätzen der Cotta-Ausgabe regelmässig feststellen, z.B. zu
Fabel 132 ("wo die Not am grössten, da ist Gottes Hilfe am
nächsten"), zu Fabel 176(wahre Aufklärung heisst "recht zu
wissen und recht zu können"), zu Fabel 199 (gegen jeden
Klassenkampf, das Auftauchen eines moralischen
Mittelstands), zu Fabel 202 (Aufruhr ist nie recht, nur die moralische

Individualkraft ist echt revolutionär) usw.

Politik, Demokratie
Pädagogik, Erziehung und

öffentlicher Unterricht
Fritz Osterwalder

(Red.) Politische Krisen - und darunter

gehören mit Sicherheit auch politische Revolutionen

- haben seit jeher pädagogische Reformen

nach sich gezogen. Der folgende Artikel
untersucht dieses Phänomen hinsichtlich der

Helvetischen Revolution 1798 und fragt
sowohl nach Referenzen als auch Konsequenzen
der Helvetischen Schulreform.

Ce n'est pas toujours une marque d'esprit de

mettre la plus haute philosophie là où elle n'a

que faire. Il y a des objets qu'il faut voir
simplement à l'œil nu; si à ceux-là vous appliquez
le téléscope, vous faites un brouillard qui n'a

pas même le mérite
d'exister.

Edgard Quinet: La Révolution. (1865) Paris 1987, S. 771.

Die
"Eine und Unzertheilbare Helvetische Re¬

publik", die am 12. April 1798 als erstes
modernes demokratisches Schweizer Staatswesen

in der provisorischen Hauptstadt Aarau
konstituiert wurde, war kaum beliebt und wurde nur
von wenigen begrüsst. Dies lag nicht nur daran, dass

die Einheitsrepublik ohne jeden Zweifel nur dank direkter

militärischer Intervention Frankreichs zustande kam

und die Interessen der Grande Nation keineswegs
ideeller oder demokratischer, sondern vielmehr direkt
finanzieller und militärischer Natur waren.

Nicht nur die Vertreter der untergegangenen
Ordnung, das Patriziat der alten dreizehnörtigen Eidgenossenschaft,

sondern gleichfalls die politisch und sozial

noch schwachen Befürworter der Erneuerung standen

dem neuen Staatsgebilde eher skeptisch gegenüber.1

Angesichts dieser allgemeinen Skepsis und Zurückhaltung

der neuen Einheitsrepublik und Demokratie

gegenüber mag es aufs Erste erstaunen oder sogar
widersprüchlich erscheinen, dass in der pädagogischen
Auseinandersetzung der Zeit davon nichts zu spüren

NPBI Jg. 4(1998), H. 1



ist. Ganz im Gegenteil, die pädagogische Diskussion, die

Auseinandersetzung über die Gestaltung des Bildungswesens

im neuen Staat, entwickelt sogleich grundsätzliche,

weitreichende und weitblickende Perspektiven, sie

mobilisiert alle intellektuellen Kräfte der helvetischen

Öffentlichkeit. Ja noch mehr, wenn für die düsteren

Perspektiven der Republik die auf nationaler Ebene nur
schwach konstituierte bürgerliche Öffentlichkeit2 als

Grund angegeben wird, so scheint es, dass diese sich

geradezu in der pädagogischen Auseinandersetzung
stärken und sogar auf nationaler Ebene etablieren

kann. Von der Waadt bis zum Thurgau, in Zürich und in

Basel werden gleiche pädagogische Projekte und

Konzepte diskutiert, wie wenn die alten Kantonsgrenzen
oder die Unterschiede zwischen Untertanengebieten
und alten Orten auf einen Schlag vollständig
verschwunden wären.

In der kurzlebigen helvetischen Publizistik nehmen

pädagogische Themen neben den Tagesauseinandersetzungen

- Aufstände und Kriegslasten - überhand,
es etabliert sich geradezu ein Set pädagogischer
"Terms of trade", der weit über die ehemaligen
Kantons-, sogar über die Sprachgrenzen hinaus und auch

bis weit in das 19. Jahrhundert hinein, also über die

kurze Lebensdauer der Einheitsrepublik hinaus, wirkt.
Noch erstaunlicher ist dabei, dass diese sich rasant

verbreitende pädagogische Öffentlichkeit auch vor den

immer schärfer verlaufenden politischen Fronten, die

alsbald in einen Bürgerkrieg umkippen, nicht stehenbleibt.

Verteidiger der alten Ordnung beteiligen sich

ebenso daran, wie die alsbald in einer Hackordnung
antretenden Föderalisten und Unitarier.

Ich werde in einem ersten Abschnitt schematisch

dieses neue pädagogische Paradigma, seine
Vorgeschichte und seine Wirkung darstellen. In einem zweiten

Schritt möchte ich zeigen, dass dabei eine
langandauernde Entwicklung des 18. Jahrhunderts zum Durchbruch

kam, in der Erziehung und Politik in ein neues,
beide Felder damit konstituierendes Verhältnis gerückt
wurden, das bis heute wirksame Problemfelder aufreisst.

In einem dritten Schritt soll dieses Verhältnis bezüglich
Schule und Demokratie spezifiziert werden, wie es - so

meine abschliessende These - auch heute noch von

Bedeutung ist.

1. Die Bedeutung der helvetischen
Pädagogik - Vorgeschichte und
Wirkung

Die
streng zentralistische neue "Helvetische

Staatsverfassung", die eine unverblümte Kopie

der Direktorialverfassung der Französischen

Republik ist und auch von Peter Ochs

in Paris unter Aufsicht der künftigen Besatzungsmacht
verfasst wurde,3 baut auf dem Prinzip der Volkssouveränität,

d.h. des allgemeinen Bürgerrechts, auf, das sich

in Primär- und Wahlversammlungen artikuliert. Daran

beteiligt sich jeder Schweizer Bürger, der das 20. Altersjahr

erreicht und den Bürgereid abgelegt hat. Dieses

Recht garantiert ihm nicht nur das Recht der Wahl der

Repräsentanten, sondern, gestaffelt nach Alter, auch

passives Wahlrecht für sämtliche Ämter.

Erziehung und Schule werden in der Verfassung
allerdings - im Gegensatz zum französischen Vorbild -
nicht direkt angesprochen, aber das öffentliche Wohl
wird auf die Prinzipien, "die Sicherheit und die

Aufklärung", zurückgeführt. Der "Aufklärung", Ausgangspunkt

aller zeitgenössischen pädagogischen Überlegungen,

wird dabei explizit Priorität eingeräumt,4 offene,
freie Auseinandersetzung über die Aufgaben des Staates

ist dementsprechend Voraussetzung für jegliche
Aktivität des Staates selbst.

So dürftig diese Prinzipienerklärung wirkt, so war sie

doch für die Zeitgenossen genügend klar, um weitreichende

pädagogische Konzepte und Diskussionen daran

anzuknüpfen. Im Katechismus, der unmittelbar
nach der Ausrufung der Einheitsrepublik zur neuen

Verfassung veröffentlicht wurde, in der "Erklärung der

helvetischen Konstitution in Fragen und Antworten",
wird dieser Prinzipienerklärung entsprechend das

umfangreichste, siebzehnte Kapitel dem "öffentlichen
Unterricht" gewidmet. Ausgangspunkt ist die Frage, was
in einer Demokratie gute Sitten und Tugend ausmache.

Tugend und gute Sitten basieren auf Wissen und

Kenntnissen aller Bürger, dementsprechend ist Einführung

aller in Wissen und Kenntnisse entscheidend für
Demokratie und Volkssouveränität. Der Staat muss

infolgedessen durch öffentlichen Unterricht allen

Bürgern Zugang dazu schaffen. Öffentlicher Unterricht,
der allen zugänglich ist, ist nicht nur die Vorbedingung
dafür, dass jeder einzelne aufgeklärt zum Wohle der

Gesellschaft wirken kann, sondern auch dafür, dass er
rational, d.h. als selbständiger Bürger ohne Vorurteile

wählt, und wenn er gewählt wird, dass er den Staat

zum Wohl der Gesellschaft führen kann.5

Die Grundlage dieser öffentlichen Erziehung soll für
alle Bürger gleich sein, die Bedingungen für den

Zugang für die weiteren Stufen, die notwendig sind, für
jene, die den Staat führen sollen, darf nicht von Privilegien

abhängen, sondern muss von der Leistungsfähigkeit

und -bereitschaft im Bildungssystem selbst
bestimmt sein.

Nur ein Souverän von aufgeklärten Bürgern kann

garantieren, dass die leistungsfähigsten Bürger die

Staatsgeschäfte führen, und nur er kann sein ziviles,
öffentliches Zusammenleben rational organisieren. Und

umgekehrt kann nur Demokratie allen Bürgern
Aufklärung und damit Gleichheit und Freiheit,
Souveränitätsrechte sicherstellen und garantieren, dass der
sozialen Ausweitung und dem Fortgang der Aufklärung
keine Grenze gesetzt wird.

Aufgrund dieser Verschränkung von Politik und
Aufklärung entwickelte sich in den ersten zwei Jahren der
Helvetischen Republik eine eingehende pädagogische
Diskussion. Grundfrage dabei ist die Institutionalisierung

der öffentlichen Erziehung.
Bereits 1798 wählte das Parlament eine Kommission,

die aus diesen Überlegungen ein institutionelles

Konzept entwickeln sollte.6

Offenbar wurde der Frage aber eine derart wichtige
Bedeutung für das Überleben des demokratischen Ein-

NPBI Jg. 4(1998), H. 1



heitsstaates zugemessen, dass der zuständige Minister
der Künste und Wissenschaften, Philipp Albert Stapfer,

zusammen mit dem Direktorium der Republik
eigenständig vorging und ein Gesetz erliess, das das öffentliche

Bildungswesen, insbesondere die Primarschulen,

regelte.

Geplant war ein lineares, viergliedriges Bildungssystem,

das das Vorrücken von der Primarschule über das

Gymnasium bis zur Universität und für die
wissenschaftlich Forschenden bis zur Akademie, dem

Nationalinstitut, nur von den Schulleistungen abhängig macht
und allen Bürgern offen stehen soll.7

Trotz diesem offenkundigen und breit abgestützten
pädagogischen Reformeifer scheiterte aber auch dieses

Projekt an der allgemeinen Schwäche der Republik. Die

Begeisterung der zuständigen Politiker für die Erneuerung

und Vereinheitlichung des Bildungswesens schlug
sich weder in unmittelbaren Veränderungen in den
Schulen selbst nieder noch in der Abstimmung der
bislang verstückelten pädagogischen Institutionen der
ständischen Gesellschaft aufeinander.

Dass dieses einheitliche, lineare und mehrgliedrige
Bildungssystem, das auf die demokratische Verfassung
und das zivile Leben der Republik ausgerichtet ist,

keineswegs allein Stapfers politischem Genie zuzuschreiben

ist, zeigen aber die unzähligen weiteren Beiträge
der öffentlichen Diskussion, die praktisch ungebrochen
bis in die Mitte des letzten Jahrhunderts und der endlich

erfolgten Gründung der Spitze dieses Systems, der

Eidgenössischen Technischen Hochschule, nach der

Konstituierung des modernen Bundesstaates 1848

fortgeführt wurde.
Als 1830 die liberale Bewegung sich endgültig von

ihrer Niederlage mit dem Untergang der Helvetischen

Republik erholt hatte und zur "Regeneration", d.h. zur
Demokratisierung der Kantone schritt, war es selbstverständlich

wieder dieses Projekt, das als erstes verwirklicht

werden sollte. Was ursprünglich als Bildungswesen

der Einheitsrepublik geplant war, wurde jetzt in

einem Kanton nach dem andern ausgeführt.
Als 1832 im liberal dominierten Zürcher Grossrat das

Schulgesetz, das voll und ganz dem helvetischen Projekt

entsprach, behandelt wurde und - bereits damals -
fast an der finanziellen Notlage des Staates scheiterte,
fasste Hans Georg Nägeli die Argumentation griffig
und konzis folgendermassen zusammen: "Sie haben

das Volk als Souverän anerkannt, und nun fragt es sich

nur, ob man einen so gut gebildeten und unterrichteten

als möglich, oder einen so einfältigen und dummen
Souverän als möglich haben wolle."8

Dass das helvetische Schulkonzept diese langfristige
Wirkung entfalten konnte, liegt in einer ganz spezifischen

Institution begründet, die als grosse Ausnahme
1799 tatsächlich auch verwirklicht wurde und die auf
den ersten Blick gesehen kaum zu ihrem Konzept des

staatlichen Zentralismus passt.
In einer der ersten Schriften zum Projekt eines

helvetischen Bildungssystems äusserte sich der Zürcher
Professor Johannes Schulthess eingehend über das
Verhältnis der Bildungsinstitution zum Staat. Diese dürften
nicht zu eng miteinander verknüpft werden. Wenn der

Staat die Bildung kontrolliere, würden letztlich die

demokratischen Rechte der Bürger gegenüber dem Staat

infrage gestellt. Wie die Kirche sich ein ruhiges und
gehorsames Kirchenvolk über die Schule gehalten habe,

so könne der Staat über die Bildung die Bürger kritiklos
machen und sie seiner Macht unterwerfen. Schulthess

fordert dementsprechend, dass das Bildungssystem nur
staatlich organisiert, aber inhaltlich durch die Öffentlichkeit,

unabhängige Wissenschaftler, Bürgerinnen und

Bürger, kontrolliert und geleitet werden sollte.9 Diese

Überlegungen wurden durch das Ministerium
aufgenommen und in der Institution der Erziehungsräte
verwirklicht. Kantonal gewählte Gremien überwachten
fortan die Schulen und legten öffentlich über deren

Tätigkeit Rechenschaft ab. Die Institution des

Erziehungsrates überlebte in den meisten Kantonen auch

die kurze Zeit der Republik, die Mediations- und

Restaurationszeit, und wurde in der Regeneration und im

Bundesstaat Zentrum der öffentlichen pädagogischen

Tätigkeit und Diskussion. Sie setzt sich bis heute in der

schweizerischen Bildungsinstitution fort und zeichnet
diese aus gegenüber jenen Ländern, die Schule, wie
z.B. Deutschland als Untereinheit der Verwaltung
rangieren.10

Wenn die Helvetische Republik aus der Perspektive
der Pädagogik weniger erratisch erscheint, als dies die

politisch-institutionelle Beurteilung nahelegt, so trifft
das auch auf ihre Vorgeschichte zu. Ohne Zweifel ist sie

auch diesbezüglich ganz in der Kontinuität der ersten
französischen Republik zu verstehen. Bildungsinstitution

im Verhältnis zur Demokratie und die Institutionalisierung

ihrer Öffentlichkeit in Erziehungsräten sind fast

eine wortgetreue Adaptation des liberalen

Bildungsprogramms der demokratischen Phase der Französischen

Republik (der zwei kurzen Jahre vor dem
jakobinischen Terror) das unter J.M.A.C. de Condorcet
ausgearbeitet wurde.11

Entscheidend für die Schweiz wurde aber, dass dieser

Teil des Programms genügend Kräfte mobilisieren

konnte, um nachhaltig zu wirken, während die Verfassung

selbst auf Unverständnis und vor allem mit ihrem
Zentralismus auf den Widerstand von bestehenden
Rechtsverhältnissen und kantonalen Eliten stiess.

Was aber im Verhältnis zu den pädagogischen
Diskussionen in Frankreich erstaunt, ist das Bewusstsein

und die Gestaltung von Kontinuität ganz im Gegensatz
zum utopistischen Mythos des absoluten Neuanfangs,
der in Frankreich gerade die öffentlich wirksame
pädagogische Diskussion prägte.12

1796, als sich in der Schweiz die Begeisterung für
die Französische Revolution wie auch die Abwehrwelle
der konservativeren Kräfte weitgehend wieder geglättet

zu haben schienen, und zwei Jahre vor dem grossen
Sturm, analysierte der junge liberale Aargauer Arzt
Albrecht Rengger, der künftige Innenminister der Helvetik,

aus Distanz die eben vergangenen Ereignisse.

Der Akzent seiner Analyse liegt dabei bezeichnenderweise

auf der Kontinuität und nicht auf dem Bruch

der Revolution. Moderne Erfahrungswissenschaften,
egalitärer Mittelstand, Begründung des Rechts in Erfahrung

und nicht mehr in absoluten Bezügen und vor al-

NPBI Jg. 4(1998), H. 1



lern ein modernes Bildungskonzept, das diesen

Neuerungen Rechnung trage, seien sowohl die Ursachen,

wie auch die propagandistischen Wirkungen der
Revolution. Diese durch politische Massnahmen unterdrücken

oder abbrechen zu wollen sei ebenso illusorisch,
wie sie militärisch zu propagieren. "Frankreich ist nicht
ein Land aus einer andern Welt. Die Vergangenheit
gränzt so nahe an die Zukunft, dass unsere Blicke, von
jener zurückgezogen, wie von selbst diese aufsuchen."13

2. Erziehung und Politik - Pädagogik,

Recht und empirisches Wissen

Dass
Erziehung auf Politik bezogen wird, ist

tatsächlich nicht die Errungenschaft der
französischen Revolution oder spezifisch für die

Schweiz, ihres helvetischen Ablegers,
sondern das Ergebnis einer langfristigen kontinuierlichen

Entwicklung und Diskussion im ihr vorangehenden
Jahrhundert.

Damit wurde die Grundvorstellung beider christlichen

Theologien abgelöst, dass Erziehung ausschliesslich

auf die christliche Bestimmung des Menschen
auszurichten sei und dass die pädagogischen Konzepte der

kirchlichen Dogmatik zu entsprechen hätten. Selbstverständlich

wurden auch in diesem christlichen Kontext

politische und gesellschaftliche Probleme von Erziehung

als Referenz genommen und reflektiert. Dabei

wurde aber immer auf die göttliche Aufgabe des

Menschen in der Welt oder auf die "regulae evangelicae",
die das Leben in der Welt ordnen, Bezug genommen.
Auch die frühneuzeitlichen Naturrechtslehren und ihre

pädagogischen Varianten wie auch die reiche Literatur

zur Fürsten- und Standeserziehung orientierten sich

ausnahmslos an dieser Grundvoraussetzung. Das antike

Naturrecht wurde dabei christlich als göttliche
Ordnung gelesen und die Erziehung der Menschen von

Stand als Vorbereitung zur christlichen Pflichterfüllung,
als Erziehung zum christlichen Fürsten oder - weniger
intensiv diskutiert - zum christlichen Hausvater oder

Handwerker verstanden. Der König ist, insofern er

christlicher Herrscher ist, auch der Vater und Erzieher

des Volkes und in dieser Funktion und ihrer Vorbereitung

durch Erziehung gänzlich von der Theologie her

begründet.
Die Entwicklung des empirischen Wissenskonzeptes

und des neuzeitlichen Rechts als Übereinkunftsrecht
bot die Basis eines veränderten pädagogischen
Konzeptes, das Erziehung unvermittelt mit Wissen, Wissenschaft

und Recht verschränkte und mit dem theologischen

Erziehungsverständnis in Konkurrenz setzte.

Wenn Wissen und Wahrheit Ergebnis von Erfahrung
sind, dann können sie erzieherisch durch Übung und

Disposition erzeugt werden. Recht als Übereinkunft

verlangt nicht erzieherische Einfügung in eine absolute

staatlich-göttliche Ordnung, sondern Erlernen der
Verfahren des zivilen Übereinkommens.

Scharf wird dieser Bruch schon in der englischen
"Glorious Revolution" von John Locke formuliert. Weder

kommt dem Staat allein absolute väterliche Macht

über die Bürger zu, die Gott dem ersten Menschen
verliehen hat (er ist nicht Träger allgemeiner, d.h. absoluter

Erziehungsmacht, die die Bürger nach seinem Willen
formen darf), noch ist die Macht der Eltern, als legitime
Nachfolger Adams über ihre Kinder unbeschränkt,
heisst es in der Programmschrift der Revolution

pädagogisch und politisch gleichermassen weitreichend.14

Die Macht des Staates muss ebenso legitimiert werden

wie die erzieherische Aktivität der Eltern eine Beschränkung

erfährt aus der gesellschaftlichen Übereinkunft,

was wünschenswert und was zugelassen ist. In seiner

eigentlichen Erziehungsschrift, 'Some Thoughts
Concerning Education' von 1693, wird diese Verschränkung

von Politik, Wissenschaft und Erziehung dann für
die siegreiche Schicht, die "gentry", exemplifiziert. Der

künftige Edelmann und Wahlberechtigte wird häuslich

erzogen, eingeübt und disponiert zum freien, öffentlichen

Gebrauch seiner Vernunft, zum Verhalten

entsprechend der öffentlichen Moral.
In diesem rechtlichen und empiristischen Rahmen

entwickelte sich im 18. Jahrhundert ein grundlegend
neues Erziehungskonzept: Erziehung konnte auf spezifische

gesellschaftliche und politische Aufgaben ausgerichtet

und diese auch in der Theorie differenziert werden.

Bereits in Montesquieus Staatstheorie von 1748, 'De

l'Esprit des lois' ist dieses Verhältnis von Politik und

Erziehung theoretisch fest gegeben. Erziehung ist von
Gesetzen regiert, wie alle zwischenmenschlichen
Beziehungen, es sind die ersten Gesetze, die der Mensch

kennenlernt. Dementsprechend ist auch Erziehung je
nach Staatsform verschieden. In den Monarchien wird

zur und durch Ehre erzogen, in den Despotien durch
und zu Furcht.

In den Demokratien wird aber erst Erziehung
Vorbedingung für die Anerkennung der politischen Gesetze.

Furcht und Ehrsucht lernt jeder von selbst. Damit aber

Demokratie oder Republik funktionieren kann, müssen
die Bürger die Gesetze "lieben" lernen, sie fordert eine

"unablässige Entscheidung für das öffentliche Wohl
unter Hintansetzung des Eigenwohls"15.

Unter dieser Perspektive entstand auch in der
Schweiz bereits in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts

noch unter dem Ancien Régime eine breite politische

Reformdiskussion mit pädagogischen Voraussetzungen.

Ihr Zentrum wurde die erste kantons- und

themenübergreifende Sozietät, die Helvetische Gesellschaft.

Deren Ausgangspunkt war die politische
Programmschrift des luzernischen Montesquieu-Anhängers,

Franz Urs von Balthasar, 'Patriotische Träume
eines Eydgnossen, von einem Mittel, die veraltete Eyd-

gnossschafft wieder zu verjüngeren'. Die politische
Lethargie und Zersplitterung der alten Eidgenossenschaft
sollte überwunden werden durch die Erziehung einer

neuen, politischen Elite zur Liebe der verbindenden
Gesetze. Je zehn Jünglinge der alten Orte sollten gemeinsam

erzogen werden zu "Vättern des Vaterlandes, die
ihre starke Hand bieten und eidgenössische Tugenden
pflanzen"16. Ausgehend von diesem Konzept konnten
die verschiedensten Reformdiskussionen pädagogisiert
und politisiert werden, die Umstrukturierung der Land-

NPBI Jg. 4(1998), H. 1



Wirtschaft führte zur Diskussion über die Armenerziehung,

die Einführung universalistischer formaler
Gesetzgebung, die die traditionellen Gemeinderechte

überlagerten, wurden zu pädagogisch lösbaren Problemen.

Dieses Konzept der Verschränkung von Politik und

Staatsrecht setzt sich in der Bildungsdebatte der
Helvetischen Republik und des 19. Jahrhunderts fort.17 Wenn
Demokratie nicht mehr eingeschränkt bleibt auf die

Herrschaftsausübung des Patriziats, sondern zur Form

der Kontrolle und Delegation staatlicher Macht durch
sämtliche Bürger wird, muss die allgemeine Erziehung
den Gebrauch der Vernunft auf diese Form von Politik

vermitteln.
In diesen helvetischen Diskussionen taucht immer

wieder ein scheinbarer Gegensatz auf. Zum einen wird
das Neue betont, die neue Erziehung ist nicht nur eine
diskursive Novität, sondern sie kann auch gesellschaftliche,

soziale und politische Novität erzeugen, der

vernünftige Bürger muss über Erziehung vor den Vorurteilen

der alten Gesellschaft geschützt werden. Gleichzeitig

wird aber gerade für die Erziehung immer wieder
auf die Tradition, die Fortführung des Alten durch das

Neue verwiesen. Als Mythos erscheint die Alte
Eidgenossenschaft, in der die erzieherische Einheit gegeben
sein sollte. Einheit und Gleichheit in Glaube und

Tugend, die erzieherisch gewährleistet waren, hätten die

Existenz der Schweiz als einzige Demokratie inmitten
der europäischen Grossmächte gesichert.

Dieser Mythos der alten Eidgenossenschaft und ihrer

Erziehung zur Gemeinschaft ersetzt offensichtlich den

Rückgriff auf die Antike, der in der französischen
Diskussion vorherrschend war. Tatsächlich war die enge
Verbindung von Politik und Erziehung, wie sie das 18.

Jahrhundert entwickelte, kein grundsätzlich neues Thema

des sogenannten pädagogischen Jahrhunderts;
Pädagogik war fester Bestandteil der antiken Staatsphilosophie,

die im 18. Jahrhundert neu rezipiert wurde.
Die Staatstheoretiker Montesquieu und Mably griffen

bewusst auf römisches Staatsrecht zurück, in dem
sie eine Fortsetzung des städtischen griechischen
Rechts ausgeweitet auf einen grossen Staat sahen.

Rousseau sah als Vorbild seines Staatsvertrages weniger

das kultivierte Athen - als dessen Fortsetzung er
das dekadente Paris verstand -, als das frugale Sparta

Likurgs, wo die Kinder der Herren gemeinsam tugendhaft

und hart erzogen wurden, um später ohne Streit
und Zwist, ohne egoistische Eigenliebe das Staatswesen

leiten zu können.
In der gemeinsamen öffentlichen Erziehung der

künftigen Staatsleute sah er die einzige Möglichkeit,
die Gesellschaft auf die Tugend, die Liebe zu den
Gesetzen zu verpflichten. In seinem Projekt für die

Neuordnung Polens schlägt er dementsprechend auch eine

kollektive Erziehung der führenden Schicht und eine

staatlich-pädagogisch über Volksfeste implantierte zivile

Religion für die gesamte Bevölkerung vor.18

Der pädagogisch-theoretische Umweg, den Rousseau

dann im 'Emile' über die Naturerziehung in der

Einsamkeit wählte, weist auf ein spezifisches Problem

dieses Rückgriffs auf das antike Muster. Wenn die be¬

stehende Gesellschaftals grundlegend böse und Kultur
schlechthin als dekadent verurteilt werden - was Rousseau

in christlicher Tradition immer wieder annimmt -,
stellt sich unweigerlich die Frage, ob sich dazu

überhaupt eine Alternative denken und konstruieren lasse.

Rousseau löst dieses Problem, indem er einen Raum

ausserhalb von Gesellschaft und Politik schafft, das

innerliche Verhältnis des einzelnen Menschen zu sich

selbst, in dem dann die Erziehung zur Tugend erfolgen
soll, der Mensch zum Menschen wird, bevor der
Heranwachsende in die Gesellschaft entlassen wird.

Die wahre Tugend, die Anweisung, sein eigenes
Handeln dem Gemeinwohl, der "volonté générale",
nach ewigen Gesetzen der Souveränität entsprechend
zu gestalten, kommt von innen, oder von einem göttlichen

Wesen, von der "voix céleste, instinct divin"19,
wie es dann im 'Emile' heisst.

Damit führt Rousseau nur konsequent theoretisch

aus, was in der Repolitisierung der Pädagogik im 18.

Jahrhunderts allgemein vorgenommen wurde. In ihrem

Zentrum wurde ein christlicher, neuaugustinischer
Tugendbegriff aufrechterhalten, was auch der Gegebenheit

entsprach, dass in keiner Art und Weise ein Bruch

mit dem Christentum angezeigt war, auch wenn
Pädagogik von Theologie und Erziehung von Ekklesiastik

abgetrennt wurde. Tugend, die richtige Handlung, wird
für Rousseau wie für die neuaugustinische Theologie
vor allem durch die radikale Innerlichkeit und gerade
nicht durch empirisch feststellbare, äussere Verfahren
bestimmt.

Diese Vorstellung, die sowohl im Katholizismus des

18. Jahrhunderts wie auch im Protestantismus generell
wirksam ist, kam im erneuerten politischen Pädagogikkonzept

und dann vor allem in der Demokratiediskussion

zum Tragen.
Nationalerziehung soll die künftigen Bürger und

Staatslenker auf eine Politik schlechthin und Demokratie

insbesondere vorgelagertes Gutes, die Tugend,
festlegen; nur so können zeitlich nachgeschoben Politik
und allenfalls demokratische Entscheide gut werden
und nicht einfach den persönlichen, divergierenden
Interessen folgen, die die Gesellschaft in die Anarchie
führen würden.

Das war die Grundvorstellung, die in der Revolution

Erziehung vor allem attraktiv machte. Das durch den

Absolutismus verdorbene Volk sollte durch öffentliche
Erziehung, durch Volksfeste, die den Gottesdiensten

nachgebildet waren, und Volksschulen, die in der
Kontinuität der kirchlichen Institution standen, zum Guten
oder Vernünftigen gelenkt, in der Liebe zur Tugend

gleich gemacht werden.
In dem Sinne sah der Jakobiner Robespierre die

Nationalerziehung neben dem Terror als das entscheidende

Mittel, das Volk von den Schäden des Absolutismus

zu heilen. Erst in einem zweiten Schritt, wenn die

Tugend wieder hergestellt wäre, könnte die Freiheit
verwirklicht werden.

Dieses Muster der Relation von Politik und Erziehung
fand auch weit über Frankreich hinaus Nachahmer,
auch wenn nicht immer sein Optimismus mitübernommen

wurde. Pestalozzis Methode, die sich an einer

NPBI Jg. 4(1998), H. 1



christlichen Sicht der verdorbenen Gesellschaft orientiert,

zielt gleichfalls als Antwort auf die politische

Erneuerung auf eine innere Stabilisierung der Individuen

durch Erziehung.
Und es ist kein Zufall, dass 1848, als auch in

Deutschland die politischen Zeichen auf Sturm standen,

seitens der politischen Erneuerer ausgerechnet der

jakobinische Erziehungsplan von Lepeletier übersetzt
und herausgegeben wurde, den Robespierre im Juli

1793 dem Parlament vorstellte.20

Was als deutsche Reformpädagogik gilt und
insbesondere ihre Entwicklung in der Weimarer Zeit, kann

ganz als Kontinuität dieser Form der Koppelung von
Politik und Erziehung verstanden werden. Als Antwort
auf eine sich differenzierende, von zunehmenden

Spannungen und Divergenzen geprägte Öffentlichkeit
und soziale Beziehungen soll Erziehung auf Gemeinschaft

angelegt werden, die die Individuen, der Politik

vorgelagert, auf das gemeinsame Gute als richtige
Gesinnung festzulegen versucht. Demokratische Öffentlichkeit

und Entscheide aus divergierenden Interessen

sollten so über Erziehung in einem bestimmten Rahmen

gehalten und kontrollierbar sein.

Dieses Konzept ist bis heute sowohl für Schulkritiker
wie auch für jene, die über die Schule Gesellschaftsreformen

betreiben wollen, attraktiv. Schule soll die
Menschen auf verbindliche Werte festlegen statt
Wissensanhäufung zu betreiben, heisst die schulkritische

Variante, und Schule kann über Vermittlung von guter
Gesinnung die Gesellschaft von morgen besser machen

als jene von heute, die reformerische. Beiden gemeinsam

ist die Annahme, dass Erziehung den Menschen

beliebig und unbeschränkt formen kann und darf und

als solche, quasi als "voix céleste", ausserhalb der

bestehenden pluralen Gesellschaft steht und ihre gemein-
schaftsstiftende Tugend aus dem angeblichen Anfang
der Geschichte der Nationen oder einer historischen Te-

leologie der Menschheit oder des Menschseins schlechthin

oder der Nation bezieht.

3. Demokratie und öffentliche
Schule - eine Pädagogik der
Einschränkung, der Auswahl und des
Rechts

enn das Konzept der Nationalerziehung

oder auch der Menschenbildung
als Gegenpol zur gesellschaftlichen
Differenzierung letztlich die Kontinuität

der christlich-antiken Pädagogik unter den modernen

gesellschaftlichen Bedingungen fortzusetzen versuchte

und für die Herausbildung der einheitlichen modernen
Schulinstitution nur konterfaktisch, propagandistisch
wirksam werden konnte, so entwickelte sich gleichzeitig

allerdings auch ein anders gelagertes pädagogisches

Konzept, das sich grundsätzlich auf die

Bedingungen der modernen liberalen Demokratie und
Gesellschaft einliess.

Die liberale Demokratie, wie sie 1792 in Frankreich

konstituiert wurde und der auch die Helvetische Verfas¬

sung und dann vor allem die Verfassung von 1848 folgten,

versucht gesellschaftliche Differenzierung nicht

pädagogisch ausser Kraft zu setzen oder zu überspielen,

sondern macht sie erst voll und ganz wirksam.

Arbeitsteilung, experimentelles Wissen, moderne,
divergierende gesellschaftliche Moralvorstellungen und

Erziehung machen die Menschen ungleich und damit erst

zu gesellschaftlichen Individuen.
Diese Differenzierung in Frage stellen oder gar

aufheben wollen, würde nicht nur die gesellschaftliche

Entwicklung lähmen, sondern geradezu die Freiheit der
Individuen bedrohen. Den Staat als ein "moi commun",
eine "personne publique", zu konzipieren, in dem der

Wille des einzelnen Bürgers aufzugehen hat, wie das

die Nationalerziehung allgemein vorsah - und Rousseau

theoretisierte21 -, löscht letztlich die Freiheit der
Einzelnen aus.

Entscheidend ist hingegen, dass bei dieser
unausweichlichen Ungleichheit und Differenzierung nicht

Abhängigkeit und Unfreiheit entsteht oder positiv, dass

jedes Individuum frei, ohne Abhängigkeit von andern,
entscheiden kann, wie es sein Leben gestalten will und

dementsprechend handeln kann.

Diese Fragestellung - die im frühen französischen
Liberalismus die Frage der Frauenrechte, der Bürgerrechte

für die Sklaven und Juden stellen liess - unterscheidet

moderne Demokratie von allem, was in der Antike
und auch in der vorhelvetischen Schweiz unter dem Label

Republik und Demokratie diskutiert wurde und mit
Untertanenengebieten und Standesprivilegien vereinbar

blieb. Staatliche, gesellschaftliche Macht soll gerade

dazu eingesetzt werden, diese Differenzierung im

Entscheidungs- und Gestaltungsprozess des individuellen

Lebens sicher zu stellen und vor Übergriffen und

Zwängen seitens anderer Individuen und gesellschaftlicher

Mächte zu schützen. Liberale Demokratie bezeichnet

die Art und Weise, wie die Individuen selbstständig
Einfluss nehmen können auf die Gestaltung und
Kontrolle jeglicher Macht, die ihre Freiheit und Unabhängigkeit

beschneidet.

Ausgangspunkt dafür ist das Konzept der rationalen
Öffentlichkeit. Wie in der modernen empirischen
Wissenschaft die Erkenntnis des Einzelnen von der

Überprüfung durch andere abhängt, so können auch die

Ansprüche Einzelner, ihre Freiheit gegen Machtansprüche

anderer zu schützen, in der offenen
Auseinandersetzung rational begründet und darauf entschieden

werden, ob ihrem Anspruch und mit welchen Mitteln
entsprochen werden soll.

Voraussetzung dafür ist, dass an dieser Öffentlichkeit

die Individuen als formal gleiche, die Verfahren der

Auseinandersetzung und Entscheidung selbstständig
beherrschende beteiligen können.

Auf diese beiden Voraussetzungen moderner Demokratie,

Differenzierung und formale öffentliche Gleichheit,

wurde das öffentliche Bildungssystem ausgerichtet,

wie es in der ersten französischen Republik konzipiert

und in der Helvetischen Republik übernommen
wurde, um dann im 19. Jahrhundert in der liberalen

Schweiz, im Laboratorium des europäischen Liberalismus,

auch durchgeführt zu werden.

NPBIJg. 4(1998), H. 1



Öffentliche Bildung, wie sie im Gegensatz zum
traditionellen Konzept der Nationalerziehung, formuliert
und auch ausgeführt wurde, hat eine didaktische, eine

juristische und eine institutionell-politische Dimension.
Die didaktische Dimension bezeichnet den Inhalt,

den das öffentliche Bildungssystem umfasst, vermittelt
und erzeugt. Es vermittelt die Könnens- und
Wissensbestände, die nötig sind, um sich in der öffentlichen
und politischen Auseinandersetzung selbstständig zu

bewegen, und die für die gesellschaftliche Weiterentwicklung

erforderlich sind. Voraussetzung für diese

Wissens- und Könnensbestände ist dabei immer, dass

sie sich auf formalisier- und revidierbare gesellschaftliche

Verfahren beziehen, die Öffentlichkeit ausmachen.

Nicht Erkenntnis oder Verhalten mit absoluten
Ansprüchen, sondern jene, für die Verfahren bereitstehen,
die Zustimmung oder Ablehnung und damit
gesellschaftliche Universalität, d.h. distanzierte Abstraktion

vom Einzelnen ermöglichen, stellen den Inhalt öffentlichen

Unterrichts dar. Darunter fällt nicht allein das

formalisierte empirische Wissen, sondern durchaus auch

gesellschaftliche Verhaltensformen, die notwendig sind,

um die Freiheit aller zu schützen. Wenn das öffentliche
Bildungssystem Moralität vermitteln soll, so können es

nicht absolute, innere Werte sein, die dem Entscheid

des Einzelnen überlassen bleiben, sondern es müssen
moralische Verfahrensweisen sein, denen die Gesellschaft

für ihre demokratische Organisation Priorität
zuweist. Insofern steht öffentlicher Unterricht immer vor
einem Auswahlprinzip. Verfahren sind zwar universalistisch,

aber immer plural.
Die juristische Dimension des öffentlichen Bildungswesens

geht davon aus, dass bürgerliche Rechte und

allgemeine Öffentlichkeit ohne die Einführung der

Rechtsträger in deren Ausübung und Kontrolle fiktiv
bleiben müssen. Dementsprechend ist die

Grundvoraussetzung der öffentlichen Bildung, dass alle
ungeachtet ihrer Herkunft und ihrer finanziellen Kraft soweit
in die Verfahren der Öffentlichkeit eingeführt werden,
dass sie sich daran als selbständig urteilende und
handelnde Individuen beteiligen können. Die weiteren Stufen

der öffentlichen Bildungsinstitution, die der
Weiterentwicklung und Erforschung neuer Verfahren dienen,
sind ebenso allgemein zugänglich, indem der Eintritt

nur von Leistungen innerhalb der Bildungsinstitution
abhängt. In dem Sinne ist auch das Bildungssystem zu

Recht in liberalen Gesellschaften immer der erste

Ansprechpartner, wenn rechtliche Benachteiligung eruiert
wird. Es ist kein Zufall, dass das Bildungssystem auf die

Diskriminierung der Frauen in der Schweiz viel früher
zu reagieren versuchte als die politisch konstituierte
Öffentlichkeit.

Zur institutionell-politischen Dimension des öffentlichen

Bildungssystems gehört der Entschluss, mit dem
die sonst so wirkungslose Helvetische Republik ihren

Jahrhunderterfolg garantierte: die Institution der
Erziehungsräte. Machtausübung, gesellschaftlich kollektive
Entscheide sind in der Demokratie erst dann legitim,

wenn sie durch legale Verfahren zustande gekommen
sind, durch die Öffentlichkeit kontrolliert, widerrufen
oder verbessert werden können. Jegliche gesellschaftli¬

che Entscheidung, jegliche gesellschaftliche Macht

muss deswegen eingeschränkt werden.
Diese drei Dimensionen, mit denen öffentliche Bildung

und Demokratie aufeinander eingestellt wurden und

die die Dynamik der Entwicklung von politischer Demokratie

und des öffentlichen Bildungssystems ausmachen,

wurden in der deutschsprachigen Pädagogik nur
wenig reflektiert. Ihr argumentatives Zentrum, die

Konzepte von Erziehung und Menschenbildung, waren beide

gleichermassen totalisierend und auf moralische
Inferiorität und Absolutheit ausgerichtet. Weder
Menschenbildung noch Erziehung lassen sich teilen und
einschränken, wie dies für das Konzept einer demokratischen

Institution nötig ist. Wer festlegen will, was
Schule soll und darf, oder wer bestimmen will, welches
die Rechte der Familie über die Kinder sind oder wer
Argumente bereitstellen will für die Auswahl der
Öffentlichkeit von Schulinhalten, kann mit dem Bezug auf

Erziehung und innere Bildung weder abwägen noch

differenzieren. Ein Rückgriff auf die pädagogischen Theorien

des Liberalismus und ein Anschluss an moderne
Demokratiediskussionen kostet die Pädagogik unter
Umständen ihre kanonisierte Kontinuität, gewährt ihr

aber dafür unzweifelhaft den Zugang zu differenzierender

Aktualität.22

1 Wir zitieren für diese allgemeine Haltung den Aargauer und
bernischen Untertanen Albrecht Rengger, den künftigen
Innenminister der Flelvetischen Republik. In einem Aufsatz von
1796 'Über die Ursachen und Wirkungen der französischen
Revolution', begrüsst er die demokratischen Grundanliegen
der Französischen Revolution und zeigt, dass sie sich
entsprechend der kulturellen und sozialen Entwicklung nicht
nur in Frankreich, sondern auch in ganz Westeuropa - wie in

den USA - durchsetzen müssen, und dass eine militärische
Intervention Frankreichs dieser Tendenz nur schädlich sein

könne (Rengger 1796/1838, S. 1-12). In seiner Bilanz des

Misserfolgs der Helvetischen Republik, 'Betrachtungen über
die helvetische Revolution', 1804, ein Jahr nach deren
Untergang im Bürgerkrieg geschrieben, verteidigt er die Republik

nach wie vor gegen die alte Ordnung, hält aber auch
daran fest, dass sie von Anfang an nicht gangbar war, da
eine starke, auf nationaler Ebene existierende, politisch
meinungsbildende Schicht gefehlt habe und der neue Staat
damit sehr schnell das Opfer von Abenteuern wurde
(1804/1838, S. 13-56).

2 Siehe dazu Anmerkung 1.

3 Zur Entstehung der Helvetischen Verfassung Andreas Stae-
helin: Die Helvetik. In: Handbuch der Schweizer Geschichte,
Bd. 2, Zürich 1977, S. 790-791.

4 'Entwurf einer helvetischen Staatsverfassung' (sogenannter
'Basler Entwurf', Basel 1798, Artikel 4); der Pariser Entwurf,
der schliesslich der Aarauer Versammlung zugrunde lag, ist

gleichlautend.
5 Erklärung der helvetischen Konstitution in Fragen und Ant¬

worten, Luzern, 2. Auflage 1798, S. 78-85. Die Urform dieses

Katechismus erschien anfangs des Jahres als 'Catéchisme
de la Constitution hélvétique' in Lausanne, wurde dann
übersetzt und erweitert. Die erste deutsche Ausgabe war
innert 14 Tagen vergriffen, die zweite, hier benützte Auflage,
wurde noch einmal erweitert.

6 Zur Kommission gehörten die Grossräte Zimmermann,
Kuhn, Huber, Escher, Carrard. (Helvetischer Genius I. 1, Lu-

zern-Zürich 1799, S. 38). Offensichtlich wollte das Parlament

die Kompetenz zur Regelung der öffentlichen Schule
nicht der Regierung überlassen und beharrte auf eigenständiger

Legiferierung - zu der es dann nicht kam. Dass damit
auch auf der Öffentlichkeit von Schule im Gegensatz zur
staatlich verfügenden Macht beharrt wird, ist offensichtlich,
wie die in den folgenden Abschnitten dokumentierte Dis-

NPBIJg. 4(1998), H. 1



kussion über Staat und Öffentlichkeit in Schulangelegenheiten

zeigt.
7 Die Entwicklung der Helvetischen Schulgesetzgebung ist do¬

kumentiert in Rudolf Luginbühl: Ph.A. Stapfer, Helvetischer
Minister der Künste und Wissenschaften, Ein Lebens- und

Kulturbiid. Basel 1887, S. 91 ff. Die Gesetzestexte (ibid. S.

523ff.) wurden von den verschiedenen Gremien der Republik

laufend abgeändert.
8 Verhandlungen des Grossen Rates Zürich, 25. Sept. 1832,

Zürich 1832.
9 Johannes Schulthess: Von der dringenden Nothwendigkeit

sich der Helvetischen Schulen und Lehranstalten von Staates

wegen anzunehmen. Zürich 1798 und ders.: Einige Gedanken

über das Verhältnis der wissenschaftlichen Anstalten,
der Schulen und der Kirche zum Staate. In: Der Schweizerische

Republikaner, Bd. III., Heft 3, Luzern 1799.
10 Zur Bedeutung und Kontinuität der Erziehungsräte in Fritz

Osterwalder: Pestalozzi - ein pädagogischer Kult. Wein-
heim-Basel 1996, S. 179ff.

11 Zu Condorcets Bildungsprogramm summarisch: F. Oster¬

walder: Condorcet - Instruction publique und das Design
der Pädagogik als öffentlich-rechtliche Wissenschaft. In: J.

Oelkers (Hrsg.): Aufklärung, Bildung und Öffentlichkeit.
Weinheim 1992, S. 157-193.
Anzufügen ist dazu vor allem, dass auch bei Condorcet, der
in seinen Konzepten normalerweise strikt der staatlichen
Zentralisierung folgt, in der Schulfrage bereits ein Element
des Föderalismus bzw. des Kommunalismus enthalten ist.

Für die beiden ersten Schulstufen wird nicht nur die Lehrerwahl

durch den Schuldistrikt vorgesehen, sondern ebenso
sind die Erziehungsräte, die die öffentliche Aufsicht über die

Schule sicherstellen, dezentral bestimmt und organisiert
(Condorcet: Ecrits sur l'instruction publique. II vol. Paris

1989, S. 139). Dass sich Kultur und Wissen nicht
rechtlichadministrativ zentralisieren lassen, wird immer wieder
argumentativ belegt.

12 Dazu: Dominique Julia: L'institution du citoyen - Die Erzie¬

hung des Staatsbürgers. In: U. Herrmann/J. Oelkers (Hrsg.):
Französische Revolution und Pädagogik der Moderne. Weinheim

1990, S. 63-103.
13 Rengger (1796/1838), S. 3-7.
14 John Locke: Two Treatises of government. (1688) Ed. Peter

Laslett, Cambridge 1963. Das Werk ist eine Abrechnung mit
dem absolutistischen Staatskonzept Richard Filmers. Wie
Peter Laslett zeigt, handelt es sich dabei allerdings um das

eigentliche politische Programm der Parlamentsrevolution.
15 Ch.S. de Montesquieu: Der Geist der Gesetze. (1748) Stutt¬

gart 1965, S. 136.
16 F.U. von Balthasar: Patriotische Träume eines Eydgnossen,

von einem Mittel, die veraltete Eydgnossschafft wieder zu

verjüngeren. (1752/58) o.J. o.O. S. 30. Die Schrift wurde von
Isaak Iselin anonym herausgegeben mit dem Ziel, eine politische,

schweizerische Reformdiskussion in Gang zu bringen.

17 Zur Entwicklung der spezifisch schweizerischen pädagogi¬
schen Diskussion in dieser Phase: F. Osterwalder: Die

pädagogischen Vorstellungen in der Helvetischen Gesellschaft
und die Französische Revolution. In: U. Herrmann/J. Oelkers
(Hrsg.): Französische Revolution und Pädagogik der Moderne.

Weinheim 1990, S. 255ff.
18 J.J. Rousseau: Considération sur le gouvernement de Polo¬

gne. Œuvres Complètes Bd. III. Paris 1964, S. 951.
19 J.J. Rousseau: Emile. Œuvres Complètes Bd. IV. Paris 1969. S.

600.
20 Der Plan Lepeletiers in: B. Baczko (Hrsg.): Une Education

pour la Démocratie. Textes et Projets de l'Epoque
Révolutionnaire. Paris 1982, S. 345. Lepeletier verfasste den Text

bereits 1792, Robespierre präsentierte ihn am 13. Juli 1993
als das eigentliche jakobinische Erziehungskonzept, als
Alternative zu jenem von Condorcet verfassten und vor allem
durch die Gironde vertretenen Plan. Im Gegensatz zum
einschränkenden Unterrichtskonzept der Liberalen, soll hier
"un plan complet de l'éducation" aufgestellt werden, der
zeigt, wie die Laster der alten Gesellschaft ausgerottet und
"une entière régénération, un nouveau peuple"
geschaffen werden könne (S. 348). Dieser Plan begeisterte
nicht nur Fichte, sondern in der Schweiz ebenso von Fellenberg

- ungeachtet ihrer politischen Differenzen zum
Jakobinismus. Aber das Verständnis der Verbindung von Politik
und Erziehung folgte gänzlich diesem antikisierenden Modeil.

So auch der deutsch-nationale Liberale G. Thaulow, der
1848 wieder an die französische Tradition anknüpfen wollte
und ausgerechnet mit Lepeletier ansetzte (G. Thaulow:
Michel Le Pelletier's Plan einer National-Erziehung. Kiel 1848).

21 J.J. Rousseau: Entwürfe zum Contrat Social. Œuvres
Complètes, Bd. Ill, Paris 1964, S. 290.

22 Dass diese Anschlüsse nicht fiktiv sind, sei summarisch mit
zwei verschiedenen Hinweisen belegt. In der französischen
Demokratiediskussion im Vorfeld des Sieges der Dritten
Republik von 1871 wurde eine höchst differenzierte pädagogische

Systematik entwickelt, als Beleg dafür: Etienne Va-
cherot: La Démocratie. Bruxelles 2. Aufl. 1860 und Edgar
Quinet: L'enseignement du peuple. In Œuvres politiques, 1.

Bd. Bruxelles 1860. Dass Quinet zu dieser Zeit in der Schweiz
im Exil weilte und den jungen französischen Republikanern
empfahl, das schweizerische Schulsystem zu studieren als

Vorbereitung für den kommenden Umschwung in Frankreich,

zeigt die entscheidende Verbindung von Demokratie
und Schule. (Dazu: F. Osterwalder: Demokratie und Schule in
der 3. Republik Frankreichs. In: J. Oelkers/F. Osterwalder
(Hrsg).: Demokratie und Schule. Weinheim 1997). Auch in

der kontinuierlichen amerikanischen Demokratiediskussion
sind die Argumente auch nicht bei John Dewey stehen
geblieben, siehe dazu Arthur Lupie/Mathew McCubbins: The
Democratic Dilemma. Can Citizens Learn What They Need

to Know? Cambridge 1998.

NPBI Jg. 4 (1998), H. 1


	Politik, Demokratie : Pädagogik, Erziehung und öffentlicher Unterricht

