Zeitschrift: Neue Pestalozzi Blatter : Zeitschrift fur padagogische Historiographie

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 4 (1998)

Heft: 1

Artikel: Pestalozzis fabelhafte "Nachforschungen”
Autor: Soétard, Michel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-901726

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-901726
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pestalozzis

C

(Red.) Pestalozzis ‘Nachforschungen’ aus dem
Jahre 1797 gelten als das philosophische
Hauptwerk Pestalozzis, in welchem er sich, im
Anschluss an die Erfahrungen mit der Franzo-
sischen Revolution, mit dem Problem der “ge-
selligen Ungeselligkeit” (Kant) des Menschen
auseinandersetzt. Oft geht in der Auseinan-
dersetzung mit diesem Werk vergessen, dass
er in demselben Jahr seine ‘Fabeln’ veréffent-
licht, die er als Pendant zu den ‘Nachforschun-
gen’ verstand. Der folgende Artikel zeichnet
die koharenten Linien zwischen den beiden
Werken nach.

M Michel Soétard

estalozzi ist ein sprihender Geist, ein Irrlicht,
. /das selten da steht, wo man es erwartet. Er
bleibt dieser “homme a paradoxes”, den Rous-
seau lieber hatte als den “homme a préjugés”.

Derjemge der ihn an einem sonnigen Tag der neunzi-
ger Jahre bei der mthsamen Arbeit an den ‘Nachfor-
schungen’ und beim Ausfeilen der philosophischen
Konzepte angetroffen hatte, ware bestimmt Uberrascht
gewesen, ihm tags darauf, am Fuss eines Baumes lie-
gend und in die Betrachtung des Balletts eines Amei-
senhaufens vertieft, zu begegnen. Dann hatte ihm Pes-
talozzi bestimmt erklart, dass sich das Tierische und das
Gesellschaftlich-Tierische der Menschennatur im Ver-
halten der Tiere am klarsten betrachten lasse und dass
das Sittliche als Zeichen echten Menschseins eben auf-
tauche, sobald der Mensch von diesem Schauspiel auf-

Or-
schungen

schaue und frage: “Was soll ich tun?”. Das sei die
“Baum-Philosophie”: der Fuss steht fest im “Kot der Er-
de”, der Kopf schaut gegen den Himmel. Es ist also kei-
ne Uberraschung, wenn Pestalozzi im selben Jahr, in
welchem er sein ‘ABC-Buch’ oder ‘die Anfangsgriinde
(seines) Denkens’ herausgibt, seine ‘Nachforschungen
Uber den Gang der Natur in der Entwicklung des Men-
schengeschlechts’, ein reiches Buch mit “Figuren” — al-
so Fabeln — “dazu” erscheinen lasst. Dieses gleichzeiti-
ge Ereignis hat die Aufmerksamkeit der Pestalozzi-For-
scher kaum in Anspruch genommen: Die Interpretation
des Fabelwerks beschrankt sich meistens auf eine
durch die Kraft des Bildes wirkende Versinnlichung der
scharf formulierten Satze der ‘Nachforschungen’ ge-
gen die “allgemeine[n] Abschwachung der wesentli-
chen Fundamente, auf welchen der alte Segenszustand
des Schweizerlands ruhete”!. Das wére aber meine
These: Das Fabelbuch setzt sich Uber alle soziale Kritik
hinweg, um eine Grundkategorie der neuen Pestalozzi-
schen “Meisterwahrheit” und der sich in der Folge an-
bahnenden padagogischen Praxis zu veranschaulichen.

Volksphilosophie

“ ine erste, bestimmt exoterische und einfachste
_ Annnaherung an das Fabelwerk wdre, die Figu-

ren sozusagen als treue lllustrationen der kate-
= gOrialsozialen Widerspriiche vom Wissen bis zur
Religion, die die “Grundlage” der ‘Nachforschungen’
bilden, zu betrachten. Das Tierisch-Gesellschaftliche
lasst sich hier am starksten in den Kontrasten der le-
bendigen wie der unlebendigen Natur offenbaren. Das
heisst: Die Natur steht nicht als Betrachtungsfeld oder
romantischer Verséhnungsort der menschlichen Wider-
spriiche da, sondern als Spiegel dieser das Leben der
Menschen konstituierenden Spannungen. Das Fabel-

NPBI Jg. 4(1998), H. 1



werk ist also kein Kinderbuch, sondern ein verkapptes
soziopolitisches Traktat, in dem die Schauspieler in die
Verkleidung von Pflanzen, Brunnen oder Tieren ge-
schltipft sind, bevor sie auf die gesellschaftliche Welt-
buhne treten. Der Realismus der Erzéhlungen und die
Gewalt, die ihnen regelmassig zugrunde liegt, lassen
keinen Zweifel daran, dass wir es mit der verdorbenen
Menschennatur zu tun haben. Sie liefern sogar eine in-
teressante Bestatigung einer Hauptwahrheit der ‘Nach-
forschungen’, namlich dass diese Verdorbenheit ihre
erste Wurzel im Tierischen der Menschennatur (Erbstin-
de!) findet, wahrend das gesellschaftliche Zusammen-
sein diese nattrliche Korruption nur verschlimmert und
heillos macht.

Die Fabeln sind zudem ein soziop&dagogisches Buch.
Die standige Sorge Pestalozzis ist namlich, seine “Philo-
sophie” dem Volk nahezubringen und ihm padagogi-
sche Mittel in die Hand zu geben. Wir haben es erlebt,
als er die Herausgabe von ‘Lienhard und Gertrud’ (1.
Teil) von einem “zweiten Volksbuch” begleiten liess, in
dem ein Bauernpaar, Christoph und Else, bei einer
landlichen Arbeit die Abendstunden in der Stube nutz-
te, um mit ihrem Hausknecht Joost, ihren Kindern und
den Magden Uber verschiedene Episoden des Romans
zu diskutieren.2 In der Vorrede zur zweiten Ausgabe
dieses Textes bei Cotta (1824) sollte Pestalozzi das
Misslingen dieser Volkspddagogik feststellen, das er auf
den Geist der damaligen Zeit in Rucksicht auf die Pada-
gogik zurtckfuhrt: “Man steigerte die Mittel des unnit-
zen Wissens und vermehrte die Lehr- und Schulbtcher,
die mit dergleichen Schulkenntnissen angefullt waren,
ins Unendliche”3. Er blieb in den achtziger Jahren noch
im Bannkreis der aufklarerischen Volksbildung gefan-
gen. Mit den Fabeln bricht er mit dem Wissen Uber das
Wissen, um auf die Gefuhle, auf das Herz des Lesers zu
wirken. So schreibt er an Konrad Escher: “Der Brief,
den Sie uns lesthin vorgelesen, veranlassete eine Beant-
wortung seiner Gesichtspunkte nach meiner Manier,
das heisst vier neue Scenen in mein ABC-Buch, welches
anfangt, ganz etwas anders zu werden, als ich im An-
fang selbst dachte.

Ich sehe eine Moglichkeit, die ganze Philosophie der
Staatskunst oder wenigstens die wesentlichste Ge-
sichtspunkte derselben durch Erregung von Gefihlen,
die den gewohnlichen Grundsezen a diametro entge-
gen sind, den Menschen naher ans Herz zu bringen, als
es die kalte Philosophie unsrer Zeit nie wird thun ko-
nen”4. Es ist, als schwebte ihm vor, mit dem Fabelbuch
ein unphilosophisches Gegensttick zur Philosophie der
Staatskunst zu verdffentlichen (Fichte wird im selben
Brief ebenfalls zitiert). Was im Kopf und durch mihsa-
me Konzepte hergestellt wurde, konnte und sollte im
Herzen und durch Geflhle unmittelbar angesprochen
werden.

Die revolutionare Kraft der Fabeln darf also nicht un-
terschatzt werden; sie soll der sozial-politischen Gé-
rung der sich entwickelnden Franzésischen Revolution
und der sich anbahnenden Helvetischen Revolution von
1798 ausgesetzt werden, zumal die Zensur ein solches
Natur- und Tierbuch kaum verbieten konnte. Die Wir-
kung dieser anscheinend unschuldigen Erzahlungen in

NPBI Jg. 4 (1998), H. 1

der héchst verdorbenen Periode ist leicht vorstellbar: Es
war bestimmt ein Spass fir die schlauen Bauern, die in-
szenierten Machtmissbrauche, Ehrsuchtsverhalten und
Gewalttaten in die taglich erlebte Realitdt zu Ubertra-
gen und ihre soziale Unzufriedenheit an diesen Tierge-
schichten zu entziinden. Pestalozzi schildert einen Tier-
staat mit solchen Lebewesen, die die anderen fressen,
und solchen, die von den andern gefressen werden:
Die ersten haben unumschrankte Gewalt, weil sie die
starkeren sind; sie regieren nach Grundsatzen, die in
ihrem Rachen geschrieben werden. Und wenn die Un-
terdrickten ans Ruder kommen, dann wollen sie ihre
Unterdriicker nachahmen, also alle zu Affen werden
und schreien: “Wir wollen alle mit einander regieren”>.
Nur dann entsteht Aufruhr, schrecklicher Krieg und all-
gemeines Verderben. Darin erkennen wir einige bildli-
che Themen, die die Substanz der Revolutionsschrift Ja
oder Nein?’ konstituieren: “Die exaltierte Begrife vom
Konigsrecht sind in exaltierte Begrife vom Volksrecht
hiniibergegangen”®. Das ist die unausweichliche Folge
der Allmachtsanspriche und ihres Gleichmachungssys-
tems: Die Uberall wuchernde und alles verwuistende
Selbstsucht des Naturlebens (“Ich denoncire mich
selbst als parteiisch fiirs Volk”7, usw.).

Pestalozzi beschreibt aber keinen Klassenkampf, der
den Starkeren die ganze Verantwortung der Verwis-
tung sozusagen sozialontologisch tragen liesse; ihr Feh-
ler ist historisch, aber ihre Aufrihrer sind so egoistisch
und machtstichtig wie sie und begehen denselben his-
torischen Irrtum (siehe die Zuschrift zu Beginn der
‘Nachforschungen’: “wir irrten beide"”). Der Fabeldich-
ter malt, nach dem Untertitel von ‘Ja oder Nein?’,
“AUsserungen Uber die burgerliche Stimmung der eu-
ropeischen Menschheit in den oberen und unteren
Stenden”8, und das Werk kommt “von einem freyen
Man"9, d.h. von jemandem, der sich keiner Partei ver-
schreibt. Die Lage ist eben aussichtslos, das soziale Ubel
ist unheilbar, die Sundflut Uberschwemmt die bose
Menscheit: “Wo wird es sich enden?”, fragt eine Fabel:
“Sein Ahnherr traute auf Harnisch und Schwerdt. Sein
Grossvater auf seine Faust. Sein Vater auf sein Maul-
brauchen. Er auf seinen Federkiel ... worauf wird wohl
sein Sohn noch vertrauen? Es bleibt ihm nichts Gbrig,
als der Strohhalm des Schiffbriichigen.” 10
Wo soll der Mensch hin?

Sittliche Erziehung

er philosophische Gewinn der ‘Nachfor-
chungen’ darf aber nicht auf dem Hinter-
grund der Fabeln vergessen werden. Es gibt
einen Ausweg aus der sozialen Krise, es gibt
eine Arche, die uns aus der Stndflut retten soll: die Sitt-
lichkeit, der “sittliche Zustand”, der am Abend einer
verwisteten Menschheit mit der nahenden Auflésung
der Staaten wie ein neues Gestirn aufsteigt: “Da ist es,
wo ich auf den Trimmern meiner selbst, meiner Natur
wieder lachle, und auf dem Schutt ihrer Ruinen mich
selbst wieder aufbaue zu einem bessern Leben.”11. Wir
kennen die zasurbildende, fur das Pestalozzische Tun
hoéchst wichtige “Meisterwahrheit” von 1797.




Es bleibt aber ein Gegenstand des Staunens und der
Fragestellung, wieso die Fabeln, die im selben Jahr er-
scheinen, den Schritt zum neuen Zustand (berhaupt
nie vollenden. Man wirde gerne damit rechnen, dass
jede Erzdhlung und der dadurch inszenierte Wider-
spruch Ausgang und Auflésung in einer moralischen
Lehre finden wiirde, etwa in der Form: “Der Mensch
soll ...". Statt dessen begnugt sich der Schlusssatz da-
mit, den Widerspruch hoffnungslos zu betonen. So en-
det die Fabel 132 (‘Noch einmal — wo wird es sich en-
den?’):

“So sagte ich; aber mein Freund meinte, es werde
gar nicht so kommen. Die offene Gewalt, sagte er, wird
ein a tout spielen, und selbiges entweder gewinnen,
oder verlieren. Ich antwortete ihm: dann wiinsche ich
zu sterben, ehe das eine oder das andere geschehen
seyn wird.” 12

Und die Fabel 178 (‘Der Wind und der Schiffer’):

“Man kann Naturkrafte nicht mit Geschwazwerk
zurlickdréngen, man muss sie mit Fleiss und Arbeit zu
Uberwinden suchen. Krafte kénnen nur durch Krafte
besiegt werden. Selber der Wind kann nur durch einen
andern Wind und durchaus nicht durch die Theorie
vom Winde, und noch weniger durch einen Befehl,
dass ein anderer Wind wehen solle, besiegt werden.” 13

Sittlichkeit ist also keine Sache der Theorie, noch
weniger der Autoritat: Sie ist Sache der Kraft. Wir den-
ken dann an die sittliche Kraft, die im Zentrum der ‘Nach-
forschungen’ steht. Aber die aporetische Form der Er-
zahlungen weist vor allem auf die philosophische Un-
|6sbarkeit des Widerspruchs zwischen Natur und Gesell-
schaft, die erst durch die Freiheit des Willens gel&st wird:
“Die Sittlichkeit ist beim Individuum innigst mit seiner
thierischen Natur und seinen gesellschaftlichen Verhalt-
nissen verbunden. In ihrem Wesen aber ruhet sie ganz
auf der Freiheit meines Willens, das ist auf der Beschaf-
fenheit meiner selbst, durch die ich mich selbst in mir
selbst unabhangig von meiner thierischen Begierlich-
keit fiihle.” 14

Anders gesagt: Sittlichkeit ist nie rein. Ich kann tber
Sittlichkeit Gberhaupt nicht, auch philosophisch (Fich-
te!) nicht, “schwatzen”. Auch die Kultur kann die Bar-
barei nicht verdréngen.!> Ich kann nur durch padago-
gische Mittel die sittliche Kraft eines jeden hervorholen,
verstarken und selbststandig sich entwickeln lassen.

Das Schreiben der Fabeln bleibt also in totaler Ko-
héarenz mit der grundlegenden Entdeckung der ‘Nach-
forschungen’. Jede Erzéhlung darf unter dem Deckna-
men von Naturphdnomenen und Tierverhalten den
Kampf im Menschen zwischen wilder Natur und gesell-
schaftlicher Ordnung nur illustrieren, also keine sittliche
Lehre an den Himmel schreiben. Die anscheinende
Hoffnungslosigkeit der Erzahlungen betrifft nur denje-
nigen, der ohne aussere Lehre nicht sittlich handeln
kann, wahrend der nach Sittlichkeit strebende Mensch
vom Schauspiel des naturgesellschaftlichen Kampfes
ausgeht und im Innersten seiner selbst entscheidet:
“Ich will es tun”.

Das Fabelwerk soll also als padagogisches Buch zum
sittlichen Handeln interpretiert und benutzt werden. Es
weist auf das Grundverhalten des Pddagogen, und dar-

Uber hinaus auf das Verstandnis des padagogischen
Aktes hin.

Zur padagogischen Theorie
Pestalozzis

n der Darstellung des sittlichen Zustandes in den
Nachforschungen’ stossen wir auf eine standige
Verbindung zwischen der Weckung der Sittlichkeit
| und dem Gefuhl: Die sittliche Kraft entspringt aus
einem “mir wesentlich einwohnenden Gefiihl”16,
“Kein Mensch kan fur mich fuhlen, ich bin. Kein
Mensch kan fiir mich fuihlen, ich bin sittlich.” 17 Die sitt-
liche Kraft wird ferner mit “der Kraft meines Gewis-
sens” identifiziert. Die Freiheit des Willens wird auch an
der Beschaffenheit meiner selbst gemessen, “mich
selbst in mir selbst unabhangig von meiner thierischen
Begierlichkeit”18 zu fiihlen usw. Das Paradox besteht
darin, dass diese Séatze in einem philosophischen Buch
stehen und dabei Gefahr laufen, rein intellektuell inter-
pretiert zu werden, z.B. im Rahmen eines moralischen
Idealismus, was tatsdchlich auch geschah (z.B. Spran-
ger). Pestalozzi steckte also mit den ‘Nachforschungen’
in einer Sackgasse: Nach den revolutionaren Ereignis-
sen braucht er unbedingt eine philosophische Klarung,
die aber in die Dunkelheit des sittlichen Gefiihls mun-
det. Er bemiht sich eben in seinem als philosophisch
auftretenden Werk, dem Kopf nicht alles zu gewahren
und dem Herzen willig das Wort zu geben, indem er
sein Ich und dessen individuelle Entwicklung sténdig ins
Spiel bringt, die strenge Analyse der gesellschaftkonsti-
tuierenden Kategorien durch die suggestive Inszenie-
rung des “Bild des Menschen wie es sich meiner Indivi-
dualitat vor Augen stellt”19, folgen Iasst und das Buch
mit einem autobiographischen Gestandnis schliesst.
Das nutzt aber nichts: Das intellektuelle Verstandnis sei-
nes Vorsatzes bleibt vorherrschend.

Dann erst gelangt die Bedeutung des Fabelwerks in
der neuen Weltanschauung Pestalozzis zur hochsten
Offenbarung. Mehr als nur lllustrationen, “Figuren zu
dem ABC-Buch” zu enthalten, steht das Fabelbuch als
Gegenstiick zu den ‘Nachforschungen’ auf der Seite
des Herzens. Man kénnte sogar vorbringen, dass Pesta-
lozzi sich gern mit dem Volksbuch begnugt hatte, inso-
fern die rohen Erzahlungen zu keiner philosophischen
Gribelei Anlass gegeben hatten. Das wird tbrigens durch
den schon zitierten Brief an Escher bestatigt, wo die Fa-
beln dazu dienen sollten, die Philosophie der Staatskunst
“durch Erregung von Gefiihlen ... den Menschen naher
ans Herz zu bringen, als es die kalte Philosophie unsrer
Zeit nie wird thun kénen”20. Es ist also Zeit, auf die sys-
tematische Vernunft zu verzichten, um eine dem Ein-
zelnen am Herzen liegende und darauf abzielende
Handlung zu férdern. Jenseits von Kopf und Herz:
Handlung, also Hand. Hand und Kunst, d.h. Kénnen
des Menschen aus seiner eigenen Natur, d.h. Erzie-
hung. Die weltanschauliche Aporie von 1797 weist auf
die pddagogische Handlung, und dahinter auf die
ganze Methode als Uberwindung des Widerspruchs
zwischen Kopf und Herz hin.

NPBI Jg. 4(1998), H. 1



Das Fabelbuch ist kein Kinderbuch. In den folgenden
Jahren hat Pestalozzi gern nach Bildern aus der Natur
und aus dem Tierbuch gegriffen, um seine eigene,
schwierige Lage bildlich darzustellen: So im Trostgedich-
te-Zyklus (um 1817), wo von Ameisen und manch an-
deren Tieren die Rede ist.2! Es wére eine weitere Arbeit
wert, zu untersuchen, inwieweit der Padagoge die na-
tur- und tierisch-gesellschaftlichen Metaphern in seiner
Praxis benutzt hat, wie z.B. in den Deutschen Sprach-
ibungen.22 Dass er aber in der Folge keinen systemati-
schen Gebrauch vom Fabelwerk gemacht hat, findet
bestimmt seine Erklarung im Bewusstsein, dass diese
erfundenen Erzahlungen nur als /nstrument zur Hervor-
bringung der sittlichen Kraft dienen sollen und sich kei-
neswegs als hoffnungslose Feststellung eines naturso-
zialen Determinismus, der zur Revolution als einzigem
Ausweg fihren sollte, auslegen lassen.23

Wir mochten aber als Resultat dieser allzukurzen
Analyse auf das epistemologische Interesse des Fabel-
schreibens in der Genese von Pestalozzis neuer Theorie
der Menschenbildung hinweisen. Sein doppeltes Be-
muhen um die ‘Nachforschungen’ und um die ‘Fabeln’

bezeugt, dass er sich auf der Suche nach einer Uber-
briickung zwischen kalter Philosophie und warmem
Gefuhl, zwischen reiner Universalitadt und innerlichster
Eigenheit befindet. Idealismus oder Romantik? Pesta-
lozzi lehnt beide Wege ab, um denjenigen der péddago-
gischen Praxis zu wahlen. So entsteht die Methode,
und der methodische Prozess hort nicht auf, aus dem
Wirbel des ungelésten Widerspruchs zu entstehen.
Eben am Ausgang der grossen geistigen Umwalzung
von 1797 wird der ‘Stanser Brief’ das pragnanteste
Zeugnis davon ablegen, dass der grosse Kampf zwi-
schen reinen Naturgefthlen und tierisch verdorbenen
Gesellschaftsverhaltnissen bis ins Verhalten der Kinder
und ihrer Eltern hinein das erstaunliche Auftauchen der
sittlichen Kraft aus dem niedrigsten Kot der Humanitat
durch eine zielbewusste Handlung bewirken kann.
Lehrreich ist die Art und Weise, wie Pestalozzi die
“Meisterwahrheit” der ‘Nachforschungen’ — also das
Bemuhen um das Auftauchen der sittlichen Kraft — und
die schonungslose Analyse der tierisch-gesellschaftli-
chen Verhéltnisse der Menschen, die diesmal nicht als
Fabeln zu verstehen sind, miteinander verbindet.

Fabel 131

Wo wird es sich enden?
Sein Ahnherr
Schwerdt.

Sein Grossvater auf seine Faust.

traute auf Harnisch und

Sein Vater auf sein Maulbrauchen.

Er auf seinen Federkiel.

Sagt mir! wo wird sich das enden? worauf wird
wohl sein Sohn noch vertrauen?

Es bleibt ihm nichts iibrig, als der Strohhalm
des Schiftbriichigen.

Ich kenne ihn. Er hat den Halm schon zum
voraus in seiner Rechten, und mit seiner Lin-
ken dekt er sein Angesicht mit einer Larve, die
auf seines Grossvaters Gesicht passt.

Fabel 132

Noch einmal — wo wird es sich enden?

Sein Urvater baute auf Siegel und Briefe, sein
Ahnherr auf die Grundsitze des Rechts, sein
Grossvater auf Frommigkeit und Missigung,
sein Vater auf Schleichwege, er auf das mir
nichts und dir nichts der offenen Gewalt.

Wo wird sich das enden?

Es wird wieder zuriickkehren von der offenen
Gewalt zu Schleichwegen, von den Schleichwe-
gen zur Missigung, von der Missigung zu
Grundsitzen, und von Grundsitzen zu Siegel
und Briefen.

So sagte ich; aber mein Freund meinte, es wer-
de gar nicht so kommen. Die offene Gewal,
sagte er, wird ein 2 tout spielen, und selbiges
entweder gewinnen, oder verlieren. Ich antwor-
tete ihm: dann wiinsche ich zu sterben, ehe das
eine oder das andere geschehen seyn wird.

Fabel 178

Der Wind und der Schiffer.

Wenn ich hinauf will, so wehest du hinab, und
wenn ich hinab will, so wehest du hinauf — also
sprach der Schiffer fiir gut derb zum Winde-
gott Aeolus.

Weisst du was? erwiederte dieser. Wenn ich
hinabblase, so fahre du hinab, und wenn ich
hinaufblase, so fahre du hinauf. Dient dir aber
das nicht, und findest du mich dennoch dir
entgegen, so arbeite du gegen mich, wie ich ge-
gen dich.

Man kann Naturkrifte nicht mit Geschwaz-
werk zuriickdringen, man muss sie mit Fleiss
und Arbeit zu iiberwinden suchen. Krifte kén-
nen nur durch Krifte besiegt werden. Selber
der Wind kann nur durch einen andern Wind
und durchaus nicht durch die Theorie vom
Winde, und noch weniger durch einen Befehl,
dass ein anderer Wind wehen solle, besiegt wer-

den.

NPBI Jg. 4 (1998), H. 1




1 Vorrede zur Cotta-Ausgabe (1823), PSW XI, S. 93. — Die Kri-
tische Ausgabe druckt den Text des 10. Bandes von Pestaloz-
zi's sammtlichen Schriften, in der J.G. Cotta'schen Buch-
handlung, 1823, XX, 384 S. nach, obgleich die erste Ausga-
be schon 1797 in Basel erschien. Wie die Entstehungsge-
schichte erklart (PSW XI, S. 376ff.), zog sich die Formung des
Werkes (iber einen langen Zeitraum hin: die Sammlung der
Fabeln begann sogar léngst vor 1797, schon “in Tagen der
annahernden franzosischen Revolution”, also gegen 1783-
1785, wahrscheinlich noch vorher (das 'Schweizerblatt' von
1782 enthalt solche Erzahlungen). — Die Kritische Ausgabe
hat es leider ("ausnahmsweise") vorgezogen, die Neubear-
beitung des Fabelwerks in der Cotta-Ausgabe nachzu-
drucken. Die den Fabelstoff erganzenden “Zusdtze” von
1823 schwachen nach dem Eingestandnis des Herausgebers
(S. 381) "zuweilen nicht unerheblich” den starken Eindruck
der urspriinglichen, am konkreten Erlebnis, das sie ausgelost
hat, ndher bleibenden Ausgabe ab und I6sen besonders in
der zweiten Halfte die sozialpadagogische Kraft des Werkes
in gesellschaftsphilosophische Betrachtungen auf. Es bedarf
also einer kritischen Arbeit am Text der Kritischen Ausgabe
anhand samtlicher Varianten der urspriinglichen Fassung im
textkritischen Apparat, um die kraftvolle Verbindung der "Fi-
guren” mit den zur selben Zeit sich ereignenden Umwal-
zung der philosophischen Grundkonzepte Pestalozzis wie-
der zu gewinnen.

2 PSWVII, S. 119-450

3 PSWVII, S. 469

4 PSBIII, S. 342f.

M Fritz Osterwalder

(Red.) Politische Krisen — und darunter
gehoren mit Sicherheit auch politische Revolu-
tionen - haben seit jeher padagogische Refor-
men nach sich gezogen. Der folgende Artikel
untersucht dieses Phdnomen hinsichtlich der
Helvetischen Revolution 1798 und fragt so-
wohl nach Referenzen als auch Konsequenzen
der Helvetischen Schulreform.

Ce n'est pas toujours une marque d’esprit de
mettre la plus haute philosophie la ou elle n‘a
que faire. Il y a des objets qu'il faut voir sim-
plement a I'ceil nu; si a ceux-la vous appliquez
le téléscope, vous faites un brouillard qui n’a
pas méme le mérite

d’exister.

Edgard Quinet: La Révolution. (1865) Paris 1987, S. 771.

Padag% ghk Erziehun
Offentlicher Unterricht

PSW XI, S. 264 (Original gesperrt)

PSW X, S. 159

PSW X, S. 142

PSW X, S. 75

ebd.

10 Fabel 131, PSW XI, S. 172-173

11 PSW XII, S. 112 (Was bin ich im sittlichen Zustand?)

12 PSW X, S. 173

13 PSW XI, S. 211

14 PSW XII, S. 165

15 Siehe die geplante Folge der ‘Nachforschungen’, PSW XII, S.
243-259

16 PSW XII, S. 105

17 PSW XII, S. 106

18 PSW XII, S. 150f.; S. 123f.; S. 165

19 PSW XII, S. 44

20 PSB III, S. 343

21 PSW XXV, S. 152ff., S. 158ff.

22 PSW XXV, S. 177ff.

23 Dieser Rucktritt aus der revolutiondren Interpretation zu-

gunsten einer moralischen Aufmunterung lasst sich in den

Zusatzen der Cotta-Ausgabe regelméssig feststellen, z.B. zu

Fabel 132 ("wo die Not am grossten, da ist Gottes Hilfe am

nachsten™), zu Fabel 176 (wahre Aufklarung heisst “recht zu

wissen und recht zu kénnen"), zu Fabel 199 (gegen jeden

Klassenkampf, das Auftauchen eines moralischen Mittel-

stands), zu Fabel 202 (Aufruhr ist nie recht, nur die morali-

sche Individualkraft ist echt revolutionar) usw.

O oo~y WU,

und

ie "Eine und Unzertheilbare Helvetische Re-
publik”, die am 12. April 1798 als erstes mo-
dernes demokratisches Schweizer Staatswe-
sen in der provisorischen Hauptstadt Aarau
konstituiert wurde, war kaum beliebt und wurde nur
von wenigen begrusst. Dies lag nicht nur daran, dass
die Einheitsrepublik ohne jeden Zweifel nur dank direk-
ter militérischer Intervention Frankreichs zustande kam
und die Interessen der Grande Nation keineswegs
ideeller oder demokratischer, sondern vielmehr direkt
finanzieller und militérischer Natur waren.

Nicht nur die Vertreter der untergegangenen Ord-
nung, das Patriziat der alten dreizehnértigen Eidgenos-
senschaft, sondern gleichfalls die politisch und sozial
noch schwachen Beflirworter der Erneuerung standen
dem neuen Staatsgebilde eher skeptisch gegeniiber.!

Angesichts dieser allgemeinen Skepsis und Zurtick-
haltung der neuen Einheitsrepublik und Demokratie
gegenliber mag es aufs Erste erstaunen oder sogar wi-
dersprichlich erscheinen, dass in der padagogischen
Auseinandersetzung der Zeit davon nichts zu splren

NPBI Jg. 4(1998), H. 1



	Pestalozzis fabelhafte "Nachforschungen"

