
Zeitschrift: Neue Pestalozzi Blätter : Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 4 (1998)

Heft: 1

Artikel: Pestalozzis fabelhafte "Nachforschungen"

Autor: Soëtard, Michel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901726

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901726
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pestalozzis

Nac
scnungen'
(Red.) Pestalozzis 'Nachforschungen' aus dem

Jahre 1797 gelten als das philosophische

Hauptwerk Pestalozzis, in welchem er sich, im

Anschluss an die Erfahrungen mit der Französischen

Revolution, mit dem Problem der

"geselligen Ungeselligkeit" (Kant) des Menschen

auseinandersetzt. Oft geht in der

Auseinandersetzung mit diesem Werk vergessen, dass

er in demselben Jahr seine 'Fabeln' veröffentlicht,

die er als Pendant zu den 'Nachforschungen'

verstand. Der folgende Artikel zeichnet

die kohärenten Linien zwischen den beiden

Werken nach.

Michel Soëtard

Pestalozzi

ist ein sprühender Geist, ein Irrlicht,
das selten da steht, wo man es erwartet. Er

bleibt dieser "homme à paradoxes", den Rousseau

lieber hatte als den "homme à préjugés".
Derjenige, der ihn an einem sonnigen Tag der neunziger

Jahre bei der mühsamen Arbeit an den
'Nachforschungen' und beim Ausfeilen der philosophischen
Konzepte angetroffen hätte, wäre bestimmt überrascht

gewesen, ihm tags darauf, am Fuss eines Baumes

liegend und in die Betrachtung des Balletts eines
Ameisenhaufens vertieft, zu begegnen. Dann hätte ihm
Pestalozzi bestimmt erklärt, dass sich das Tierische und das

Gesellschaftlich-Tierische der Menschennatur im
Verhalten der Tiere am klarsten betrachten lasse und dass

das Sittliche als Zeichen echten Menschseins eben

auftauche, sobald der Mensch von diesem Schauspiel auf¬

schaue und frage: "Was soll ich tun?". Das sei die

"Baum-Philosophie": der Fuss steht fest im "Kot der
Erde", der Kopf schaut gegen den Himmel. Es ist also keine

Überraschung, wenn Pestalozzi im selben Jahr, in

welchem er sein 'ABC-Buch' oder 'die Anfangsgründe
(seines) Denkens' herausgibt, seine 'Nachforschungen
über den Gang der Natur in der Entwicklung des

Menschengeschlechts', ein reiches Buch mit "Figuren" - also

Fabeln - "dazu" erscheinen lässt. Dieses gleichzeitige

Ereignis hat die Aufmerksamkeit der Pestalozzi-Forscher

kaum in Anspruch genommen: Die Interpretation
des Fabelwerks beschränkt sich meistens auf eine

durch die Kraft des Bildes wirkende Versinnlichung der

scharf formulierten Sätze der 'Nachforschungen'
gegen die "allgemeinejn] Abschwächung der wesentlichen

Fundamente, auf welchen der alte Segenszustand
des Schweizerlands ruhete"1. Das wäre aber meine
These: Das Fabelbuch setzt sich über alle soziale Kritik

hinweg, um eine Grundkategorie der neuen Pestalozzi-

schen "Meisterwahrheit" und der sich in der Folge
anbahnenden pädagogischen Praxis zu veranschaulichen.

Volksphilosophie

Eine
erste, bestimmt exoterische und einfachste

Annnäherung an das Fabelwerk wäre, die Figuren

sozusagen als treue Illustrationen der kate-

gorialsozialen Widersprüche vom Wissen bis zur
Religion, die die "Grundlage" der 'Nachforschungen'
bilden, zu betrachten. Das Tierisch-Gesellschaftliche
lässt sich hier am stärksten in den Kontrasten der

lebendigen wie der unlebendigen Natur offenbaren. Das

heisst: Die Natur steht nicht als Betrachtungsfeld oder
romantischer Versöhnungsort der menschlichen
Widersprüche da, sondern als Spiegel dieser das Leben der
Menschen konstituierenden Spannungen. Das Fabel-

4 NPBI Jg. 4(1998), H. 1



werk ist also kein Kinderbuch, sondern ein verkapptes
soziopolitisches Traktat, in dem die Schauspieler in die

Verkleidung von Pflanzen, Brunnen oder Tieren

geschlüpft sind, bevor sie auf die gesellschaftliche
Weltbühne treten. Der Realismus der Erzählungen und die

Gewalt, die ihnen regelmässig zugrunde liegt, lassen

keinen Zweifel daran, dass wir es mit der verdorbenen

Menschennatur zu tun haben. Sie liefern sogar eine

interessante Bestätigung einer Hauptwahrheit der
'Nachforschungen', nämlich dass diese Verdorbenheit ihre

erste Wurzel im Tierischen der Menschennatur (Erbsünde!)

findet, während das gesellschaftliche Zusammensein

diese natürliche Korruption nur verschlimmert und

heillos macht.
Die Fabeln sind zudem ein soziopädagogisches Buch.

Die ständige Sorge Pestalozzis ist nämlich, seine

"Philosophie" dem Volk nahezubringen und ihm pädagogische

Mittel in die Hand zu geben. Wir haben es erlebt,
als er die Herausgabe von 'Lienhard und Gertrud' (1.

Teil) von einem "zweiten Volksbuch" begleiten Hess, in

dem ein Bauernpaar, Christoph und Else, bei einer
ländlichen Arbeit die Abendstunden in der Stube nutzte,

um mit ihrem Hausknecht Joost, ihren Kindern und

den Mägden über verschiedene Episoden des Romans

zu diskutieren.2 In der Vorrede zur zweiten Ausgabe
dieses Textes bei Cotta (1824) sollte Pestalozzi das

Misslingen dieser Volkspädagogik feststellen, das er auf
den Geist der damaligen Zeit in Rücksicht auf die
Pädagogik zurückführt: "Man steigerte die Mittel des unnützen

Wissens und vermehrte die Lehr- und Schulbücher,

die mit dergleichen Schulkenntnissen angefüllt waren,
ins Unendliche"3. Er blieb in den achtziger Jahren noch

im Bannkreis der aufklärerischen Volksbildung gefangen.

Mit den Fabeln bricht er mit dem Wissen über das

Wissen, um auf die Gefühle, auf das Herz des Lesers zu

wirken. So schreibt er an Konrad Escher: "Der Brief,

den Sie uns lesthin vorgelesen, veranlassete eine

Beantwortung seiner Gesichtspunkte nach meiner Manier,
das heisst vier neue Scenen in mein ABC-Buch, welches

anfangt, ganz etwas anders zu werden, als ich im

Anfang selbst dachte.
Ich sehe eine Möglichkeit, die ganze Philosophie der

Staatskunst oder wenigstens die wesentlichste

Gesichtspunkte derselben durch Erregung von Gefühlen,
die den gewöhnlichen Grundsezen a diametro entgegen

sind, den Menschen näher ans Herz zu bringen, als

es die kalte Philosophie unsrer Zeit nie wird thun kö-

nen"4. Es ist, als schwebte ihm vor, mit dem Fabelbuch

ein unphilosophisches Gegenstück zur Philosophie der

Staatskunst zu veröffentlichen (Fichte wird im selben

Brief ebenfalls zitiert). Was im Kopf und durch mühsame

Konzepte hergestellt wurde, konnte und sollte im

Herzen und durch Gefühle unmittelbar angesprochen
werden.

Die revolutionäre Kraft der Fabeln darf also nicht
unterschätzt werden; sie soll der sozial-politischen

Gärung der sich entwickelnden Französischen Revolution

und der sich anbahnenden Helvetischen Revolution von
1798 ausgesetzt werden, zumal die Zensur ein solches

Natur- und Tierbuch kaum verbieten konnte. Die

Wirkung dieser anscheinend unschuldigen Erzählungen in

der höchst verdorbenen Periode ist leicht vorstellbar: Es

war bestimmt ein Spass für die schlauen Bauern, die
inszenierten Machtmissbräuche, Ehrsuchtsverhalten und

Gewalttaten in die täglich erlebte Realität zu übertragen

und ihre soziale Unzufriedenheit an diesen
Tiergeschichten zu entzünden. Pestalozzi schildert einen

Tierstaat mit solchen Lebewesen, die die anderen fressen,

und solchen, die von den andern gefressen werden:
Die ersten haben unumschränkte Gewalt, weil sie die

stärkeren sind; sie regieren nach Grundsätzen, die in

ihrem Rachen geschrieben werden. Und wenn die

Unterdrückten ans Ruder kommen, dann wollen sie ihre

Unterdrücker nachahmen, also alle zu Affen werden
und schreien: "Wir wollen alle mit einander regieren"5.
Nur dann entsteht Aufruhr, schrecklicher Krieg und

allgemeines Verderben. Darin erkennen wir einige bildliche

Themen, die die Substanz der Revolutionsschrift 'Ja

oder Nein?' konstituieren: "Die exaltierte Begrife vom

Königsrecht sind in exaltierte Begrife vom Volksrecht

hinübergegangen"6. Das ist die unausweichliche Folge

der Allmachtsansprüche und ihres Gleichmachungssys-

tems: Die überall wuchernde und alles verwüstende
Selbstsucht des Naturlebens ("Ich denoncire mich

selbst als parteiisch fürs Volk"7, usw.).
Pestalozzi beschreibt aber keinen Klassenkampf, der

den Stärkeren die ganze Verantwortung der Verwüstung

sozusagen sozialontologisch tragen liesse; ihr Fehler

ist historisch, aber ihre Aufrührer sind so egoistisch
und machtsüchtig wie sie und begehen denselben
historischen Irrtum (siehe die Zuschrift zu Beginn der

'Nachforschungen': "wir irrten beide"). Der Fabeldichter

malt, nach dem Untertitel von 'Ja oder Nein?',

"Äusserungen über die bürgerliche Stimmung der eu-

ropeischen Menschheit in den oberen und unteren
Stenden"8, und das Werk kommt "von einem freyen
Man"9, d.h. von jemandem, der sich keiner Partei

verschreibt. Die Lage ist eben aussichtslos, das soziale Übel

ist unheilbar, die Sündflut überschwemmt die böse

Menscheit: "Wo wird es sich enden?", fragt eine Fabel:

"Sein Ahnherr traute auf Harnisch und Schwerdt. Sein

Grossvater auf seine Faust. Sein Vater auf sein
Maulbrauchen. Er auf seinen Federkiel worauf wird wohl
sein Sohn noch vertrauen? Es bleibt ihm nichts übrig,
als der Strohhalm des Schiffbrüchigen."10
Wo soll der Mensch hin?

Sittliche Erziehung

Der
philosophische Gewinn der 'Nachfor¬

schungen' darf aber nicht auf dem Hintergrund

der Fabeln vergessen werden. Es gibt
einen Ausweg aus der sozialen Krise, es gibt

eine Arche, die uns aus der Sündflut retten soll: die

Sittlichkeit, der "sittliche Zustand", der am Abend einer

verwüsteten Menschheit mit der nahenden Auflösung
der Staaten wie ein neues Gestirn aufsteigt: "Da ist es,

wo ich auf den Trümmern meiner selbst, meiner Natur
wieder lächle, und auf dem Schutt ihrer Ruinen mich
selbst wieder aufbaue zu einem bessern Leben."11. Wir
kennen die zäsurbildende, für das Pestalozzische Tun

höchst wichtige "Meisterwahrheit" von 1797.

NPBI Jg. 4(1998), H. 1



Es bleibt aber ein Gegenstand des Staunens und der

Fragestellung, wieso die Fabeln, die im selben Jahr

erscheinen, den Schritt zum neuen Zustand überhaupt
nie vollenden. Man würde gerne damit rechnen, dass

jede Erzählung und der dadurch inszenierte Widerspruch

Ausgang und Auflösung in einer moralischen
Lehre finden würde, etwa in der Form: "Der Mensch
soll Statt dessen begnügt sich der Schlusssatz

damit, den Widerspruch hoffnungslos zu betonen. So endet

die Fabel 132 ('Noch einmal - wo wird es sich

enden?'):

"So sagte ich; aber mein Freund meinte, es werde

gar nicht so kommen. Die offene Gewalt, sagte er, wird
ein à tout spieien, und selbiges entweder gewinnen,
oder verlieren. Ich antwortete ihm: dann wünsche ich

zu sterben, ehe das eine oder das andere geschehen

seyn wird."12
Und die Fabel 178 ('Der Wind und der Schiffer'):
"Man kann Naturkräfte nicht mit Geschwazwerk

zurückdrängen, man muss sie mit Fleiss und Arbeit zu
überwinden suchen. Kräfte können nur durch Kräfte

besiegt werden. Selber der Wind kann nur durch einen

andern Wind und durchaus nicht durch die Theorie

vom Winde, und noch weniger durch einen Befehl,
dass ein anderer Wind wehen solle, besiegt werden."13

Sittlichkeit ist also keine Sache der Theorie, noch

weniger der Autorität: Sie ist Sache der Kraft. Wir denken

dann an die sittliche Kraft, die im Zentrum der

'Nachforschungen' steht. Aber die aporetische Form der

Erzählungen weist vor allem auf die philosophische Un-
lösbarkeit des Widerspruchs zwischen Natur und Gesellschaft,

die erst durch die Freiheit des Willens gelöst wird:
"Die Sittlichkeit ist beim Individuum innigst mit seiner
thierischen Natur und seinen gesellschaftlichen Verhältnissen

verbunden. In ihrem Wesen aber ruhet sie ganz
auf der Freiheit meines Willens, das ist auf der Beschaffenheit

meiner selbst, durch die ich mich selbst in mir
selbst unabhängig von meiner thierischen Begierlich-
keit fühle."14

Anders gesagt: Sittlichkeit ist nie rein. Ich kann über
Sittlichkeit überhaupt nicht, auch philosophisch (Fichte!)

nicht, "schwätzen". Auch die Kultur kann die
Barbarei nicht verdrängen.15 Ich kann nur durch pädagogische

Mittel die sittliche Kraft eines jeden hervorholen,
verstärken und selbstständig sich entwickeln lassen.

Das Schreiben der Fabeln bleibt also in totaler
Kohärenz mit der grundlegenden Entdeckung der

'Nachforschungen'. Jede Erzählung darf unter dem Decknamen

von Naturphänomenen und Tierverhalten den

Kampf im Menschen zwischen wilder Natur und
gesellschaftlicher Ordnung nur illustrieren, also keine sittliche
Lehre an den Himmel schreiben. Die anscheinende

Hoffnungslosigkeit der Erzählungen betrifft nur denjenigen,

der ohne äussere Lehre nicht sittlich handeln
kann, während der nach Sittlichkeit strebende Mensch

vom Schauspiel des naturgesellschaftlichen Kampfes
ausgeht und im Innersten seiner selbst entscheidet:
"Ich will es tun".

Das Fabelwerk soll also als pädagogisches Buch zum
sittlichen Flandeln interpretiert und benutzt werden. Es

weist auf das Grundverhalten des Pädagogen, und dar¬

über hinaus auf das Verständnis des pädagogischen
Aktes hin.

Zur pädagogischen Theorie
Pestalozzis

n der Darstellung des sittlichen Zustandes in den

'Nachforschungen' stossen wir auf eine ständige
Verbindung zwischen der Weckung der Sittlichkeit
und dem Gefühl: Die sittliche Kraft entspringt aus

einem "mir wesentlich einwohnenden Gefühl"16.

"Kein Mensch kan für mich fühlen, ich bin. Kein

Mensch kan für mich fühlen, ich bin sittlich."17 Die

sittliche Kraft wird ferner mit "der Kraft meines Gewissens"

identifiziert. Die Freiheit des Willens wird auch an

der Beschaffenheit meiner selbst gemessen, "mich
selbst in mir selbst unabhängig von meiner thierischen

Begierlichkeit"18 zu fühlen usw. Das Paradox besteht

darin, dass diese Sätze in einem philosophischen Buch

stehen und dabei Gefahr laufen, rein intellektuell
interpretiert zu werden, z.B. im Rahmen eines moralischen

Idealismus, was tatsächlich auch geschah (z.B. Spranger).

Pestalozzi steckte also mit den 'Nachforschungen'
in einer Sackgasse: Nach den revolutionären Ereignissen

braucht er unbedingt eine philosophische Klärung,
die aber in die Dunkelheit des sittlichen Gefühls mündet.

Er bemüht sich eben in seinem als philosophisch
auftretenden Werk, dem Kopf nicht alles zu gewähren
und dem Herzen willig das Wort zu geben, indem er
sein Ich und dessen individuelle Entwicklung ständig ins

Spiel bringt, die strenge Analyse der gesellschaftkonstituierenden

Kategorien durch die suggestive Inszenierung

des "Bild des Menschen wie es sich meiner
Individualität vor Augen stellt"19, folgen lässt und das Buch

mit einem autobiographischen Geständnis schliesst.

Das nützt aber nichts: Das intellektuelle Verständnis seines

Vorsatzes bleibt vorherrschend.
Dann erst gelangt die Bedeutung des Fabelwerks in

der neuen Weltanschauung Pestalozzis zur höchsten

Offenbarung. Mehr als nur Illustrationen, "Figuren zu

dem ABC-Buch" zu enthalten, steht das Fabelbuch als

Gegenstück zu den 'Nachforschungen' auf der Seite
des Herzens. Man könnte sogar vorbringen, dass Pestalozzi

sich gern mit dem Volksbuch begnügt hätte, insofern

die rohen Erzählungen zu keiner philosophischen
Grübelei Anlass gegeben hätten. Das wird übrigens durch
den schon zitierten Brief an Escher bestätigt, wo die
Fabeln dazu dienen sollten, die Philosophie der Staatskunst

"durch Erregung von Gefühlen den Menschen näher

ans Herz zu bringen, als es die kalte Philosophie unsrer
Zeit nie wird thun könen"20. Es ist also Zeit, auf die

systematische Vernunft zu verzichten, um eine dem
Einzelnen am Herzen liegende und darauf abzielende

Handlung zu fördern. Jenseits von Kopf und Herz:

Handlung, also Hand. Hand und Kunst, d.h. Können
des Menschen aus seiner eigenen Natur, d.h.
Erziehung. Die weltanschauliche Aporie von 1797 weist auf
die pädagogische Handlung, und dahinter auf die

ganze Methode als Überwindung des Widerspruchs
zwischen Kopf und Herz hin.

NPBI Jg. 4(1998), H. 1



Das Fabelbuch ist kein Kinderbuch. In den folgenden
Jahren hat Pestalozzi gern nach Bildern aus der Natur
und aus dem Tierbuch gegriffen, um seine eigene,

schwierige Lage bildlich darzustellen: So im Trostgedichte-Zyklus

(um 1817), wo von Ameisen und manch
anderen Tieren die Rede ist.21 Es wäre eine weitere Arbeit

wert, zu untersuchen, inwieweit der Pädagoge die na-

tur- und tierisch-gesellschaftlichen Metaphern in seiner

Praxis benutzt hat, wie z.B. in den Deutschen
Sprachübungen.22 Dass er aber in der Folge keinen systematischen

Gebrauch vom Fabelwerk gemacht hat, findet
bestimmt seine Erklärung im Bewusstsein, dass diese

erfundenen Erzählungen nur als Instrument zur
Hervorbringung der sittlichen Kraft dienen sollen und sich

keineswegs als hoffnungslose Feststellung eines natursozialen

Determinismus, der zur Revolution als einzigem

Ausweg führen sollte, auslegen lassen.23

Wir möchten aber als Resultat dieser allzukurzen

Analyse auf das epistemologische Interesse des

Fabelschreibens in der Genese von Pestalozzis neuer Theorie

der Menschenbildung hinweisen. Sein doppeltes
Bemühen um die 'Nachforschungen' und um die 'Fabeln'

bezeugt, dass er sich auf der Suche nach einer

Überbrückung zwischen kalter Philosophie und warmem
Gefühl, zwischen reiner Universalität und innerlichster

Eigenheit befindet. Idealismus oder Romantik? Pestalozzi

lehnt beide Wege ab, um denjenigen der pädagogischen

Praxis zu wählen. So entsteht die Methode,
und der methodische Prozess hört nicht auf, aus dem

Wirbel des ungelösten Widerspruchs zu entstehen.
Eben am Ausgang der grossen geistigen Umwälzung

von 1797 wird der 'Stanser Brief' das prägnanteste
Zeugnis davon ablegen, dass der grosse Kampf
zwischen reinen Naturgefühlen und tierisch verdorbenen
Gesellschaftsverhältnissen bis ins Verhalten der Kinder

und ihrer Eltern hinein das erstaunliche Auftauchen der

sittlichen Kraft aus dem niedrigsten Kot der Humanität
durch eine zielbewusste Handlung bewirken kann.

Lehrreich ist die Art und Weise, wie Pestalozzi die

"Meisterwahrheit" der 'Nachforschungen' - also das

Bemühen um das Auftauchen der sittlichen Kraft - und

die schonungslose Analyse der tierisch-gesellschaftlichen

Verhältnisse der Menschen, die diesmal nicht als

Fabeln zu verstehen sind, miteinander verbindet.

Fabel 131

Wo wird es sich enden?

Sein Ahnherr traute auf Harnisch und
Schwerdt.

Sein Grossvater auf seine Faust.

Sein Vater auf sein Maulbrauchen.

Er auf seinen Federkiel.

Sagt mir! wo wird sich das enden? worauf wird
wohl sein Sohn noch vertrauen?

Es bleibt ihm nichts übrig, als der Strohhalm

des Schiffbrüchigen.
Ich kenne ihn. Er hat den Halm schon zum

voraus in seiner Rechten, und mit seiner Linken

dekt er sein Angesicht mit einer Larve, die

auf seines Grossvaters Gesicht passt.

Fabel 132

Noch einmal - wo wird es sich enden?

Sein Urvater baute auf Siegel und Briefe, sein

Ahnherr auf die Grundsätze des Rechts, sein

Grossvater auf Frömmigkeit und Mässigung,
sein Vater auf Schleichwege, er auf das mir
nichts und dir nichts der offenen Gewalt.

Wo wird sich das enden?

Es wird wieder zurückkehren von der offenen

Gewalt zu Schleichwegen, von den Schleichwegen

zur Mässigung, von der Mässigung zu

Grundsätzen, und von Grundsätzen zu Siegel

und Briefen.

So sagte ich; aber mein Freund meinte, es werde

gar nicht so kommen. Die offene Gewalt,

sagte er, wird ein à tout spielen, und selbiges

entweder gewinnen, oder verlieren. Ich antwortete

ihm: dann wünsche ich zu sterben, ehe das

eine oder das andere geschehen seyn wird.

Fabel 178

Der Wind und der Schiffer.
Wenn ich hinaufwill, so wehest du hinab, und

wenn ich hinab will, so wehest du hinauf- also

sprach der Schiffer für gut derb zum Windegott

Aeolus.

Weisst du was? erwiederte dieser. Wenn ich

hinabblase, so fahre du hinab, und wenn ich

hinaufblase, so fahre du hinauf. Dient dir aber

das nicht, und findest du mich dennoch dir

entgegen, so arbeite du gegen mich, wie ich

gegen dich.

Man kann Naturkräfte nicht mit Geschwaz-

werk zurückdrängen, man muss sie mit Fleiss

und Arbeit zu überwinden suchen. Kräfte können

nur durch Kräfte besiegt werden. Selber

der Wind kann nur durch einen andern Wind
und durchaus nicht durch die Theorie vom
Winde, und noch weniger durch einen Befehl,

dass ein anderer Wind wehen solle, besiegt werden.

NPBI Jg. 4(1998), H. 1



1 Vorrede zur Cotta-Ausgabe (1823), PSW XI, S. 93. - Die Kri¬

tische Ausgabe druckt den Text des 10. Bandes von Pestalozzis

sämmtlichen Schriften, in der J.G. Cotta'schen
Buchhandlung, 1823, XX, 384 S. nach, obgleich die erste Ausgabe

schon 1797 in Basel erschien. Wie die Entstehungsgeschichte

erklärt (PSW XI, S. 376ff.), zog sich die Formung des
Werkes über einen langen Zeitraum hin: die Sammlung der
Fabeln begann sogar längst vor 1797, schon "in Tagen der
annähernden französischen Revolution", also gegen 1783-
1785, wahrscheinlich noch vorher (das 'Schweizerblatt' von
1782 enthält solche Erzählungen). - Die Kritische Ausgabe
hat es leider ("ausnahmsweise") vorgezogen, die Neubearbeitung

des Fabelwerks in der Cotta-Ausgabe
nachzudrucken. Die den Fabelstoff ergänzenden "Zusätze" von
1823 schwächen nach dem Eingeständnis des Herausgebers
(S. 381) "zuweilen nicht unerheblich" den starken Eindruck
der ursprünglichen, am konkreten Erlebnis, das sie ausgelöst
hat, näher bleibenden Ausgabe ab und lösen besonders in

der zweiten Hälfte die sozialpädagogische Kraft des Werkes
in gesellschaftsphilosophische Betrachtungen auf. Es bedarf
also einer kritischen Arbeit am Text der Kritischen Ausgabe
anhand sämtlicher Varianten der ursprünglichen Fassung im
textkritischen Apparat, um die kraftvolle Verbindung der

"Figuren" mit den zur selben Zeit sich ereignenden Umwälzung

der philosophischen Grundkonzepte Pestalozzis wieder

zu gewinnen.
2 PSW VII, S. 119-450
3 PSW VII, S. 469
4 PSB III, S. 342f.

5 PSW XI, S. 264 (Original gesperrt)
6 PSWX, S. 159

7 PSWX, S. 142

8 PSW X, S, 75

9 ebd.
10 Fabel 131, PSW XI, S. 172-173
11 PSW XII, S. 112 (Was bin ich im sittlichen Zustand?)
12 PSW XI, S. 173

13 PSW XI, S. 211

14 PSW XII, S. 165
15 Siehe die geplante Folge der 'Nachforschungen', PSW XII, S.

243-259
16 PSW XII, S. 105
17 PSW XII, S. 106
18 PSW XII, S. 150fS. 123f.; S. 165
19 PSW XII, S. 44
20 PSB III, S. 343
21 PSW XXV, S. 1 52ff., S. 1 58ff.
22 PSW XXV, S. 177ff.
23 Dieser Rücktritt aus der revolutionären Interpretation zu¬

gunsten einer moralischen Aufmunterung lässt sich in den
Zusätzen der Cotta-Ausgabe regelmässig feststellen, z.B. zu
Fabel 132 ("wo die Not am grössten, da ist Gottes Hilfe am
nächsten"), zu Fabel 176(wahre Aufklärung heisst "recht zu
wissen und recht zu können"), zu Fabel 199 (gegen jeden
Klassenkampf, das Auftauchen eines moralischen
Mittelstands), zu Fabel 202 (Aufruhr ist nie recht, nur die moralische

Individualkraft ist echt revolutionär) usw.

Politik, Demokratie
Pädagogik, Erziehung und

öffentlicher Unterricht
Fritz Osterwalder

(Red.) Politische Krisen - und darunter

gehören mit Sicherheit auch politische Revolutionen

- haben seit jeher pädagogische Reformen

nach sich gezogen. Der folgende Artikel
untersucht dieses Phänomen hinsichtlich der

Helvetischen Revolution 1798 und fragt
sowohl nach Referenzen als auch Konsequenzen
der Helvetischen Schulreform.

Ce n'est pas toujours une marque d'esprit de

mettre la plus haute philosophie là où elle n'a

que faire. Il y a des objets qu'il faut voir
simplement à l'œil nu; si à ceux-là vous appliquez
le téléscope, vous faites un brouillard qui n'a

pas même le mérite
d'exister.

Edgard Quinet: La Révolution. (1865) Paris 1987, S. 771.

Die
"Eine und Unzertheilbare Helvetische Re¬

publik", die am 12. April 1798 als erstes
modernes demokratisches Schweizer Staatswesen

in der provisorischen Hauptstadt Aarau
konstituiert wurde, war kaum beliebt und wurde nur
von wenigen begrüsst. Dies lag nicht nur daran, dass

die Einheitsrepublik ohne jeden Zweifel nur dank direkter

militärischer Intervention Frankreichs zustande kam

und die Interessen der Grande Nation keineswegs
ideeller oder demokratischer, sondern vielmehr direkt
finanzieller und militärischer Natur waren.

Nicht nur die Vertreter der untergegangenen
Ordnung, das Patriziat der alten dreizehnörtigen Eidgenossenschaft,

sondern gleichfalls die politisch und sozial

noch schwachen Befürworter der Erneuerung standen

dem neuen Staatsgebilde eher skeptisch gegenüber.1

Angesichts dieser allgemeinen Skepsis und Zurückhaltung

der neuen Einheitsrepublik und Demokratie

gegenüber mag es aufs Erste erstaunen oder sogar
widersprüchlich erscheinen, dass in der pädagogischen
Auseinandersetzung der Zeit davon nichts zu spüren

NPBI Jg. 4(1998), H. 1


	Pestalozzis fabelhafte "Nachforschungen"

