
Zeitschrift: Neue Pestalozzi Blätter : Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 4 (1998)

Heft: 2

Rubrik: Aus der Forschung

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pestalozzis

'Nachforschungen'
(1797) Interdisziplinäres Kolloquium vom

16.-18. April 1998 am Pestalozzianum in Zürich

Die Pestalozzi-Forschungsstelle am Pestalozzianum

Zürich organisierte in Zusammenarbeit

mit diversen Universitäten im In- und Ausland

ein vom Schweizerischen Nationalfonds und

von der Schweizerischen Akademie der

Geistes- und Sozialwissenschaften unterstütztes

Kolloquium zu Pestalozzis 'Nachforschungen'.

Diese anlässlich des 200. Jahrestages der

philosophischen Hauptschrift Pestalozzis

durchgeführte Tagung war interdisziplinär und

kontextuell angelegt.

Bettina Diethelm

ie Daniel Tröhler, der Leiter der

Pestalozzi-Forschungsstelle am Pestalozzianum

und Hauptorganisator des Anlasses

in seinen einführenden Worten

betont, gelte es nach dem Pestalozzi-Symposium an

der Universität Zürich im Januar 1996, das im Wesentlichen

eine nötige und sinnvolle Trennung zwischen

Pestalozzi-Rezeption und dem Werk Pestalozzis

angestrebt und erreicht habe, vermehrt Pestalozzis Werk

selber ins Auge zu fassen, und zwar nach der in der

neuen Historiographie dominanten Methode der

Kontextualisierung. Kein Werk habe sich nach 1996 so

sehr für eine vertiefte Interpretation aufgedrängt wie
die 'Nachforschungen' (1797), deren komplexer Inhalt

zudem einen interdisziplinären Diskussionsansatz nötig

gemacht habe.

Der Ko-Organisator der Universität Ulm, Ulrich

Herrmann, bekräftigte in seinen Einleitungsworten
diesen interdisziplinären Ansatz und stellte die

Teilnehmenden vor: Martin Brecht, Kirchenhistoriker und
Pietismusforscher (Universität Münster); Barbara Dölemey-

er, Rechtshistorikerin (Max Planck-Institut Frankfurt

a/M); Rolf Graber, Sozial- und Wirtschaftshistoriker

(Universität Zürich); Ulrich Herrmann, Pädagoge
(Universität Ulm); Otfried Höffe, Philosoph (Universität

Tübingen); Jürgen Oelkers, Pädagoge (Universität Bern);

Fritz Osterwalder, Pädagoge (Pädagogische Hochschule

Karlsruhe); Werner Schneiders, Philosoph (Universität

Münster); Peter Stadler, Historiker (Universität Zürich);
Daniel Tröhler, Pädagoge (Universität Zürich); Simone

Zurbuchen, Philosophin (Universität Zürich).

Zusammenfassung der Referate

Peter Stadler, Rolf Graber, Jürgen Oelkers
Peter Stadler, Autor der historischen Pestalozzi-

Biographie, eröffnete die Vortragsreihe des Symposiums

mit einem Beitrag zu einigen historischen

Voraussetzungen der 'Nachforschungen'. Er belegte mit Hilfe

zahlreicher Zitate seine These, wonach Pestalozzi

bereits in den 1780er Jahren Vorarbeiten für die

'Nachforschungen' geleistet habe. Ein wesentlicher Punkt seiner

Arbeit war für Stadler Pestalozzis Ausgangsfrage: "Was
bin ich, und was ist das Menschengeschlecht?" Dies

führe zur Annahme einer Stufenfolge, die leicht bei

aufklärerischen Fortschrittsmodellen eingereiht werden
könne. Genau dies sei aber nicht das Vorhaben Pestalozzis

gewesen, er habe keine Geschichtsphilosophie
schreiben wollen, sondern eine Anthropologie, die den

Menschen in den verschiedenen Bestimmungskomponenten

seiner Existenz innerhalb von Staat und Gesellschaft

erfasse1.

Ergänzend zum historischen Hintergrund konfrontierte

Rolf Graber die 'Nachforschungen' mit der Realität

der sozioökonomischen und soziopolitischen
Entwicklungen im ausgehenden 18. Jahrhundert. Ein

damals ungewöhnlich luxuriöses Konsumverhalten pflegte

insbesondere die ländliche Bevölkerung, auch dann,

wenn die ökonomische Situation problematisch war;
eine Imitation des städtischen Lebensstils, die Teil eines

neuen plebejischen Selbstbewusstseins gewesen sei.

Graber führte aus, wie Pestalozzi auf dieses Problem

reagierte, wobei ihm vor allem seine Einstellung zur
wirtschaftlichen Dynamik der sich ausbreitenden
Protoindustrie und den dadurch ausgelösten Veränderungen
bedeutsam schien. Pestalozzi beschreibe hierzu ungewollt

die Aporie bürgerlicher Luxuskritik, indem er

einerseits davon ausgehe, dass eine bodenfremde
Existenzgrundlage zu Mentalitätsveränderungen bei der

Bevölkerung führte und andererseits der Luxus eine

wichtige Triebkraft der wirtschaftlichen Entwicklung
darstellte. Seine Reaktion auf den konsumorientierten
Lebensstil formuliere er als Erziehungskonzept, dessen

Scheitern er insofern erkannt habe, als er sich zu

Beginn der 'Nachforschungen' als Müdling bezeichne und
auch die Bemühungen des Exponenten der aristokratischen

Oberschicht als gescheitert ansehe. Die

Widersprüche zwischen historisch realem Volkscharakter und

fiktivem Wunschbild lassen sich, so Graber, nur noch

unter Abstraktion von gesellschaftlich-politischen Be-

NPBI Jg. 4 (1998), H. 2 3



zügen durch Einführung der Kategorie einer individuellen

Sittlichkeit und auf der Ebene einer
philosophischanthropologischen Betrachtungsweise bezeichnen.

Jürgen Oelkers nahm die 'Nachforschungen' im

Kontext der pädagogischen Anthropologie des 18.

Jahrhunderts ins Blickfeld. Ausgehend von den sich

verändernden Erziehungstheorien in jener Zeit sowie

von der Gegenüberstellung der beiden Antipoden
Pestalozzis, Locke und Rousseau, stellte Oelkers dar,

dass die 'Nachforschungen' einerseits nicht über eine

pädagogische Anthropologie verfügen, und andererseits

den Anschluss an die aktuellen Theorien verpasst
haben. Pestalozzis 'Nachforschungen' beschritten
einen Weg, der Konzepte von Lernen und Natur

unberücksichtigt lasse; die bewusste Verweigerung
gegenüber Fortschritt und Vernunft spreche ihnen eine

pädagogische Anthropologie ab. In der Erziehungsreflexion

spielten Pestalozzis Gedanken keine Rolle, der

Anschluss an zeitgenössische Theorien sei nicht
vorhanden, da sowohl Rousseaus Idee der vormoralischen

Erziehung als auch jene Lockes über den Vorrang der

Vernunft in der Erziehung abgewehrt würden. Die

Argumentation der tierischen Natur und der Übel der

Gesellschaft sei zwar nicht neu, aber gänzlich unpassend

in jener Zeit, denn die sensualistische Psychologie
erlaube es, die Erziehung als kontinuierliche Einwirkung

auf das Kind zu verstehen und mit Rousseau die

Eigenwelt des Kindes zu unterscheiden. Für Pestalozzi

aber gebe es nur die Selbstschaffung der Sittlichkeit.
Sie sei weder Produkt angeleiteten Lernens noch Folge

isoliert gepflegter Natur. Wahrscheinlich sei sie
vielmehr Folge der Gnade und Selbstzucht angesichts
einer verdorbenen Welt. Wäre dem so, so die

Schlussfolgerung Oelkers, dann würde der grösste aller

Pädagogen die Grundlage seines Ruhmes, die

Erziehung, in Frage gestellt haben.

Impressionen aus dem Pestalozzi-Kolloquium

Diskussion
Die anschliessende Diskussion betraf grösstenteils

die Aussage, die 'Nachforschungen' enthielten keine

pädagogische Konzeption. Insbesondere bei der Frage,

inwieweit Pestalozzis mechanische Methode bereits in

den 'Nachforschungen' angelegt sei, gingen die

Meinungen auseinander. Einerseits wurde geäussert,
dass der oft beschriebene Zwang und die Einordnung
in eine göttlich fest gefügte Ordnung eindeutig darauf
hinweise, andererseits wurde die Meinung vertreten,
dass nicht die Methode selbst, sondern nur der Geist

der Methode bereits angelegt sei.

Daniel Tröhler, Ulrich Herrmann, Fritz Osterwalder
Im Gegenzug zur obigen Aussage versuchte Daniel

Tröhler eine implizite Pädagogik in den 'Nachforschungen'

zu begründen. Nach ihm können sie als genuin
pädagogisches Werk gelesen, und Pestalozzis Pädagogik

als Synthese zwischen Bürger- und Menschenbildung

gesehen werden. Bürgerbildung umfasse

demnach sowohl die Ertüchtigung des Menschen, wie
auch den Anspruch, ein nützliches Mitglied der Gesellschaft

zu werden. Die gesellschaftliche Kraft schliesse

sich an die sittliche an und schaffe so den Übergang zur

Menschenbildung. Diese sei bestimmt durch das

Konzept der Nähe. Sittlichkeit sei konkretes Bemühen

darum, dem Nächsten Gutes zu tun. Nach Tröhler

werden diese zwei Aspekte des Menschen nicht als

Gegensatz, sondern als komplementäre Seite ein und
derselben Sache konzipiert. Menschsein bedinge
Bürgersein; der Mensch sei sowohl vom Bürger als auch

der Bürger vom Menschen abhängig. Trotz dieser

scheinbar gelungenen Verbindung zweier Konzepte
stellen sich für Tröhler entscheidende Probleme. So sei

nämlich kein moralphilosophisches Prinzip hinter der

Formulierung des freien Bürgerwillens erkennbar, der

4 NPBI Jg. 4(1998), H. 2



am Pestalozzianum in Zürich

trotz kommunitärer Konstruktion des Bürgermenschen
ausdrücklich betont werde. Des weiteren stelle sich die

Frage, ob die Selbsterkenntnis des Menschen in Richtung

Erkenntnis der eigenen Sündhaftigkeit zu deuten
sei, da sich anders nicht erklären lasse, warum der
Mensch sein beschränktes Wissen als problematisch
erkennen könne. Als letzten Punkt fügte Tröhler an,
dass überprüft werden müsse, wie sich Pestalozzi dem

Problem der Modernität gestellt habe, die, verstanden
als rationaler Lebensvollzug des Menschen, offensichtlich

mit seinem Konzept kontrastiere.
Das Thema des Vortrags von Ulrich Herrmann um-

fasste die Gegenüberstellung von Rousseau, Villaume
und Pestalozzi, betrachtet bezüglich der Fragestellung
"Mensch oder Bürger" - "Mensch und Bürger". Dabei

stellte er fest, dass das Dilemma dieser Frage erst in der

Moderne auftauche und in der Identitätsproblematik
ein äquivalentes Gegenüber vorfinde. Diese erscheine

bei Pestalozzi in den 'Nachforschungen' in der Formulierung

von Harmonie und Übereinstimmung oder

Übereinstimmung mit sich selbst. Wenn der Mensch

also in den gesellschaftlichen Zustand eingetreten sei,

dann könne die Perfektionierung dieses Zustandes

immer nur in der Verfeinerung der Sitten und Lebensformen

erreicht werden, ein deutlich rousseauistisches

Argument. Der Mensch könne die Übereinstimmung
seiner selbst mit sich selbst nie richtig erlangen, er

bleibe ein bürgerlicher Halbmensch. Aus diesem Dilemma

scheine Villaume einen Ausweg gefunden zu

haben, frage ersieh doch, inwieweit bei der Erziehung
die Vollkommenheit des einzelnen Menschen seiner

Brauchbarkeit zu opfern sei. Er erkenne im Menschen

und Bürger Vollkommenheit einerseits und bürgerliche
Brauchbarkeit andererseits. Vollkommenheit und Brauchbarkeit

seien in den verschiedenen Menschen denn

auch verschieden, man könne in einem materiellen

Sinne nicht darüber debattieren. Die Vollkommenheit
des Menschen bestehe also in der Harmonie seiner

Kräfte, er solle mit sich selbst zufrieden sein.

Fritz Osterwalder leistete mit seinem Vortrag über

die Schweizer Aufklärung im 18. Jahrhundert eine

weitere kontextuelle Einbettung der 'Nachforschungen'.

Er untersuchte die These, wonach eine der

Hauptströmungen der schweizerischen Aufklärung sich im

reformierten, religiösen und theologischen Kontext
halte, indem sie Anthropologie auf Individualität und
diese wiederum auf Innerlichkeit beziehe. Die zwei
bedeutendsten Vertreter dieser Strömung seien

Albrecht von Haller und Charles Bonnet gewesen, deren

empirisch-wissenschaftliche Forschung weitherum
Anerkennung gefunden habe. Vor allem Bonnet sei davon

ausgegangen, dass der irritable Körper radikal von der

sensiblen Seele getrennt werden müsse. Seinen

Erkenntnissen lagen naturwissenschaftliche
Untersuchungen zugrunde, aus denen er wichtige Schlüsse für
die biologischen Kontroversen jener Zeit gezogen
habe. Erstens sprach sich Bonnet für eine ovulistische
und präformationistische Entwicklungslehre des
Individuums aus, zweitens waren für ihn die Arten als stabil

gegeben, Entwicklung gelang einzig durch Metamorphose.

Diese auf Innerlichkeit gerichtete Anthropologie
habe sich aber nicht nur gegen die französischen

Lumières abgesetzt, sondern sei auch in der Schweiz in

direkter Konfrontation gestanden. So stellte Iselin mit
seinen Mutmassungen über die Geschichte der

Menschheit in gewisser Hinsicht einen Gegenpol dar,

indem er Entwicklung nicht mehr als Entfaltung von

angelegten Keimen, sondern als fortschreitenden Lern-
und Irrtumsprozess sowohl des Individuums als auch

der Gattung definiert habe. Sein Interesse habe nicht
mehr der Innerlichkeit, sondern vielmehr der anthropologischen

Externalität gegolten. Nach Osterwalder hat-

NPBI Jg. 4 (1998), H. 2 5



te die Pädagogik vor Beginn des liberalen Durchbruchs
in der Schweiz je nach Diskursebene differenzierte
Affinitäten zu beiden anthropologischen Diskursen.

Pädagogisches Fazit
Die vier Vertreter der Pädagogik (Oelkers, Tröhler,

Herrmann, Osterwalder) gingen mit unterschiedlicher
Absicht an die 'Nachforschungen' heran. So standen
für Oelkers und Osterwalder eher die Erziehungsmittel,
die Frage nach dem "Wie" der Erziehung, im Mittelpunkt.

Bei dieser Analyse kamen die Referenten zum
Schluss, dass Pestalozzi eine veraltete, christliche
Anthropologie vertrete, die nicht auf den neueren
empirischen oder sensualistischen Psychologien aufbaue.
Tröhler und Herrmann befassten sich dagegen eher mit
den Erziehungszielen, und erkannten hier eine moderne

Anthropologie, die in der Lage sei, ein Problem zu
lösen.

Werner Schneiders, Otfried Höffe
Nicht nur die Interpretation aus Sicht der Pädagogik

war von Interesse. Aufklärungsspezialist Werner Schneiders

sprach aus dem Blickwinkel der Philosophie über
die Anthropologie der Aufklärung im Hinblick auf
Pestalozzi. Der Begriff der Natur in den 'Nachforschungen'

sei vieldeutig und mit einer Anlehnung an frühere

Vorstellungen des Naturmenschen auch vorkulturell.
Die Gesellschaft erscheine bei Pestalozzi als Zustand
der Verhärtung und Verstümmelung, der Mensch als

entfremdetes Wesen. Für den Menschen als Werk
seiner selbst wird nach Schneiders die Religion zum
Knackpunkt: Die Einbildung stehe dem Werk der
menschlichen Einbildungskraft gegenüber, welche den

Übergang von Natur und Gesellschaft zum Selbstsein

ermögliche. Die Historisierung geschieht seiner Ansicht
nach eher unglücklich; Pestalozzi versuche den

Vergleich der Phylogenese mit der Ontogenese. Der

Beginn der Menschheitsgeschichte werde ausdrücklich
als Zwischenzustand dargestellt, der Zustand der

Entfremdung werde zum Hauptthema in den
'Nachforschungen'. Der Übergang der Natur zur Geschichte im

engeren Sinne bleibe unklar. Es entstehe ein Wesen,
das als bürgerlicher Halbmensch bezeichnet werde, in

welchem das Bedürfnis nach Selbständigkeit und
Freiheit nachlebe. Der bürgerliche Zustand erscheine

paradox: Einerseits werde die Zwangsgesellschaft als

Joch bezeichnet, andererseits mache es den Menschen
auch reif für die Sittlichkeit. Diese werde zugleich
einem Zeit- als auch einem Lebensalter zugeordnet und

bringe dadurch mit sich, dass sie erst am Ende eines

menschlichen Lebens möglich werde. Aufgelöst werde
diese Dialektik nur an einer Stelle, indem das Selbstsein

ins Zentrum gerückt werde und die zwei anderen

Betrachtungsweisen als Schwankungen auf beiden
Seiten des freien Selbst erschienen.

Einen weiteren philosophischen Zugang suchte

Kantspeziaiist Otfried Höffe mit der Frage, inwieweit
sich Gedanken von Kant und Rousseau bei Pestalozzi

wiederfinden. Ähnlich Rousseau thematisiere dieser

sowohl die Diskrepanz zwischen Verlogenheit und
moralischer Verbesserung als auch die drei Zustände.

Der tierische erscheine aber negativer als bei Rousseau,

bereits der vorzivilisierte Zustand sei durch Selbstzucht

und Gesetzlosigkeit bestimmt. Der Zustand der Gesellschaft

werde dann aber positiver gesehen, indem

dieser den Vergehungen der Selbstzucht allgemein und

wirksam Einhalt gebiete, der sittliche Zustand am Ende

den gesellschaftlichen relativiere. Konträr zu Rousseau

erkennen wir bei Pestalozzi eine zunehmende Verbesserung.

Kants Gegensatz von blosser und öffentlicher
Gewalt entspreche bei Pestalozzi in etwa der Opposition

von blosser und sittlicher Macht. Ein klarer

Anschluss an Kant erfolge dann beim Begriff der

Metaphysik, die sich auch für ihn nur im Lebenswandel

und nicht in der Theorie zeige. Wohl seien es die

Umstände, die den Menschen ausmachten, sie könnten

aber nach dessen eigenem Willen gelenkt werden.
Für alle drei sei das moralisch gute Leben das Ziel, aber

weder bei Kant noch bei Rousseau sei der Gedanke der

nahenden Auflösung der Staaten zu finden. Vehemente

Ablehnung erfahre Rousseaus Idee der "religion
civile", die als Werk des Staates nur Betrug sei und Pestalozzi

einzig als Werk seiner Selbst wahr erscheine. Er

folge hier eher Kants Vorgabe einer Religion der praktischen,

sprich moralischen Vernunft.

Diskussion
Die Frage, warum sich Pestalozzi so vehement für

die Religionsfreiheit einsetzte, stand im Zentrum der

anschliessenden Diskussion. Verwirrend sei vor allem,
dass dieses liberal anmutende Argument im Widerspruch

zu seinem Freiheitsbegriff stehe. Eine Klärung
hierzu brachte die Erläuterung einer gewissen liberalen

Haltung in Europa zu jener Zeit sowie der Hinweis, dass

Pestalozzi für seine Theorie der Sittlichkeit, der
individuellen Veredelung des Menschen, diese Freiheit

gerade brauche.

Simone Zurbuchen
Den letzten Beitrag aus philosophischer Sicht leistete

Simone Zurbuchen, Spezialistin für Naturrecht und

Gesellschaftsvertrag. Sie versuchte zu zeigen, dass das

Kernproblem der 'Nachforschungen' in einer methodischen

Verschränkung einer normativ-rechtlichen und
einer geschichtsphilosophischen Analyse der Gesellschaft

bestehe. Zurbuchen situierte die 'Nachforschungen'

im Kontext der kontroversen Thesen von Iselins

positiver und Rousseaus pessimistischer Geschichtsphilosophie,

indem sie Pestalozzis Konzept der Sittlichkeit
als Antwort auf die diskutierte Frage nach dem Verfall

der Sitten las. Die gesellschaftliche Ordnung werde in

den 'Nachforschungen' aus zwei Perspektiven analysiert:

einer normativen - hier rekurriere Pestalozzi auf
die Fiktion des Gesellschaftsvertrags - und einer
faktischen, in der er die gesellschaftliche Ordnung durch

Ungleichheit und Volkstäuschung charakterisiere.

Zurbuchens These zufolge stellt das Konzept der

Sittlichkeit die Vermittlung der beiden Ebenen des

Naturzustandes dar, wobei Pestalozzi hier die Perspektive

seiner Analyse umkehre und sich frage, was der

Mensch in den drei Zuständen sei. Er halte mit Rousseau

und gegen Iselin fest, dass Sittlichkeit nicht gesell-

6 NPBl Jg. 4(1998), H. 2



schaftlich vermittelt werde, sondern individuell sei. Mit
Iselin und gegen Rousseau sei er der Auffassung, dass

ein unvermittelter Rekurs auf den ursprünglichen
Naturzustand nicht möglich sei, da erst die Erfahrung
des gesellschaftlichen Zustands zur Anerkennung des

sittlichen Rechts leite. Zurbuchen ist der Meinung, die

geschichtsphilosophische Dimension der

'Nachforschungen' dürfe nicht vernachlässigt werden,
allerdings sei diese nicht mit einer Fortschrittstheorie
gleichzusetzen.

Diskussion
Die Annahme einer Geschichtsphilosophie in den

'Nachforschungen' stiess auf unterschiedliche Ansichten:

Einerseits wurde festgehalten, dass sowohl die
Fragestellung der 'Nachforschungen', als auch der Befund,
die Geschichte habe zu einem bestimmten Zustand

geführt, eindeutig geschichtsphilosophischen Charakter

habe. Auf der anderen Seite wurde die Meinung
vertreten, Pestalozzi hätte nicht den Anspruch gehabt,
eine Geschichtsphilosophie zu schreiben. Weiter betreibe

er nicht eine Analyse der Geschichte in der Art einer

Philosophie, sondern eher eine Theorie der Geschichte,
indem er Strukturen, Logiken und Mechanismen
historischer Prozesse analysiere.

Martin Brecht, Barabara Dölemeyer
Den wichtigen Bereich der Theologie ging Pietismusspezialist

Martin Brecht an. Er untersuchte die Religiosität,

die einerseits als das kühnste Wagestück der
Menschennatur bezeichnet werde, andererseits aber

auch als göttlich gelte und nach Pestalozzi bereits im

Menschen angelegt sei. Das göttliche Wesen werde

vom nur gottesdienstlichen Äusseren der Religion klar

unterschieden, Gebet und Andacht würden nicht als

göttlich, sondern als gottesdienstlich eingestuft. Den

Glauben will er als Vorliebe für die Wahrheit von
Geschichten und Lebensregeln verstanden haben. In

Pestalozzis Vorwurf an Priester und Plerrscher, die

Religion zum System der Machterhaltung pervertiert zu

haben, erkennt Brecht die Religionskritik der radikalen

französischen Aufklärung. Kritische Aussagen erscheinen

vor allem dann, wenn sich Pestalozzi der
gottesdienstlichen Gestalt der Religion zuwende. Die Annahme

eines heilen Urzustandes werde faktisch abgelehnt,
da der Mensch mit seinem Wort die Gesellschaftlichkeit

selber schaffe. Wie die Sittlichkeit sei die Religion für
Pestalozzi die Sache des einzelnen Menschen; Aufgabe
des Staates sei einzig die Gewährleistung der Religionsfreiheit.

Die Kritik aber sei religionssoziologisch und

setze nicht bei den Inhalten an; ein Verzicht auf Religion

sei undenkbar. Als Werk der Natur und der Gesellschaft

vermöge die Religion nicht über den Zustand des

Verderbens hinaus zu kommen - erst als Werk seiner

selbst sei sie göttlich. Nach Brecht sind in den

'Nachforschungen' allenfalls eine philosophische Theologie
oder Ansätze einer transzendierenden Philosophie
erkennbar.

Die fehlende Gottesfigur und das der Bibel entliehene

Sprachmaterial fielen den Beteiligten als Ungereimtheiten

im Text auf. Brecht wies weiter darauf hin, dass

Pestalozzi, indem er die Versuchung Jesu und die

Sündenfallsgeschichte als Ich-Geschichte formuliere,
eine Extremform der Exegese betreibe.

Einen für die Pestalozzi-Forschung ungewöhnlichen
und äusserst interessanten Zugang wählte Barbara

Dölemeyer. Mit ihrem Versuch einer rechtshistorischen

Kontextualisierung der 'Nachforschungen' zeigte sie,

dass Pestalozzi in den meisten Bereichen eigene
Positionen bezieht, Aspekte des älteren sowie des

jüngeren Naturrechts aber durchaus erkennbar sind.

Die Klärung der Begriffe Gesetz, Gesetzgebung und

Gesetzgeber weisen auf die Auffassung des älteren

Naturrechts hin. Was bei ihm zusätzlich hinzukomme,
sei dessen Modifikation durch den sittlichen Zweck der

Gesetzgebung, ein juristisch schwierig zu verortender

Aspekt. Das Gesetz postuliere nach Pestalozzi die

Verantwortung des Besitzenden gegenüber dem
Minderbesitzenden und gehe über die Annahme der Erziehung

als erstes Grundgesetz aller Staaten hinaus. Das

dynamischere Postulat des jüngeren Naturrechts, positive

Gesetze müssten immer am Massstab des Naturrechts

gemessen werden, finde sich hingegen nicht.
Pestalozzis Schwerpunkte lägen beim Erziehungsrecht
und dem Eingriffsrecht des Staates, der gute Gesetzgeber

werde in den 'Nachforschungen' abstrakt formuliert.

Ein konsistentes Modell, das auf eine bestimmte
Staatsform hinweisen würde, sei nicht ersichtlich. Den

Übergang vom älteren zum jüngeren Naturrecht könne

man zwar durchaus erkennen; Pestalozzi gehe aber

einen Schritt weiter und postuliere mit der Sittlichkeit
eine positive, in den Gesetzgeber hineinprojizierte Position.

Dessen Aufgabe sei zusätzlich eine inhaltliche,
nämlich die Gestaltung des sozialen Zusammenlebens.
Dies sei, was aus juristischer Sicht das Besondere, die

ganz eigene Position Pestalozzis ausmache.

Résumé
Das Symposium endete mit einem Vortrag von

Ulrich Herrmann, der nebst einem Résumé über den

gesamten Anlass auch noch die geistesgeschichtliche
Linie aufzeigte, in der die 'Nachforschungen' anzusiedeln

seien.

Das Konzept des Symposiums, ein eingegrenztes
Thema interdisziplinär und im kleineren Rahmen

anzugehen, lässt sich aufgrund der überaus positiven
Rückmeldungen der Beteiligten zur Nachahmung nur
empfehlen.

1 Vgl. Peter Stadler: Pestalozzi. Geschichtliche Biographie. Von
der alten Ordnung zur Revolution. Zürich 1988, Kap. XVII

Die gesammelten Referate erscheinen 1999 im 6.
Band der 'Neuen Pestalozzi-Studien'. Der Band 5,

Bern 1998 beinhaltet textimmanente Studien zu
Pestalozzis 'Nachforschungen', siehe hintere Um-

schlagseite.

NPBI Jg. 4(1998), H. 2


	Aus der Forschung

