
Zeitschrift: Neue Pestalozzi Blätter : Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 4 (1998)

Heft: 2

Buchbesprechung: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Stabilität des Kanons -
pädagogische Diskurse als
Bekenntnisse

Das
Ergebnis unserer Untersuchungen ist

sicher-wenigstens für uns, die sie durchgeführt

haben - überraschend. Es wurde sichtbar,

wie in der historischen Herausbildung
der modernen Pädagogik stabil ein Kult, ein Topos, an
dem Bekenntnisse abgelegt werden, in die Architektur
der Diskurse eingebaut wurde. Das ist die Funktion des

Kanons. Dies betrifft nicht nur die Ebene der öffentlichen

Auseinandersetzung, sondern alle andern Ebenen

bis zur Wissenschaft, wie sie sich universitär zu etablieren

vermochte.
Dieses Datum zu verstehen, die Reichhaltigkeit des

neuerarbeiteten Materials zu nützen, mit andern

pädagogisch-historischen und -systematischen Daten

zu verknüpfen, ist eine Herausforderung für die

pädagogische Forschung14, auch jenseits des Kanons

zu forschen. Dass damit der Kult verschwinden wird, ist
unwahrscheinlich. Ebensowenig ist zu erwarten, dass

damit pädagogische Diskurse generell bekenntnisfrei

werden. Aber immerhin sollte es möglich werden,
Wissenschaft jenseits von beiden zu betreiben, die

Geschichte der neueren Pädagogik nicht weiterhin dem

Kanon zu subordinieren, sondern sie distanziert zu
untersuchen und zu koordinieren, und damit die

Anschlussfähigkeit der Pädagogik an andere moderne
Wissenschaften zu erhöhen. Das "publicsavant" könnte

auch in diesem Bereich der Pädagogik-Geschichte -
wie in der Geschichte der Antiken Pädagogik von

Marrou, die eingangs zitiert wurde - Interesse an einer

Darstellung haben, die neue Forschungsdaten verarbeitet.

1 Marrou, Henri-lrénée: Histoire de l'Education dans

l'Antiquité. Paris 1948, S. 15.
2 Raumer, Karl von: Geschichte der Pädagogik. Bd. 1.2. Aufla¬

ge, Stuttgart 1846, S. 62.
3 ebd. S. 364-478.
4 ebd. S. 475.
5 Eisler, Rudolf: Wörterbuch der philosophischen Begriffe. 2.

Band, Berlin 3. Auflage 1910, S. 969.
6 Leibniz, Gottfried Wilhelm: Hauptschriften zur Grundlegung

der Philosophie. Bd. II, Hamburg 3. Aufl. 1966, S. 130.
7 Crombrugge, Hans Van: Wie lässt sich Wirkungsgeschichte

so gut wie möglich erzählen? Abendstunde eines Aussenseiters.

In: Neue Pestalozzi-Blätter, 4. Jg., H 1, 1998, S. 22.
8 Ebda. S. 19.

9 Jacques Le Goff weist in seiner Biographie Ludwig des Heili¬

gen auf dieses zentrale Problem wissenschaftlich historischer

Biographik hin, und erklärt, warum bis anhin in seiner

Forschung die Gattung der Biographie ohne abwertende
Attitüde eher der Literatur überlassen wurde (Le Goff,
Jacques: Saint Louis. Paris 1996, S. 14-15).

10 Aschheim, Steven E.: Nietzsche und die Deutschen. Karriere
eines Kults. Stuttgart 1996.

11 Van Crombrugge, op. cit. S. 19.
12 Ich benütze hier die Terminologie, die Le Goff (op. cit.) für

die Auseinandersetzung über die historiographische
Gattung der Biographie benützt.

13 ebda. S. 16.

14 Ich bringe die Durchsetzung des Pestalozzi-Kultes in der
schweizerischen Pädagogik im ausgehenden 19. Jahrhundert

unter anderem mit der Umorientierung des Liberalismus

auf integristischere Gesellschafts- und Staatskonzeptionen
in Zusammenhang. Schule und Öffentlichkeit sollen der

Auseinandersetzung entzogen und für die Sakralisierung
der nationalen Einheitlichkeit genützt werden. Wenn Van

Crombrugge solche Interpretationen als Abgleiten der
historischen Forschung in Weltanschauung empfindet (S. 16), so

stört mich das nicht, interessant wäre dann allerdings, einen
alternativen Interpretationsansatz von ihm kennenzulernen.
Dass die Öffentlichkeit der Schule bis heute in der Schweiz
ein virulentes Thema geblieben und unterdessen auch in

andern Ländern geworden ist, das wenig Sakralität verträgt,
ist ebenso ein historisches Datum. Wenn ich dieser Entwicklung

erfreut gegenüber stehe und denke, dass pädagogische

Wissenschaft ihr nicht fern bleiben soll, so mag das

tatsächlich meine weltanschauliche Stellung markieren.

Besprechun
Bettina Volz-Tobler:
Rebellion im Namen der Tugend. 'Der
Erinnerer' - eine Moralische Wochenschrift

1765-1767

Simone Zurbuchen

Obwohl
der 'Erinnerer' - das Organ der kriti¬

schen Zürcher Jugend, an dem neben den

Herausgebern J.C. Lavater und J.H. Füssli

auch Pestalozzi beteiligt war - nur in drei

Jahrgängen erscheinen konnte, bevor er von der Obrigkeit

verboten wurde, scheint er eine Art Schlüsseldokument

zum Verständnis des Zürcher Patriotismus im 18.

Jahrhundert darzustellen. Diesen Eindruck vermittelt
die vorliegende Studie, in der Bettina Volz-Tobler die

verschiedenen Beiträge der Moralischen Wochenschrift
nicht nur vorstellt, sondern auch die Diskussionszusammenhänge,

in denen sie stehen, gründlich und sorgfältig

ausleuchtet. Nach einem Einleitungskapitel, in dem

sie Fragen der Herausgeber- und Verfasserschaft klärt
und das Verhältnis der Zeitschrift zu den patriotischen
Gesellschaften bestimmt, mit denen sie öfter in Verbindung

gebracht wurde, geht sie in fünf Kapiteln den

verschiedenen literarischen, politischen und pädagogischen

Aspekten des zürcherischen Tugenddiskurses
nach.

Aus der Fülle von Zusammenhängen, die sie

rekonstruiert und kommentiert, seien hier beispielhalber

NPBI Jg. 4(1998), H. 2 21



zwei genannt. Ausgehend von einem Beitrag 'Über die

natürliche Zärtlichkeit des Herzens', den der 'Erinnerer'

aus einer deutschen Zeitschrift übernahm, weist sie

nach, welche Rolle die Rezeption der schottischen

"moral sense"-Theorie in der Konzeption von Zärtlichkeit

und Mitleid spielte, die zur Grundlage des von
Lavater vertretenen philanthropischen Patriotismus

wurden. Der erwähnte Beitrag stammt von Johann

Joachim Spalding, der Shaftesburys 'The Moralists' und

'An Inquiry concerning Virtue or Merit' ins Deutsche

übersetzte und deshalb als "Wegbereiter der schottischen

Tugendlehre auf dem Kontinent" (S. 104) gilt.
Anhand von Spaldings 'Betrachtung über die Bestimmung

des Menschen' und Moses Mendelssohns 'Briefe

über die Empfindungen' weist die Autorin nach, wie
die "moralische Empfindung" in die Systematik der

Leibniz-Wolffschen Psychologie integriert und als eine

Art Mittelglied zwischen dem vernünftigen und dem

leiblichen Menschen etabliert wurde. Auf dieser

Grundlage konstituierte sich das Tugendideal der

philanthropischen Erziehung, das auch im 'Erinnerer'

propagiert wird: die Zöglinge sollen weder zu kalten

Vernünftlern noch zu kraftlosen Schwärmern, sondern

zu einem "gefühlvollen Charakter" herangebildet
werden. Die Orientierung an der englischen Literatur

spielte aber auch im Hinblick auf den historisch-politischen

Patriotismus, den der Rousseau-Anhänger Füssli

im 'Erinnerer' vertrat, eine entscheidende Rolle. Angeregt

durch die in französischer Übersetzung vorliegenden

'Discours historiques, critiques et politiques sur

Tacite' von Thomas Gordon verfasste Füssli 'Zwey
Proben einer Übersetzung des Tacitus', die in Auszügen

zusammen mit einer Rede über 'Die Pflichten der

Bürger' im 3. Jahrgang der Zeitschrift abgedruckt
wurden. Dem Vorbild Gordons folgend, propagierte
Füssli Tacitus als grossen Ankläger der Tyrannei und

Verteidiger der Republik. Mit ihm warf er der Zürcher

Obrigkeit den Verrat an der ehrwürdigen republikanischen

Tradition vor.

Die radikale Stossrichtung, die im 3. Teil des 'Erinnerers'

eingeschlagen wurde, war - so lautet die These,

welche die Autorin im Schlusskapitel vertritt - der

Grund dafür, dass die Zeitschrift verboten wurde, als sie

für das eben heimlich in Umlauf gebrachte 'Bauerngespräch'

Partei ergriff. Die Schlussfolgerung des somatisch

argumentierenden Bauern, dass er sich nicht an

der von Zürich geplanten militärischen Intervention in

Genf beteiligen werde, weil Waffengewalt dem Sinn

einer "Mediation" zwischen den Parteien widerspreche,

wurde von der Obrigkeit nicht mehr toleriert.
Obwohl Volz-Tobler die verschiedenen Aspekte des

Patriotismus im einzelnen sorgfältig beschreibt, gelingt
es ihr nicht ganz, diese abschliessend auf einen begrifflichen

Nenner zu bringen. So wird zwar deutlich, dass

im 'Erinnerer' sowohl der philanthropische Patriotismus

der Helvetischen Gesellschaft als auch der historischpolitische

Patriotismus Bodmers präsent waren. Aber
die schwankende Terminologie, die sie zu deren

Beschreibung verwendet, und ihre Unschlüssigkeit,
zwischen zwei oder drei Arten des Patriotismus zu
unterscheiden (vgl. z.B. S. 46-48 und S. 236-38), deuten auf

eine gewisse Unsicherheit in der politischen Verortung
des 'Erinnerers' hin. Eine vertiefte Auseinandersetzung
mit Rolf Grabers These, wonach der philanthropische
Patriotismus als "Ideologie des aufgeklärten Patriziats"

fungierte, den die Jungendbewegung mit ihrem

radikalisierten Tugendbegriff kritisch unterlief, hätte

hier Klärung schaffen können.

Bettina Volz-Tobler: Rebellion
im Namen der Tugend. 'Der
Erinnerer' - eine Moralische
Wochenschrift 1765-1767.
Zürich: Chronos 1997.

Almut Veidt:
Ganzheitlichkeit- eine pädagogische
Fiktion? Zur Polarität von Element und
Ganzheit bei Johann Heinrich Pestalozzi

Petra Körte

Ist
"Ganzheitlichkeit eine pädagogische Diktion"

oder nicht? Wer in Almut Veidts Studie eine

Antwort auf diese Frage sucht, wird enttäuscht.

Auch über das im Untertitel der Studie benannte

Verhältnis von "Element und Ganzheit" im Werk Pestalozzis

ist nicht viel zu erfahren.
Die Einleitung (S. 1-8), die den Problemaufriss der

Studie darstellt, ist begrifflich undeutlich und methodisch

unscharf, verweist auf die unterschiedlichsten

Ebenen und Problemstellungen und grenzt den

Untersuchungsgegenstand der Studie nicht deutlich ein.

Zwar wird Ganzheitlichkeit als ein Hauptthema von

Theoriebildung angegeben, aber die Arbeit kommt auf

die in der Einleitung aufgeworfene Problemstellung
nicht mehr zurück. Eine Verbindung zwischen den

skizzierten ausserpädagogischen Theorien (System und

Quantentheorie u.a.m.) und pädagogischer Theoriebildung

wird genauso wenig hergestellt wie zwischen der

zeitgenössischen pädagogischen Diskussion um
"Ganzheitlichkeit" und der "Ganzheit bei Johann Heinrich

Pestalozzi".

Ihr Thema formuliert Almut Veidt als den Versuch,

"Ganzheitlichkeit in der Pädagogik anhand von Texten

Johann Heinrich Pestalozzis (1746-1827) und der darin

beschriebenen Anthropologie und Pädagogik zu
rekonstruieren" (S. 4). Diesem Anspruch kommt Veidt insofern

nach, als sie in den überzeugendsten Passagen der

Arbeit Pestalozzis Anthropologie und Bildungstheorie
sehr eigenständig darstellt.

Die Autorin orientiert sich, wie sie erläutert, "an he-

rmeneutischen Verfahren" und an der "dokumentarischen

Methode". Allerdings weist sie diesen dokumen-

NPBI Jg. 4 (1998), H. 2



tarischen Ansatz nicht klar aus. So entsteht der
Eindruck, dass darunter ein Konglomerat aus biographischen,

historischen, soziologischen, philosophischen,
politischen und philologischen Argumentationselementen

zu verstehen ist.

Im Kapitel 'Ganzheitlichkeit in der Biidungstheorie
Pestalozzis' (S. 9-41) thematisiert Veidt Schriftsteller-

tum und Schreiben Pestalozzis sowie das Verhältnis von
Leben und Werk. Über die "Ganzheitlichkeit in der

Bildungstheorie Pestalozzis" erfährt man allerdings nichts,
und auch der Begriff "Bildungstheorie" wird nicht
näher erläutert.

Vom Kapitel "Die Frage nach dem Menschen" (S.

42-147) an gibt es anthropologisch und bildungstheoretisch

feinsinnige Interpretationen der 'Nachforschungen'

und anderer Schriften. Die Verfasserin gelangt
dabei zu einem originellen Interpretationsansatz, vor
allem dort, wo sie das Konzept der Sittlichkeit in den

'Nachforschungen' mit der Mutter-Kind-Beziehung,
wie sie Pestalozzi in 'Über Sinn und Sprache des

Gehörs' entfaltet. Sie hat dabei zu Recht die sprachliche
Dimension des Problems der Sittlichkeit als wichtigen
Interpretationsaspekt hervorgehoben. Dieser Abschnitt
ist das eigentliche Kernstück der Studie.

Im sehr ausführlichen Kapitel 'Das Prinzip des

Elementaren und die pädagogische Ganzheit' (S. 148-

304) sind die Analysen Veidts zur Methode recht

scharfsinnig. Überflüssig hingegen erscheinen die

biographischen Ausführungen, da der biographische
Ansatz längst bekannte Fakten zur Lebensgeschichte mit

Theoriebildung verquickt. Hier zeigen sich noch einmal

deutlich die methodologischen Schwächen der Arbeit.
Die Studie kann jedoch Pestalozzi-Lesern, die sich

informieren wollen, um ein bestimmtes Problem-

Niveau seines Denkens zu erfassen, durchaus empfohlen

werden. Die überzeugenden Teile der Arbeit liegen
in den Passagen zu den Themen Sprache und

Sprachentwicklung, Schriftlichkeit und Mündlichkeit, Mutter-

Kind-Beziehung, Sittlichkeit, zum Bildungsverhältnis
und zur Liebe als dem Kern Pestalozzischer Bildungstheorie.

Wie bereits erwähnt, bleibt das Thema Ganzheitlichkeit,

der im Titel formulierte Gegenstand der Studie, bis

zuletzt unklar. Der Begriff selbst wird an keiner Stelle

definiert, sondern vorausgesetzt. Häufig erscheint er

synonym zu "Ganzheit". Es gibt keinen begriffs- oder

philosophiegeschichtlichen Exkurs, auch keine Abgrenzung

zu Begriffen wie z.B. dem "Allgemeinen". Die

wenigen Beschreibungsversuche bleiben undeutlich

und führen zu tautologischen Schlüssen, etwa wenn
behauptet wird: "Ganzheit ist für Pestalozzi der

Sprung von der Polarität hin zur Ganzheit." (S. 127)

Auch das folgende Beispiel umspielt die Leitkategorie
der Arbeit in tautologischem Sinn: "Ganzheit ist bei

Pestalozzi keine periphäre Grösse, sondern immer die

zentrale Ganzheit, der Mensch, der erzogen wird, der

erzieht oder die Ganzheit, die lernt, gebildet wird

u.s.w. Insofern kann der Terminus gleichzeitig Mittel
und Ziel der verschiedenen Tätigkeiten bezeichnen; er

ist so strukturiert, dass sich durch ihn eine Pluralität

beliebig in eine Singularität verwandeln lässt. Pestaloz¬

zi versucht, durch diese Art des Ganzheitsverständnisses

ein Ganzes zu einem über die Einzelteile erfassbaren

Ganzen (z.B. die Elementarmethode) zu machen."
(S. 308) Unergiebig erscheint, da es sich um den einzigen

Erläuterungsversuch dieser Art in der Arbeit
handelt, die Erklärung von "Ganzheitlichkeit" als einer

"Form von Polarität": "Ganzheitlichkeit bei Pestalozzi

erscheint als eine besondere Form von Polarität von
Sinnlichkeit und Sittlichkeit, Anschauung und Element

und als Liebe zum Kind als ein spezielles pädagogisches
Verhältnis." (S. 306)

Es verwundert vor diesem Hintergrund nicht, dass

auch das Resümee (S. 305-311) eher neue Fragen
aufwirft als die Ausgangsproblematik schlüssig zusam-
menfasst. Der Schlussteil gerät beinahe zu einer neuen

Einleitung. Veidt kompiliert auf wenigen Seiten
altbekannte Fakten: über Wohnstubenerziehung, die Differenz

von Erziehung und Bildung, die sie nirgendwo
wirklich klar beschrieben hat, über die Widersprüchlichkeit

des Pestalozzischen Werkes, über den historischen

Kontext usw.
Es sei erlaubt, weitere Stärken und Schwächen der

Arbeit kurz zu benennen. Stilistische Schwächen fallen
besonders auf, vor allem wenn Bezüge durch den infla-

torischen Gebrauch des Pronomens "dieses" unklar
bleiben und so manche Gedankensprünge kaschiert

werden. Es gibt ferner viele Grammatik- und Druckfehler;

das Buch wurde offenbar vor der Drucklegung völlig

unzureichend redigiert. Exkurse sind nicht als Exkurse

gekennzeichnet. Soziologische, historische, philosophische

Argumentationen wechseln ständig. Die Autorin

- um die Stärken der Arbeit zu benennen - erweist
sich, wie die Auseinandersetzung mit der Sekundärliteratur

zeigt, als sehr belesen und informiert. Auch die

nicht-pädagogische Sekundärliteratur ist gut einbezogen

(z.B. Kittler und Starobinski). Eine besondere Stärke

der Arbeit ist ausserdem die fundierte Primärkenntnis
bei Pestalozzi und die Auswahl aussagekräftiger
Textstellen und Zusammenhänge und originelle Blicke und

Almut Veidt: Ganzheitlichkeit

- eine pädagogische Fiktion?
Zur Polarität von Element
und Ganzheit bei Johann
Heinrich Pestalozzi. Wuppertal

1997. 330 Seiten. Dissertation

FU Berlin.

Ansätze im Detail

Almut Veidt

Ganzheitlichkeit -
eine pädagogische Fiktion?

Zur Polarität von
Element und Ganzheit bei

Johann Heinrieh Petlalazzi

NPBI Jg. 4(1998), H. 2 23



Daniel Winter:
Ein Fest für Pestalozzi, ein Fest der
Nation oder: die Inszenierung des

Pädagogischen: Schweizer Pestalozzifeiern

zwischen Zivilreligion,
Nationalpädagogik und Identitätsstiftung

Felix Bürchler

inter geht in seinem Buch der Frage

nach, was die Nachwelt aus Pestalozzi

gemacht hat. Er untersucht anhand der
drei Jubiläen von 1896, 1927 und

1946, wie das Pestalozzibild ausgesehen hat und
warum es in dieser Art gepflegt wurde. Daraus leitet er
eine Vielzahl von Folgefragen ab, die um die These der

zivilreligiösen Nutzung der Figur Pestalozzis kreisen.

Diese These findet sich bereits bei Osterwalder
19961 und in verschiedenen Artikeln von Winter, die er
seit 1995 publizierte.2 Von diesem Standpunkt her

gesehen bietet das Buch nicht viel Neues: "Der Gefeierte

die Legende und die Heldenfigur und der
Anlass das Jubiläum wurden Bestandteil einer
nationalen Zivilreligion"3, so Winter 1996.

Dafür, dass der Begriff der Zivilreligion für die Arbeit
Winters von zentraler Bedeutung ist, wurde die
Begriffsdiskussion sehr kurz gehalten: In der Einleitung des

Buches werden neben einem kurzen Bezug auf den

Ursprung des Begriffes bei Rousseau fünf zeitgenössische

Definitionsversuche vorgestellt, die von Winter
aber kaum diskutiert werden. Es bleibt unklar, ob der

Begriff, wie übrigens auch andere, nach dem aktuellen
Verständnis oder wie in der Zeit der Jubiläen verwendet
wird. Der Begriff ist wage und mehrdeutig und wird
auch am Schluss des Buches nicht präzisiert.

In diesem Zusammenhang steht auch ein weiteres
Problem: Die Struktur des Buches setzt in jedem
Jubiläumsjahr die Kritiker den Organisatoren gegenüber.

Dies zeichnet ein differenziertes rezeptionsgeschichtliches

Bild und lässt die Intentionen, die hinter
den drei Anlässen standen, klar hervortreten. Leider

diskutiert Winter die Kluft, die er zwischen den Promotoren

und den Kritikern ausmacht, nicht in Bezug auf
die Zivilreligion, was doch aufgrund der These auf der
Hand liegen würde. Erstellt die Kritik an den Organisatoren

und dem Anlass wohl aufwendig dar, wertet sie

dann aber lediglich als marginal ab, was einer differenzierten

Auseinandersetzung, wie sie eigentlich erwartet
wird, hinderlich ist. Die Synthese des Buches thematisiert

denn auch, ein weiterer Beleg für die hier
vorgebrachte Kritik, kaum die Zivilreligion, sondern die Frage

von Kontinuität und Wandel der Pestalozzi-Festkultur.

Auch diese Thematik der Pestalozzifeiern von 1896,
1927 und 1946 findet sich bereits mehrfach in Artikeln,
die Winter in den letzten Jahren veröffentlicht hat.

Trotzdem ist das Buch von Bedeutung, weil es detailliert

aufzeigt, wie die Jubiläen organisiert wurden, wie sie

verliefen und wer mit welchen Intentionen dahinter
stand.

Weitere Verdienste der Arbeit liegen in der Aufarbeitung

des umfangreichen Quellenmaterials, das im

wissenschaftlichen Apparat übersichtlich aufgeführt
ist, und in der Berücksichtigung der neuen historischen

Forschung. Hier liegen eindeutig die Stärken des

Buches, das eine ausgezeichnete Antwort auf die
historische Hauptfragestellung gibt, jedoch in der systematischen

Bearbeitung nicht ganz zu überzeugen vermag.

1 Osterwalder, F.: Pestalozzi - ein pädagogischer Kult. Pesta¬

lozzis Wirkungsgeschichte in der Herausbildung der modernen

Pädagogik. Weinheim: Beiz 1996, S. 418.
2 vgl. z.B. Winter, D.: Ein Fest für Pestalozzi - Ein Fest der

Nation. Anmerkungen zu den Schweizer Pestalozzi-Feiern
1896 und 1927. In: Oelkers, J./Osterwalder, F. (Hrsg.): Pestalozzi

- Umfeld und Rezeption. Studien zur Historisierung
einer Legende. Weinheim: Beiz 1995, S. 272-292.

3 Winter, D.: 12. Januar 1996: Jubiläums-Gedanken aus histo¬
rischer Sicht. In: Neue Pestalozzi-Blätter 1/96, S. 8-11.

Winter, Daniel: Ein Fest für
Pestalozzi, ein Fest der
Nation oder: die Inszenierung
des Pädagogischen: Schweizer

Pestalozzifeiern zwischen
Zivilreligion, Nationalpädagogik

und Identitätsstiftung.
Bern: Lang 1998.

La petite école dans l'école. Origine piétis-
te-morave de l'école maternelle française

Fritz Osterwalder

Die
Bedeutung der Theologie für die Heraus¬

bildung der modernen pädagogischen
Diskurse eingeschlossen der pädagogischen
Systematik wird in der deutschsprachigen

Forschung seit einiger Zeit immer mehr hervorgehoben.

Die Pädagogik, wie sie sich im 19. Jahrhundert zu
etablieren vermochte, schliesst weitgehend gerade
nicht an die aufklärerische, empiristische, überprüfbar
offene Argumentation an, sondern geht vom autoritativen

Bekenntnis zum Guten, das sich jeglicher
Argumentation entzieht, aus.

Diese Problematik steht im Zentrum der Dissertation

an der Université de Rouen (Frankreich) von Loïc

Chalmel über die Erziehungsreformen von Johann-
Friedrich Oberlin (1740-1826) in Waldersbach (Ban de
la Roche) im elsässischen Steinthal. Oberlin ist für diese

Thematik ein besonders interessanter Gegenstand, da

er an der Schnittstelle der französisch- und
deutschsprachigen Kultur wirkt. Als protestantischer Pastor

orientiert er sich theologisch vor allem an der
deutschsprachigen Theologie, während er politisch für die

Eingliederung des Elsass in Frankreich eintritt, sich für
die Durchsetzung der französischen Sprache einsetzt

EIN' FEST FÜR PESTALOZZI
EIN FEST DER NATION

ODER:
DIE INSZENIERUNG

DES PÄDAGOGISCHEN

Daniel '.Vinte'

Loïc Chalmel:

NPBI Jg. 4(1998), H. 2



und vor allem in die französische Schuldiskussion nach

1789 hineinzuwirken versucht.
Die These von Chalmel (S. 2) ist denn auch vor allem

auf die französische institutionelle Problematik
ausgerichtet. Die "école maternelle", eine Vorschulstufe, die
im deutschsprachigen Raum kaum bekannt ist, steht
bis heute im Spannungsfeld zwischen der laizistischen

Tradition, öffentliche Institutionen auf weltliche, überprüf-

und revidierbare Inhalte zu beschränken und dem
ehemals kirchlichen Anspruch, sich der Seele der
Kinder zu bemächtigen. Chalmels Argumentation läuft
darauf hinaus, die Tradition dieser Institution gehe

konzeptionell nicht allein auf den pädagogischen
Laizismus, wie er sich in Frankreich nach 1870 durchsetzte,

zurück, sondern sei die genuine Erfindung
Oberlins aus dem Geist des Pietismus. Mit seinen
Strickstuben (poêle à tricoter) im Steinthal hätte er eine
institutionelle Form gefunden, in der die Kleinkinder
sowohl der Weltlichkeit (gesellschaftliche Arbeit und

Kenntnisse der Gegenstände) wie auch der religiösen

Spiritualität durch die Stricklehrerin vertraut würden (S.

189).

Diese genuine institutionelle Entwicklung Oberlins

wird auf die lange Tradition des Pietismus, insbesonders
die Richtung von Herrnhut und Nikiaus Ludwig von

Zinzendorf, zurückgeführt, und folgt auch in ihrer

Wirkung über Pestalozzi bis zur englischen, deutschen
und französischen Vorschulerziehung dieser Herrnhu-

ter Linie, in lückenloser Folge von Jan Hus bis zur
deutschen Fröbelianierin und Kindergartenpropagandistin
Marenholtz-Bülow, dem Sozialisten und Grosskooperativegründers

Robert Owen und der französischen

Begründerin der "école maternelle", Pauline Kergomard,
die die Institution und ihre Begründung in der Laizität

aufgehen liess, bis zur institutionell-politischen
Auseinandersetzung über die Vorschulerziehung im
ausgehenden 19. Jahrhundert. Die Kontinuität der theologischen

Konzeption bleibt dabei eine Konstante, die sich

- so Chalmel - in verschiedenen Ländern unterschiedlichen

durchsetzt.
Chalmel begründet die hervorgehobene Schlüsselstellung

Oberlins und der Herrnhuter dafür im Wesentlichen

mit der Korrespondenz, die der Steinthaler

Pastor ab 1804 mit der Leitung der Brüdergemeine
führte - die Strickstuben entstanden aber bereits 1771

nach dem Muster einer Strickerin in der Umgebung, die

die Kinder schon 1769 ins Gewerbe einführte (S.

138f.). Erst fast dreissig Jahre später, auf die Nachfrage
der Leitung der Brüdergemeine an den neugewonnenen

Pfarrer nach einem gerechten Leben -
Wiedergeburtserlebnis und Gemeindegründung, die Gemeinde

in der Gemeinde - will er in diesen Strickstuben die

"ecclesiola in ecclesia" gegründet haben, die er dann

aber ebenso in einer "société" - offensichtlich eine der

ins Kraut schiessenden ländlichen Lesegesellschaften -
ansiedelt, die er 1780 zu gründen versuchte (S. 115

und 116).
Chalmel nimmt diese Selbstrechtfertigung Oberlins

für die eigentliche Geschichte der Strickstuben, um

seine These einer linearen, bruchlosen Kontinuität des

Herrnhuter Pietismus von Jan Hus über Comenius,

Spener, Francke, Zinzendorf und Oberlin und dessen

Auswirkung in der Vorschulerziehungsinstitution im

19. Jahrhundert aufrechterhalten zu können.
Dies weist auch auf vier unübersehbare Schwächen

der Arbeit hin, die ihre Anlage und Argumentation
über weite Strecken fragwürdig machen.

An erster Stelle sei darauf hingewiesen, dass die
Geschichte der Institution der Vorschulerziehung
vollständig gleich oder mindestens parallel gesetzt wird
mit deren Begründung, wie sie Oberlin in der Zeit

entwickelt, in der er mit den Herrnhutern in Beziehung
steht. Chalmel weist aber auch darauf hin, dass Oberlin
in seinen Berichten an die Convention Nationale seine

Institution ganz in das Konzept der aufklärerischen

Schulneuordnung einfügt (S. 162). Dies trifft genau so

auch für die meisten seiner Äusserungen aus der ersten
Reformzeit der Schulen im Steinthal zu. Dies zeigt ohne

Zweifel, dass die Reform, die Oberlin durchführt, die

institutionelle Neuerung weder so genuin noch so
ausschliesslich pietistischer Imprimatur ist, wie Chalmel

annimmt. Sie reiht sich in verschiedene ähnliche
Schulreformversuche, die unter ganz verschiedenen diskursiven

Imprimaturen, in ganz anderer Beziehung mit dem

Pietismus und in andern Kontexten stehen, durchgeführt

wurden und ebenso die Kinder im "âge tendre",
das heute als Vorschulalter bezeichnet wird, erfassen.

Der entstehende Ökonomismus, die Kameralistik, der

Philanthropismus, der Josefinismus, die wie es im 18.

Jahrhundert naheliegend ist, alle den Anschluss an die

Theologie wahren, beschäftigten sich mit ähnlichen
Versuchen. Erst aus dem Blickwinkel eines etablierten

Schulsystems des 19. Jahrhunderts allerdings können
diese Konzepte und Versuche als Vorstufe der

Vorschulerziehung bezeichnet werden (Kindermann, Rochow,

Basedow).
Alle diese Experimente und Traditionen müssen im

Rahmen von langen historischen Entwicklungen gesehen

werden und können nicht absolute Novität
beanspruchen, wie Fischer in seinem Aufsatz 'Die Krise der

Arbeitsschulbewegung' von 1924 überzeugend zeigte.
Die Institution im Steinthal steht also nicht so
ausschliesslich in der Tradition, die Oberlin im Kontakt mit
den Herrnhutern entwickelte.

Dies weist auf einen zweiten Mangel von Chalmels

Darlegungen. Die deutsche und protestantische
Aufklärung ist keineswegs so scharf abgegrenzt von der

Theologie wie die Pariser "lumières". Was in der
deutschen Forschung heute Volksaufklärung genannt wird,
ist weitgehend theologisch begründet, übernimmt
auch pietistische Argumentationen, ohne dabei
allerdings pietistisch zu sein oder zu werden - wie es Oberlin

nachher wurde. Ein gutes Beispiel dafür ist Oberlins

Vorgänger und älterer Berater im Steinthal, Johann

Georg Stuber, der das Schulreformwerk einleitete, und
der nach Chalmel die pietistische institutionelle Kontinuität

beweisen soll, "un piétiste sincère" (S. 107), der
den Konzepten Speners folgt (S. 93). Doch scheint
diese Zugehörigkeit mehr als fraglich, Stuber warnt
seinen Nachfolger vor dem Kontakt mit der Brüdergemeine

(S. 110), und Oberlin selbst hält in seinen Briefen

an jene später explizit fest, dass er nicht zur pietisti-

NPBI Jg. 4(1998), H. 2 25



sehen Gemeinde gehörte - "er kannte die Wiedergeburt

nicht" (S. 80). Auch hier ist entscheidend,
zwischen der institutionellen Zugehörigkeit und der diskursiven

Ausstrahlung der pietistischen Theologie im

nicht-orthodoxen Milieu klar zu unterscheiden. Erst der

Neupietismus des 19. Jahrhundert, dem sich Oberlin
dann verschreibt, gerät in eine radikale Opposition zur
Aufklärung, wie sie Chalmel schon für das 18. Jahrhundert

annimmt. Apokalyptische Fundamentaldichotomi-

en, wie sie die Herrnhuter und die Erweckungsbewe-

gung des beginnenden 19. Jahrhunderts bevorzugten,
eignen sich wenig zur historischen Beschreibung der

Kontinuität einer Institution und von Konzepten.
Vielmehr lassen sie die historisch interessanten
Spannungsfelder einfach verschwinden und machen
Geschichte zum teleologischen Mechanismus.

Der dritte Mangel der Arbeit Chalmels erklärt diese

Schwäche. Die ältere Pietismusforschung war stark

durch die Gegnerschaft der universitären Theologie zu

ihrem Gegenstand geprägt, was dem historischen
Pietismus vor allem die als Kritik gedachte Charakterisierung

einbrachte, theologielos und nur auf praktische
Religionsausübung bedacht zu sein. Die sehr reichhaltige

und fruchtbare neuere Pietismusforschung hat
schon längst mit solchen Vorstellungen aufgeräumt
und zeigt, wie der historische Pietismus im 17. Jahrhundert

auch theologisch fruchtbar war, im 18. Jahrhundert

in seiner institutionellen und organisierten Form

zerbrach, aber gleichzeitig argumentativ diffundierte
und sich dann im 19. Jahrhundert in Frontstellung mit
der Orthodoxie gegen den Liberalismus neu strukturierte.

Oberlins Pädagogik auf diesem theologischen
Flintergrund zu verstehen und ihr in ihrem Wandel zu

folgen, wäre ausserordentlich erhellend für die
Geschichte der Pädagogikdoktrin. Doch Chalmel nimmt
von der Pietismusforschung überhaupt keine Kenntnis,
weder von der älteren noch von der neuesten, und

begnügt sich stattdessen mit einer schlichten, bruchlosen

Ahnenreihe von Jan Flus über Comenius und

Spener bis zu Zinzendorf und Oberlin. Weder der
süddeutsche Pietismus des 18. Jahrhunderts, der sehr

stark in das Elsass hinein wirkte, noch der Zellersche

Pietismus der Basler Christentumsgesellschaft und die

Erweckungsbewegung des beginnenden 19. Jahrhunderts

werden irgendwie erwähnt oder Forschungsergebnisse

dazu beigezogen.
Dieser mangelnde Anschluss an Forschungen in

andern Domänen bezieht sich allerdings nicht allein auf
das sicher schwierige Feld der Theologie- und
Kirchengeschichte. Wenn in der Absicht, direkte Kontinuitäten
herzustellen und statt argumentative Muster zu
untersuchen, jeder Pfarrer, der im Konflikt steht mit der in

einer hysterischen Abwehrbewegung stehenden
Amtskirche, einfach zum Pietisten und erst noch in der Tradition

der Brüdergemeine erklärt wird, so kann das als

pädagogikgeschichtliche Vereinfachung verstanden

werden. Wenn aber Pestalozzis Kontakt mit dem Pietismus

auf den Neffen des Flerrnhuter Zinzendorf, Karl

Johann Christian von Zinzendorf, zurückgeführt wird,

dann stellt sich doch die Frage nach der Basis der
Arbeit. Ein Blick in Peter Stadlers Pestalozzi-Biographie

von 1988 hätte Chalmel darüber aufgeklärt, dass die

Familie von Pestalozzis Frau die Brüdergemeinde in

Zürich einführte, ein Blick in ein anständiges
Konversationslexikon hätte Aufschluss darüber gegeben, dass

Karl Johann Christian von Zinzendorf, Finanzminister

von Kaiser Joseph II., katholischer Konfession war und

dementsprechend sicher nicht pietistische Konzepte
verbreitete. Die Kontinuitätsthese wäre besser gestützt
mit aufgearbeiteten theologie- und pädagogikgeschichtlichen

Daten, die allerdings auch Brüche und

Diskontinuitäten zeigen, als mit mehr als spekulativen
Ahnenreihen.

Abschliessend sei aber auf ein Problem verwiesen,
das sich, ausgehend von dieser Arbeit, regelrecht zu

diskutieren aufdrängt und wozu Chalmel mit seiner

Kontinuitätsthese sehr wertvolle Grundlagen liefert. Es

ist unzweifelbar richtig, dass Pestalozzis Pädagogik
wesentlich nach dem Muster der pietistischen Theologie

konzipiert ist. Wie Oberlin seine pädagogischen
Institutionen plötzlich mit der "ecclesiola" gleichsetzte,
so konnten die Pestalozzianer auch von Yverdon als

einer "kleinen Gemeinde" sprechen. Deswegen aber
Pestalozzi "une foi piétiste militante" zuzusprechen (S.

184), ist historisch und theologisch unzulässig. Denn

offensichtlich ist in der pietistischen Theologie die

Erlösung und Vollendung des Menschen nicht das

Werk einer Methode oder einer Institution, sondern
eines göttlichen Erlösers. Für keinen ernsthaften Pietisten

kommt Errettung aus Erziehung, sondern einzig

aus dem Opfer Christi. Offensichtlich gehört Pestalozzi

zu jenen vielen, die ganz im Gegensatz zum Pastor

Oberlin, mit der pietistischen Imprimatur nicht deren

Theologie übernahmen, sondern diese wenig beachteten

oder sie sogar ganz fallen liessen, wie jene, die

Chalmel zitiert, die das Konzept der Vorschulerziehung
gänzlich in den Laizismus überführten.

Indem aber die Pädagogikdoktrin im 19. Jahrhundert,

mit Pestalozzi und ohne Oberlin die pietistische

Imprimatur der Seelenerrettung und des Kampfes

gegen das Böse in der Welt übernommen hat, ohne
selbst deren Theologie weiterzuführen, steht sie vor
dem unlösbaren Problem, Erlösung und Absolutheit auf
gesellschaftliche Institutionen und eingeschränkte
Massnahmen zurückführen zu müssen, die alle Teil dieser

bösen Welt sein müssten.

Loïc Chalmel: La petite école

dans l'école. Origine piétiste-
morave de l'école maternelle

française. Exploration,
Pédagogie: FHistoire et Pensée.

Bern (Lang) 1996, 353 S.

NPBI Jg. 4(1998), H. 2


	Besprechungen

