Zeitschrift: Neue Pestalozzi Blatter : Zeitschrift fur padagogische Historiographie
Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 4 (1998)

Heft: 2

Buchbesprechung: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Stabilitat des Kanons -
padagogische Diskurse als
Bekenntnisse

as Ergebnis unserer Untersuchungen ist
sicher — wenigstens fur uns, die sie durchge-
 fuhrt haben — Uberraschend. Es wurde sicht-

= bar, wie in der historischen Herausbildung
der modernen Padagogik stabil ein Kult, ein Topos, an
dem Bekenntnisse abgelegt werden, in die Architektur
der Diskurse eingebaut wurde. Das ist die Funktion des
Kanons. Dies betrifft nicht nur die Ebene der 6ffentli-
chen Auseinandersetzung, sondern alle andern Ebenen
bis zur Wissenschaft, wie sie sich universitar zu etablie-
ren vermochte.

Dieses Datum zu verstehen, die Reichhaltigkeit des
neuerarbeiteten Materials zu nitzen, mit andern
padagogisch-historischen und -systematischen Daten
zu verknlpfen, ist eine Herausforderung fir die
padagogische Forschung'4, auch jenseits des Kanons
zu forschen. Dass damit der Kult verschwinden wird, ist
unwahrscheinlich. Ebensowenig ist zu erwarten, dass
damit padagogische Diskurse generell bekenntnisfrei
werden. Aber immerhin sollte es moglich werden, Wis-
senschaft jenseits von beiden zu betreiben, die Ge-
schichte der neueren Pddagogik nicht weiterhin dem
Kanon zu subordinieren, sondern sie distanziert zu un-
tersuchen und zu koordinieren, und damit die An-
schlussfahigkeit der Padagogik an andere moderne
Wissenschaften zu erhdhen. Das “public savant” kénn-
te auch in diesem Bereich der Padagogik-Geschichte —
wie in der Geschichte der Antiken Padagogik von
Marrou, die eingangs zitiert wurde — Interesse an einer
Darstellung haben, die neue Forschungsdaten verarbei-
tet.

1 Marrou, Henri-Irénée: Histoire de [I'Education dans
I'Antiquité. Paris 1948, S. 15.

2 Raumer, Karl von: Geschichte der Padagogik. Bd. 1. 2. Aufla-
ge, Stuttgart 1846, S. 62.

3 ebd. S. 364-478.

4 ebd.S. 475.

5 Eisler, Rudolf: Worterbuch der philosophischen Begriffe. 2.
Band, Berlin 3. Auflage 1910, S. 969.

6 Leibniz, Gottfried Wilhelm: Hauptschriften zur Grundlegung
der Philosophie. Bd. Il, Hamburg 3. Aufl. 1966, S. 130.

7 Crombrugge, Hans Van: Wie lasst sich Wirkungsgeschichte
so gut wie maglich erzéhlen? Abendstunde eines Aussensei-
ters. In: Neue Pestalozzi-Blatter, 4. Jg., H 1, 1998, S. 22.

8 Ebda.S. 19.

9 Jacques Le Goff weist in seiner Biographie Ludwig des Heili-
gen auf dieses zentrale Problem wissenschaftlich historischer
Biographik hin, und erklart, warum bis anhin in seiner
Forschung die Gattung der Biographie ohne abwertende
Attitiide eher der Literatur Uberlassen wurde (Le Goff,
Jacques: Saint Louis. Paris 1996, S. 14-15).

10 Aschheim, Steven E.: Nietzsche und die Deutschen. Karriere
eines Kults. Stuttgart 1996.

11 Van Crombrugge, op. cit. S. 19.

12 Ich benutze hier die Terminologie, die Le Goff (op. cit.) fir
die Auseinandersetzung Uber die historiographische Gat-
tung der Biographie benutzt.

13 ebda. S. 16.

14 Ich bringe die Durchsetzung des Pestalozzi-Kultes in der
schweizerischen Padagogik im ausgehenden 19. Jahrhun-
dert unter anderem mit der Umorientierung des Liberalismus
auf integristischere Gesellschafts- und Staatskonzeptionen
in Zusammenhang. Schule und Offentlichkeit sollen der
Auseinandersetzung entzogen und fur die Sakralisierung
der nationalen Einheitlichkeit genttzt werden. Wenn Van
Crombrugge solche Interpretationen als Abgleiten der histo-
rischen Forschung in Weltanschauung empfindet (S. 16), so
stort mich das nicht, interessant ware dann allerdings, einen
alternativen Interpretationsansatz von ihm kennenzulernen.
Dass die Offentlichkeit der Schule bis heute in der Schweiz
ein virulentes Thema geblieben und unterdessen auch in
andern Landern geworden ist, das wenig Sakralitat vertragt,
ist ebenso ein historisches Datum. Wenn ich dieser Entwick-
lung erfreut gegentiber stehe und denke, dass padagogi-
sche Wissenschaft ihr nicht fern bleiben soll, so mag das
tatsdchlich meine weltanschauliche Stellung markieren.

Bettina Volz-Tobler:

Rebellion im Namen der Tugend. ‘Der
Erinnerer’ - eine Moralische Wochen-
schrift 1765-1767

M Simone Zurbuchen

. bwohl der ‘Erinnerer’ — das Organ der kriti-
% schen Ziircher Jugend, an dem neben den
| Herausgebern J.C. Lavater und J.H. Fssli

5 auch Pestalozzi beteiligt war — nur in drei
Jahrgangen erscheinen konnte, bevor er von der Obrig-
keit verboten wurde, scheint er eine Art Schltsseldoku-
ment zum Verstandnis des Zlrcher Patriotismus im 18.

NPBI Jg. 4 (1998), H. 2

Jahrhundert darzustellen. Diesen Eindruck vermittelt
die vorliegende Studie, in der Bettina Volz-Tobler die
verschiedenen Beitrage der Moralischen Wochenschrift
nicht nur vorstellt, sondern auch die Diskussionszusam-
menhange, in denen sie stehen, griindlich und sorgfal-
tig ausleuchtet. Nach einem Einleitungskapitel, in dem
sie Fragen der Herausgeber- und Verfasserschaft klart
und das Verhaltnis der Zeitschrift zu den patriotischen
Gesellschaften bestimmt, mit denen sie 6fter in Verbin-
dung gebracht wurde, geht sie in funf Kapiteln den
verschiedenen literarischen, politischen und padagogi-
schen Aspekten des zlrcherischen Tugenddiskurses
nach.

Aus der Fille von Zusammenhangen, die sie rekon-
struiert und kommentiert, seien hier beispielhalber

21




22

zwei genannt. Ausgehend von einem Beitrag ‘Uber die
naturliche Zartlichkeit des Herzens’, den der ‘Erinnerer’
aus einer deutschen Zeitschrift Gbernahm, weist sie
nach, welche Rolle die Rezeption der schottischen
“moral sense”-Theorie in der Konzeption von Zartlich-
keit und Mitleid spielte, die zur Grundlage des von
Lavater vertretenen philanthropischen Patriotismus
wurden. Der erwahnte Beitrag stammt von Johann
Joachim Spalding, der Shaftesburys ‘The Moralists’ und
‘An Inquiry concerning Virtue or Merit" ins Deutsche
Ubersetzte und deshalb als “Wegbereiter der schotti-
schen Tugendlehre auf dem Kontinent” (S. 104) qilt.
Anhand von Spaldings ‘Betrachtung Uber die Bestim-
mung des Menschen’ und Moses Mendelssohns ‘Briefe
Uber die Empfindungen’ weist die Autorin nach, wie
die “moralische Empfindung” in die Systematik der
Leibniz-Wolffschen Psychologie integriert und als eine
Art Mittelglied zwischen dem vernlnftigen und dem
leiblichen Menschen etabliert wurde. Auf dieser
Grundlage konstituierte sich das Tugendideal der
philanthropischen Erziehung, das auch im ‘Erinnerer’
propagiert wird: die Zéglinge sollen weder zu kalten
Verniinftlern noch zu kraftlosen Schwarmern, sondern
zu einem “gefthlvollen Charakter” herangebildet
werden. Die Orientierung an der englischen Literatur
spielte aber auch im Hinblick auf den historisch-politi-
schen Patriotismus, den der Rousseau-Anhdnger Fussli
im ‘Erinnerer’ vertrat, eine entscheidende Rolle. Ange-
regt durch die in franzésischer Ubersetzung vorliegen-
den ‘Discours historiques, critiques et politiques sur
Tacite’ von Thomas Gordon verfasste FUssli ‘Zwey
Proben einer Ubersetzung des Tacitus’, die in Ausziigen
zusammen mit einer Rede Uber ‘Die Pflichten der
Burger' im 3. Jahrgang der Zeitschrift abgedruckt
wurden. Dem Vorbild Gordons folgend, propagierte
Flssli Tacitus als grossen Anklager der Tyrannei und
Verteidiger der Republik. Mit ihm warf er der Zurcher
Obrigkeit den Verrat an der ehrwiirdigen republikani-
schen Tradition vor.

Die radikale Stossrichtung, die im 3. Teil des ‘Erinne-
rers’ eingeschlagen wurde, war — so lautet die These,
welche die Autorin im Schlusskapitel vertritt — der
Grund dafur, dass die Zeitschrift verboten wurde, als sie
fur das eben heimlich in Umlauf gebrachte ‘Bauernge-
sprach’ Partei ergriff. Die Schlussfolgerung des sokra-
tisch argumentierenden Bauern, dass er sich nicht an
der von Zurich geplanten militarischen Intervention in
Genf beteiligen werde, weil Waffengewalt dem Sinn
einer “Mediation” zwischen den Parteien widerspre-
che, wurde von der Obrigkeit nicht mehr toleriert.

Obwohl Volz-Tobler die verschiedenen Aspekte des
Patriotismus im einzelnen sorgfaltig beschreibt, gelingt
es ihr nicht ganz, diese abschliessend auf einen begriff-
lichen Nenner zu bringen. So wird zwar deutlich, dass
im ‘Erinnerer’ sowohl der philanthropische Patriotismus
der Helvetischen Gesellschaft als auch der historisch-
politische Patriotismus Bodmers prasent waren. Aber
die schwankende Terminologie, die sie zu deren Be-
schreibung verwendet, und ihre Unschlussigkeit, zwi-
schen zwei oder drei Arten des Patriotismus zu unter-
scheiden (vgl. z.B. S. 46-48 und S. 236-38), deuten auf

eine gewisse Unsicherheit in der politischen Verortung
des ‘Erinnerers’ hin. Eine vertiefte Auseinandersetzung
mit Rolf Grabers These, wonach der philanthropische
Patriotismus als “Ideologie des aufgekldrten Patriziats”
fungierte, den die Jungendbewegung mit ihrem
radikalisierten Tugendbegriff kritisch unterlief, hatte
hier Klarung schaffen kénnen.

Bettina Volz-Tobler: Rebellion
im Namen der Tugend. ‘Der
Erinnerer’ — eine Moralische
Wochenschrift 1765-1767.
Zurich: Chronos 1997.

Almut Veidt:

Ganzheitlichkeit - eine padagogische
Fiktion? Zur Polaritat von Element und
Ganzheit bei Johann Heinrich Pestalozzi

M Petra Korte

st “Ganzheitlichkeit eine padagogische Diktion”
oder nicht? Wer in Almut Veidts Studie eine
Antwort auf diese Frage sucht, wird enttduscht.
Auch ber das im Untertitel der Studie benannte
Verhéltnis von “Element und Ganzheit” im Werk Pesta-
lozzis ist nicht viel zu erfahren.

Die Einleitung (S. 1-8), die den Problemaufriss der
Studie darstellt, ist begrifflich undeutlich und metho-
disch unscharf, verweist auf die unterschiedlichsten
Ebenen und Problemstellungen und grenzt den Unter-
suchungsgegenstand der Studie nicht deutlich ein.
Zwar wird Ganzheitlichkeit als ein Hauptthema von
Theoriebildung angegeben, aber die Arbeit kommt auf
die in der Einleitung aufgeworfene Problemstellung
nicht mehr zuriick. Eine Verbindung zwischen den
skizzierten ausserpadagogischen Theorien (System und
Quantentheorie u.a.m.) und padagogischer Theoriebil-
dung wird genauso wenig hergestellt wie zwischen der
zeitgenossischen padagogischen Diskussion um “Ganz-
heitlichkeit” und der “Ganzheit bei Johann Heinrich
Pestalozzi".

lhr Thema formuliert Almut Veidt als den Versuch,
“Ganzheitlichkeit in der Pddagogik anhand von Texten
Johann Heinrich Pestalozzis (1746-1827) und der darin
beschriebenen Anthropologie und Padagogik zu rekon-
struieren” (S. 4). Diesem Anspruch kommt Veidt inso-
fern nach, als sie in den Uberzeugendsten Passagen der
Arbeit Pestalozzis Anthropologie und Bildungstheorie
sehr eigenstandig darstellt.

Die Autorin orientiert sich, wie sie erlautert, “an he-
rmeneutischen Verfahren” und an der “dokumentari-
schen Methode”. Allerdings weist sie diesen dokumen-

NPBI Jg. 4 (1998), H. 2



tarischen Ansatz nicht klar aus. So entsteht der Ein-
druck, dass darunter ein Konglomerat aus biographi-
schen, historischen, soziologischen, philosophischen,
politischen und philologischen Argumentationselemen-
ten zu verstehen ist.

Im Kapitel ‘Ganzheitlichkeit in der Bildungstheorie
Pestalozzis’ (S. 9-41) thematisiert Veidt Schriftsteller-
tum und Schreiben Pestalozzis sowie das Verhéltnis von
Leben und Werk. Uber die “Ganzheitlichkeit in der Bil-
dungstheorie Pestalozzis” erfahrt man allerdings nichts,
und auch der Begriff “Bildungstheorie” wird nicht
naher erlautert.

Vom Kapitel “Die Frage nach dem Menschen” (S.
42-147) an gibt es anthropologisch und bildungstheo-
retisch feinsinnige Interpretationen der ‘Nachforschun-
gen’ und anderer Schriften. Die Verfasserin gelangt
dabei zu einem originellen Interpretationsansatz, vor
allem dort, wo sie das Konzept der Sittlichkeit in den
‘Nachforschungen’ mit der Mutter-Kind-Beziehung,
wie sie Pestalozzi in 'Uber Sinn und Sprache des Ge-
hors’ entfaltet. Sie hat dabei zu Recht die sprachliche
Dimension des Problems der Sittlichkeit als wichtigen
Interpretationsaspekt hervorgehoben. Dieser Abschnitt
ist das eigentliche Kernstiick der Studie.

Im sehr ausfuhrlichen Kapitel 'Das Prinzip des
Elementaren und die padagogische Ganzheit' (S. 148-
304) sind die Analysen Veidts zur Methode recht
scharfsinnig. Uberfliissig hingegen erscheinen die bio-
graphischen Ausfiihrungen, da der biographische An-
satz langst bekannte Fakten zur Lebensgeschichte mit
Theoriebildung verquickt. Hier zeigen sich noch einmal
deutlich die methodologischen Schwachen der Arbeit.

Die Studie kann jedoch Pestalozzi-Lesern, die sich
informieren wollen, um ein bestimmtes Problem-
Niveau seines Denkens zu erfassen, durchaus empfoh-
len werden. Die (iberzeugenden Teile der Arbeit liegen
in den Passagen zu den Themen Sprache und Sprach-
entwicklung, Schriftlichkeit und Mundlichkeit, Mutter-
Kind-Beziehung, Sittlichkeit, zum Bildungsverhaltnis
und zur Liebe als dem Kern Pestalozzischer Bildungs-
theorie.

Wie bereits erwéhnt, bleibt das Thema Ganzheitlich-
keit, der im Titel formulierte Gegenstand der Studie, bis
zuletzt unklar. Der Begriff selbst wird an keiner Stelle
definiert, sondern vorausgesetzt. Haufig erscheint er
synonym zu “Ganzheit”. Es gibt keinen begriffs- oder
philosophiegeschichtlichen Exkurs, auch keine Abgren-
zung zu Begriffen wie z.B. dem “Allgemeinen”. Die
wenigen Beschreibungsversuche bleiben undeutlich
und fiihren zu tautologischen Schliissen, etwa wenn
behauptet wird: “Ganzheit ist ... fur Pestalozzi ... der
Sprung von der Polaritdt hin zur Ganzheit.” (5. 127)
Auch das folgende Beispiel umspielt die Leitkategorie
der Arbeit in tautologischem Sinn: “Ganzheit ist bei
Pestalozzi keine periphadre Grosse, sondern immer die
zentrale Ganzheit, der Mensch, der erzogen wird, der
erzieht oder die Ganzheit, die lernt, gebildet wird
u.s.w. Insofern kann der Terminus gleichzeitig Mittel
und Ziel der verschiedenen Tatigkeiten bezeichnen; er
ist so strukturiert, dass sich durch ihn eine Pluralitat
beliebig in eine Singularitat verwandeln lasst. Pestaloz-

NPBI Jg. 4 (1998), H. 2

zi versucht, durch diese Art des Ganzheitsverstandnis-
ses ein Ganzes zu einem Uber die Einzelteile erfassba-
ren Ganzen (z.B. die Elementarmethode) zu machen.”
(S. 308) Unergiebig erscheint, da es sich um den einzi-
gen Erlduterungsversuch dieser Art in der Arbeit
handelt, die Erklarung von "“Ganzheitlichkeit” als einer
“Form von Polaritat”: “Ganzheitlichkeit bei Pestalozzi
erscheint ... als eine besondere Form von Polaritat von
Sinnlichkeit und Sittlichkeit, Anschauung und Element
und als Liebe zum Kind als ein spezielles padagogisches
Verhaltnis.” (S. 306)

Es verwundert vor diesem Hintergrund nicht, dass
auch das Restmee (S. 305-311) eher neue Fragen
aufwirft als die Ausgangsproblematik schlissig zusam-
menfasst. Der Schlussteil gerat beinahe zu einer neuen
Einleitung. Veidt kompiliert auf wenigen Seiten altbe-
kannte Fakten: Uber Wohnstubenerziehung, die Diffe-
renz von Erziehung und Bildung, die sie nirgendwo
wirklich klar beschrieben hat, Gber die Widerspriich-
lichkeit des Pestalozzischen Werkes, Uber den histori-
schen Kontext usw.

Es sei erlaubt, weitere Starken und Schwachen der
Arbeit kurz zu benennen. Stilistische Schwachen fallen
besonders auf, vor allem wenn Bezlige durch den infla-
torischen Gebrauch des Pronomens “dieses” unklar
bleiben und so manche Gedankenspriinge kaschiert
werden. Es gibt ferner viele Grammatik- und Druckfeh-
ler; das Buch wurde offenbar vor der Drucklegung vél-
lig unzureichend redigiert. Exkurse sind nicht als Exkur-
se gekennzeichnet. Soziologische, historische, philoso-
phische Argumentationen wechseln standig. Die Auto-
rin — um die Starken der Arbeit zu benennen — erweist
sich, wie die Auseinandersetzung mit der Sekundarlite-
ratur zeigt, als sehr belesen und informiert. Auch die
nicht-padagogische Sekundarliteratur ist gut einbezo-
gen (z.B. Kittler und Starobinski). Eine besondere Starke
der Arbeit ist ausserdem die fundierte Primadrkenntnis
bei Pestalozzi und die Auswahl aussagekraftiger Text-
stellen und Zusammenhange und originelle Blicke und
Ansatze im Detail.

Almut Veidt: Ganzheitlichkeit
- eine padagogische Fiktion?
Zur Polaritdt von Element
und Ganzheit bei Johann
Heinrich Pestalozzi. Wupper-
tal 1997. 330 Seiten. Disser-
tation FU Berlin.

Almut Veidt

Ganzheitlichkeit -
eine piidagogische Fiktion?

Deiming Wasacocnatiche Kenogzotien 16
kAt

23



24

Daniel Winter:

Ein Fest fiir Pestalozzi, ein Fest der
Nation oder: die Inszenierung des
Padagogischen: Schweizer Pestalozzi-
feiern zwischen Zivilreligion, National-
padagogik und Identitatsstiftung

M Felix BUrchler

nter geht in seinem Buch der Frage
nach, was die Nachwelt aus Pestalozzi
gemacht hat. Er untersucht anhand der
drei Jubilden von 1896, 1927 und
1946, wie das Pestalozzibild ausgesehen hat und wa-
rum es in dieser Art gepflegt wurde. Daraus leitet er
eine Vielzahl von Folgefragen ab, die um die These der
zivilreligiésen Nutzung der Figur Pestalozzis kreisen.

Diese These findet sich bereits bei Osterwalder
1996! und in verschiedenen Artikeln von Winter, die er
seit 1995 publizierte.? Von diesem Standpunkt her
gesehen bietet das Buch nicht viel Neues: “Der Gefei-
erte (...) die Legende und die Heldenfigur (...) und der
Anlass (...) das Jubilaum (...) wurden Bestandteil einer
nationalen Zivilreligion®3, so Winter 1996.

Daflr, dass der Begriff der Zivilreligion fur die Arbeit
Winters von zentraler Bedeutung ist, wurde die Begriffs-
diskussion sehr kurz gehalten: In der Einleitung des
Buches werden neben einem kurzen Bezug auf den
Ursprung des Begriffes bei Rousseau funf zeitgendssi-
sche Definitionsversuche vorgestellt, die von Winter
aber kaum diskutiert werden. Es bleibt unklar, ob der
Begriff, wie Ubrigens auch andere, nach dem aktuellen
Verstdndnis oder wie in der Zeit der Jubilden verwendet
wird. Der Begriff ist wage und mehrdeutig und wird
auch am Schluss des Buches nicht prazisiert.

In diesem Zusammenhang steht auch ein weiteres
Problem: Die Struktur des Buches setzt in jedem
Jubildumsjahr die Kritiker den Organisatoren gegend-
ber. Dies zeichnet ein differenziertes rezeptionsge-
schichtliches Bild und lasst die Intentionen, die hinter
den drei Anlassen standen, klar hervortreten. Leider
diskutiert Winter die Kluft, die er zwischen den Promo-
toren und den Kritikern ausmacht, nicht in Bezug auf
die Zivilreligion, was doch aufgrund der These auf der
Hand liegen wirde. Er stellt die Kritik an den Organisa-
toren und dem Anlass wohl aufwendig dar, wertet sie
dann aber lediglich als marginal ab, was einer differen-
zierten Auseinandersetzung, wie sie eigentlich erwartet
wird, hinderlich ist. Die Synthese des Buches themati-
siert denn auch, ein weiterer Beleg fur die hier vorge-
brachte Kritik, kaum die Zivilreligion, sondern die Frage
von Kontinuitdt und Wandel der Pestalozzi-Festkultur.

Auch diese Thematik der Pestalozzifeiern von 1896,
1927 und 1946 findet sich bereits mehrfach in Artikeln,
die Winter in den letzten Jahren veréffentlicht hat.
Trotzdem ist das Buch von Bedeutung, weil es detailliert
aufzeigt, wie die Jubilden organisiert wurden, wie sie
verliefen und wer mit welchen Intentionen dahinter
stand.

Weitere Verdienste der Arbeit liegen in der Aufarbei-
tung des umfangreichen Quellenmaterials, das im
wissenschaftlichen Apparat Ubersichtlich aufgefihrt
ist, und in der Bertcksichtigung der neuen historischen
Forschung. Hier liegen eindeutig die Stérken des
Buches, das eine ausgezeichnete Antwort auf die histo-
rische Hauptfragestellung gibt, jedoch in der systemati-
schen Bearbeitung nicht ganz zu tberzeugen vermag.

1 Osterwalder, F.: Pestalozzi — ein padagogischer Kult. Pesta-
lozzis Wirkungsgeschichte in der Herausbildung der moder-
nen Padagogik. Weinheim: Belz 1996, S. 418.

2 vgl. z.B. Winter, D.: Ein Fest fur Pestalozzi — Ein Fest der
Nation. Anmerkungen zu den Schweizer Pestalozzi-Feiern
1896 und 1927. In: Qelkers, J./Osterwalder, F. (Hrsg.): Pesta-
lozzi — Umfeld und Rezeption. Studien zur Historisierung
einer Legende. Weinheim: Belz 1995, S. 272-292.

3 Winter, D.: 12. Januar 1996: Jubildums-Gedanken aus histo-
rischer Sicht. In: Neue Pestalozzi-Blatter 1/96, S. 8-11.

Winter, Daniel: Ein Fest fr

EINFEST FORPESTALOZZI

EIN FESTDER NATION Pestalozzi, ein Fest der

DIEINSZENIERUNG
DES PADAGOGISCHEN

Nation oder: die Inszenierung
des Padagogischen: Schwei-
zer Pestalozzifeiern zwischen
Zivilreligion, Nationalpadago-
gik und Identitatsstiftung.
Bern: Lang 1998.

Loic Chalmel:
La petite école dans I'école. Origine piétis-
te-morave de I'école maternelle francaise

M Fritz Osterwalder

ie Bedeutung der Theologie fur die Heraus-
bildung der modernen padagogischen Dis-
kurse eingeschlossen der padagogischen
Systematik wird in der deutschsprachigen
Forschung seit einiger Zeit immer mehr hervorgeho-
ben. Die Padagogik, wie sie sich im 19. Jahrhundert zu
etablieren vermochte, schliesst weitgehend gerade
nicht an die aufklarerische, empiristische, Uberprifbar
offene Argumentation an, sondern geht vom autorita-
tiven Bekenntnis zum Guten, das sich jeglicher Argu-
mentation entzieht, aus.

Diese Problematik steht im Zentrum der Dissertation
an der Université de Rouen (Frankreich) von Loic
Chalmel Uber die Erziehungsreformen von Johann-
Friedrich Oberlin (1740-1826) in Waldersbach (Ban de
la Roche) im elsassischen Steinthal. Oberlin ist fir diese
Thematik ein besonders interessanter Gegenstand, da
er an der Schnittstelle der franzésisch- und deutsch-
sprachigen Kultur wirkt. Als protestantischer Pastor
orientiert er sich theologisch vor allem an der deutsch-
sprachigen Theologie, wahrend er politisch fur die
Eingliederung des Elsass in Frankreich eintritt, sich fur
die Durchsetzung der franzésischen Sprache einsetzt

NPBI Jg. 4 (1998), H. 2



und vor allem in die franzésische Schuldiskussion nach
1789 hineinzuwirken versucht.

Die These von Chalmel (S. 2) ist denn auch vor allem
auf die franzésische institutionelle Problematik ausge-
richtet. Die “école maternelle”, eine Vorschulstufe, die
im deutschsprachigen Raum kaum bekannt ist, steht
bis heute im Spannungsfeld zwischen der laizistischen
Tradition, 6ffentliche Institutionen auf weltliche, tber-
pruf- und revidierbare Inhalte zu beschranken und dem
ehemals kirchlichen Anspruch, sich der Seele der
Kinder zu bemachtigen. Chalmels Argumentation l&uft
darauf hinaus, die Tradition dieser Institution gehe
konzeptionell nicht allein auf den péadagogischen
Laizismus, wie er sich in Frankreich nach 1870 durch-
setzte, zurlick, sondern sei die genuine Erfindung
Oberlins aus dem Geist des Pietismus. Mit seinen Strick-
stuben (poéle a tricoter) im Steinthal hatte er eine insti-
tutionelle Form gefunden, in der die Kleinkinder
sowohl der Weltlichkeit (gesellschaftliche Arbeit und
Kenntnisse der Gegenstande) wie auch der religiésen
Spiritualitat durch die Stricklehrerin vertraut wirden (S.
189).

Diese genuine institutionelle Entwicklung Oberlins
wird auf die lange Tradition des Pietismus, insbesonders
die Richtung von Herrnhut und Niklaus Ludwig von
Zinzendorf, zurlckgefuhrt, und folgt auch in ihrer
Wirkung tber Pestalozzi bis zur englischen, deutschen
und franzosischen Vorschulerziehung dieser Herrnhu-
ter Linie, in lickenloser Folge von Jan Hus bis zur deut-
schen Frobelianierin und Kindergartenpropagandistin
Marenholtz-Bilow, dem Sozialisten und Grosskoopera-
tivegrtinders Robert Owen und der franzésischen Be-
grinderin der “école maternelle”, Pauline Kergomard,
die die Institution und ihre Begriindung in der Laizitat
aufgehen liess, bis zur institutionell-politischen Ausei-
nandersetzung Uber die Vorschulerziehung im ausge-
henden 19. Jahrhundert. Die Kontinuitat der theologi-
schen Konzeption bleibt dabei eine Konstante, die sich
- so Chalmel - in verschiedenen Landern unterschied-
lichen durchsetzt.

Chalmel begriindet die hervorgehobene Schliissel-
stellung Oberlins und der Herrnhuter dafir im Wesent-
lichen mit der Korrespondenz, die der Steinthaler
Pastor ab 1804 mit der Leitung der Bridergemeine
flhrte — die Strickstuben entstanden aber bereits 1771
nach dem Muster einer Strickerin in der Umgebung, die
die Kinder schon 1769 ins Gewerbe einfiihrte (S.
138f.). Erst fast dreissig Jahre spater, auf die Nachfrage
der Leitung der Briidergemeine an den neugewonne-
nen Pfarrer nach einem gerechten Leben — Wiederge-
burtserlebnis und Gemeindegriindung, die Gemeinde
in der Gemeinde — will er in diesen Strickstuben die
"ecclesiola in ecclesia” gegriindet haben, die er dann
aber ebenso in einer “société” — offensichtlich eine der
ins Kraut schiessenden landlichen Lesegesellschaften —
ansiedelt, die er 1780 zu griinden versuchte (S. 115
und 116).

Chalmel nimmt diese Selbstrechtfertigung Oberlins
fur die eigentliche Geschichte der Strickstuben, um
seine These einer linearen, bruchlosen Kontinuitat des
Herrnhuter Pietismus von Jan Hus Uber Comenius,

NPBI Jg. 4 (1998), H. 2

Spener, Francke, Zinzendorf und Oberlin und dessen
Auswirkung in der Vorschulerziehungsinstitution im
19. Jahrhundert aufrechterhalten zu kénnen.

Dies weist auch auf vier untibersehbare Schwéchen
der Arbeit hin, die ihre Anlage und Argumentation
Uber weite Strecken fragwirdig machen.

An erster Stelle sei darauf hingewiesen, dass die Ge-
schichte der Institution der Vorschulerziehung voll-
standig gleich oder mindestens parallel gesetzt wird
mit deren Begriindung, wie sie Oberlin in der Zeit
entwickelt, in der er mit den Herrnhutern in Beziehung
steht. Chalmel weist aber auch darauf hin, dass Oberlin
in seinen Berichten an die Convention Nationale seine
Institution ganz in das Konzept der aufklarerischen
Schulneuordnung einflgt (S. 162). Dies trifft genau so
auch fir die meisten seiner Ausserungen aus der ersten
Reformzeit der Schulen im Steinthal zu. Dies zeigt ohne
Zweifel, dass die Reform, die Oberlin durchfihrt, die
institutionelle Neuerung weder so genuin noch so aus-
schliesslich pietistischer Imprimatur ist, wie Chalmel
annimmt. Sie reiht sich in verschiedene dhnliche Schul-
reformversuche, die unter ganz verschiedenen diskursi-
ven Imprimaturen, in ganz anderer Beziehung mit dem
Pietismus und in andern Kontexten stehen, durchge-
fahrt wurden und ebenso die Kinder im “age tendre”,
das heute als Vorschulalter bezeichnet wird, erfassen.
Der entstehende Okonomismus, die Kameralistik, der
Philanthropismus, der Josefinismus, die wie es im 18.
Jahrhundert naheliegend ist, alle den Anschluss an die
Theologie wahren, beschaftigten sich mit ahnlichen
Versuchen. Erst aus dem Blickwinkel eines etablierten
Schulsystems des 19. Jahrhunderts allerdings kénnen
diese Konzepte und Versuche als Vorstufe der Vorschul-
erziehung bezeichnet werden (Kindermann, Rochow,
Basedow).

Alle diese Experimente und Traditionen missen im
Rahmen von langen historischen Entwicklungen gese-
hen werden und kénnen nicht absolute Novitdt bean-
spruchen, wie Fischer in seinem Aufsatz ‘Die Krise der
Arbeitsschulbewegung’ von 1924 Uberzeugend zeigte.
Die Institution im Steinthal steht also nicht so aus-
schliesslich in der Tradition, die Oberlin im Kontakt mit
den Herrnhutern entwickelte.

Dies weist auf einen zweiten Mangel von Chalmels
Darlegungen. Die deutsche und protestantische Auf-
kldrung ist keineswegs so scharf abgegrenzt von der
Theologie wie die Pariser “lumiéres”. Was in der deut-
schen Forschung heute Volksaufklarung genannt wird,
ist weitgehend theologisch begriindet, Ubernimmt
auch pietistische Argumentationen, ohne dabei aller-
dings pietistisch zu sein oder zu werden — wie es Ober-
lin nachher wurde. Ein gutes Beispiel dafir ist Oberlins
Vorganger und élterer Berater im Steinthal, Johann
Georg Stuber, der das Schulreformwerk einleitete, und
der nach Chalmel die pietistische institutionelle Konti-
nuitdt beweisen soll, “un piétiste sincére” (S. 107), der
den Konzepten Speners folgt (S. 93). Doch scheint
diese Zugehorigkeit mehr als fraglich, Stuber warnt
seinen Nachfolger vor dem Kontakt mit der Briderge-
meine (S. 110), und Oberlin selbst hélt in seinen Briefen
an jene spater explizit fest, dass er nicht zur pietisti-

25



26

schen Gemeinde gehorte — “er kannte die Wiederge-
burt nicht” (S. 80). Auch hier ist entscheidend, zwi-
schen der institutionellen Zugehérigkeit und der diskur-
siven Ausstrahlung der pietistischen Theologie im
nicht-orthodoxen Milieu klar zu unterscheiden. Erst der
Neupietismus des 19. Jahrhundert, dem sich Oberlin
dann verschreibt, gerat in eine radikale Opposition zur
Aufklérung, wie sie Chalmel schon fir das 18. Jahrhun-
dert annimmt. Apokalyptische Fundamentaldichotomi-
en, wie sie die Herrnhuter und die Erweckungsbewe-
gung des beginnenden 19. Jahrhunderts bevorzugten,
eignen sich wenig zur historischen Beschreibung der
Kontinuitdt einer Institution und von Konzepten.
Vielmehr lassen sie die historisch interessanten Span-
nungsfelder einfach verschwinden und machen Ge-
schichte zum teleologischen Mechanismus.

Der dritte Mangel der Arbeit Chalmels erklart diese
Schwéche. Die altere Pietismusforschung war stark
durch die Gegnerschaft der universitdren Theologie zu
ihnrem Gegenstand gepragt, was dem historischen
Pietismus vor allem die als Kritik gedachte Charakteri-
sierung einbrachte, theologielos und nur auf praktische
Religionsaustbung bedacht zu sein. Die sehr reichhalti-
ge und fruchtbare neuere Pietismusforschung hat
schon langst mit solchen Vorstellungen aufgerdumt
und zeigt, wie der historische Pietismus im 17. Jahrhun-
dert auch theologisch fruchtbar war, im 18. Jahrhun-
dert in seiner institutionellen und organisierten Form
zerbrach, aber gleichzeitig argumentativ diffundierte
und sich dann im 19. Jahrhundert in Frontstellung mit
der Orthodoxie gegen den Liberalismus neu strukturier-
te. Oberlins Padagogik auf diesem theologischen
Hintergrund zu verstehen und ihr in ihrem Wandel zu
folgen, ware ausserordentlich erhellend fur die Ge-
schichte der Padagogikdoktrin. Doch Chalmel nimmt
von der Pietismusforschung Uberhaupt keine Kenntnis,
weder von der alteren noch von der neuesten, und
begnigt sich stattdessen mit einer schlichten, bruchlo-
sen Ahnenreihe von Jan Hus Uber Comenius und
Spener bis zu Zinzendorf und Oberlin. Weder der
stiddeutsche Pietismus des 18. Jahrhunderts, der sehr
stark in das Elsass hinein wirkte, noch der Zellersche
Pietismus der Basler Christentumsgesellschaft und die
Erweckungsbewegung des beginnenden 19. Jahrhun-
derts werden irgendwie erwahnt oder Forschungser-
gebnisse dazu beigezogen.

Dieser mangelnde Anschluss an Forschungen in
andern Doménen bezieht sich allerdings nicht allein auf
das sicher schwierige Feld der Theologie- und Kirchen-
geschichte. Wenn in der Absicht, direkte Kontinuitaten
herzustellen und statt argumentative Muster zu unter-
suchen, jeder Pfarrer, der im Konflikt steht mit der in
einer hysterischen Abwehrbewegung stehenden Amts-
kirche, einfach zum Pietisten und erst noch in der Tradi-
tion der Brldergemeine erklart wird, so kann das als
padagogikgeschichtliche Vereinfachung verstanden
werden. Wenn aber Pestalozzis Kontakt mit dem Pietis-
mus auf den Neffen des Herrnhuter Zinzendorf, Karl
Johann Christian von Zinzendorf, zurtickgeftihrt wird,

dann stellt sich doch die Frage nach der Basis der
Arbeit. Ein Blick in Peter Stadlers Pestalozzi-Biographie
von 1988 hatte Chalmel dartber aufgeklart, dass die
Familie von Pestalozzis Frau die Bridergemeinde in
Zurich einfUhrte, ein Blick in ein anstandiges Konversa-
tionslexikon hatte Aufschluss dartber gegeben, dass
Karl Johann Christian von Zinzendorf, Finanzminister
von Kaiser Joseph II., katholischer Konfession war und
dementsprechend sicher nicht pietistische Konzepte
verbreitete. Die Kontinuitatsthese ware besser gestutzt
mit aufgearbeiteten theologie- und péadagogikge-
schichtlichen Daten, die allerdings auch Briche und
Diskontinuitaten zeigen, als mit mehr als spekulativen
Ahnenreihen.

Abschliessend sei aber auf ein Problem verwiesen,
das sich, ausgehend von dieser Arbeit, regelrecht zu
diskutieren aufdrangt und wozu Chalmel mit seiner
Kontinuitatsthese sehr wertvolle Grundlagen liefert. Es
ist unzweifelbar richtig, dass Pestalozzis Padagogik
wesentlich nach dem Muster der pietistischen Theolo-
gie konzipiert ist. Wie Oberlin seine padagogischen
Institutionen pl6tzlich mit der “ecclesiola” gleichsetzte,
so konnten die Pestalozzianer auch von Yverdon als
einer “kleinen Gemeinde” sprechen. Deswegen aber
Pestalozzi “une foi piétiste militante” zuzusprechen (S.
184), ist historisch und theologisch unzuléssig. Denn
offensichtlich ist in der pietistischen Theologie die
Erlésung und Vollendung des Menschen nicht das
Werk einer Methode oder einer Institution, sondern
eines géttlichen Erlosers. Fur keinen ernsthaften Pietis-
ten kommt Errettung aus Erziehung, sondern einzig
aus dem Opfer Christi. Offensichtlich gehort Pestalozzi
zu jenen vielen, die ganz im Gegensatz zum Pastor
Oberlin, mit der pietistischen Imprimatur nicht deren
Theologie Ubernahmen, sondern diese wenig beachte-
ten oder sie sogar ganz fallen liessen, wie jene, die
Chalmel zitiert, die das Konzept der Vorschulerziehung
ganzlich in den Laizismus Uberflhrten.

Indem aber die Padagogikdoktrin im 19. Jahrhun-
dert, mit Pestalozzi und ohne Oberlin die pietistische
Imprimatur der Seelenerrettung und des Kampfes
gegen das Bose in der Welt Gbernommen hat, ohne
selbst deren Theologie weiterzufiihren, steht sie vor
dem unlosbaren Problem, Erlésung und Absolutheit auf
gesellschaftliche Institutionen und eingeschrankte
Massnahmen zurtickfihren zu mussen, die alle Teil die-
ser bosen Welt sein mUssten.

Loic Chalmel: La petite école
dans I'école. Origine piétiste-
morave de |'école maternelle
francaise. Exploration, Péda-
gogie: Histoire et Pensée.
Bern (Lang) 1996, 353 S.

LA PETITE ECOLE
DANS L'ECOLE

Origine pististemorave de I'dcole
maternello frangoise

NPBI Jg. 4 (1998), H. 2



	Besprechungen

