
Zeitschrift: Neue Pestalozzi Blätter : Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 3 (1997)

Heft: 1

Artikel: Historische Forschung als Kultur geschichtlichen Bewusstseins

Autor: Tröhler, Daniel / Hermann, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901734

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901734
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


'

als Kultur geschichtlichen
Bewusstseins
(Red.) In der vorangegangenen Nummer der 'Neuen Pestalozzi-Blätter'

streiten sich Fritz-Peter Hager und Fritz Osterwalder über die Art und

Weise, wie man Pestalozzi wissenschaftlich begegnen kann und soll,

wobei beide letztlich auf Demokratie referieren und in ihrem Namen

argumentieren. Im Vorwort der Nummer schrieb Daniel Tröhler dazu,

dass es in dieser Situation "nichts als die Diskussion" geben könne, "die

weit über Pestalozzi hinausgeht und die Sinnfrage von (historischer)

Wissenschaft und ihren Methoden stellt" (NPBI 2/96, S. 1). Zu diesem

Zweck sprach Tröhler mit Ulrich Herrmann, der lange Jahre als Professor

für Allgemeine und Historische Pädagogik in Tübingen lehrte und jetzt
an der Universität Ulm tätig ist, über den Sinn und die Grundlagen
Historischer Pädagogik im allgemeinen und über die Kontroverse im

speziellen.
Das Gespräch führt über drei Themenkreise: Zunächst wird über die

"Werkstatt" der Historikerinnen gesprochen, dann wird nach der Bedeutung

der Geschichte der Pädagogik auch im Zusammenhang mit der

Pestalozzi-Debatte gefragt und am Ende wird die Bedeutung der

Geschichte der Pädagogik für die Lehrerinnenbildung erörtert.

Ein Interview von Daniel Tröhler mit
Ulrich Herrmann

I. Die Werkstatt der
Historikerinnen

Die geschichtliche Dimension der
Pädagogik wird heute in der pädagogischen
Diskussion wieder beachtet - nicht
zuletzt auch dank Ihrer langjährigen
Bemühungen, eine kritische Historische

Pädagogik und eine Historische

Bildungsforschung zu etablieren, die auch

auf die pädagogischen und bildungspolitischen

Fragen der Gegenwart bezogen
ist. Diese Entwicklung manifestiert sich in

einer ständig zunehmenden Zahl von
historischen Arbeiten auf dem Gebiet der

Pädagogik, und dies wiederum führte zu
intensivierter Reflexion über die Grundlagen

der historisch-pädagogischen
Forschungspraxis - dies in enger Anlehnung
an die Theorie- und Methodendiskussionen

innerhalb der Geschichts-, Kultur-
und Sozialwissenschaften. Davon soll der

erste Teil unseres Gesprächs handeln.

Meine erste Frage dient der Orientierung
und lautet: Was alles umfasst das Gebiet
der Geschichte der Pädagogik?

Ich nenne vorerst einmal fünf Bereiche:

1. Die Bearbeitung der Ideen- und
Theoriegeschichte als Exegese von Texten ist
eine Form der Konstituierung und Aneignung

von Tradition(en), z.B. von
Menschenbildern oder von Bildungskonzepten.

Sie unterscheidet sich von der (ideo-
logie-)kritischen Interpretation solcher

Traditionen bzw. konstruierter
Traditionalisierungen etwa in der Form von
Rezeptions- und Wirkungsanalysen, wie
z.B. die aktuellen Untersuchungen von
Fritz Osterwalder zu den Pestalozzi-"My-
then" und -"Legenden".
2. Die Suche nach den Trägern bzw. den

Trägergruppen und -schichten von Ideen

und Theorien erfordert im Sinne einer so-
cial history of ideas die Rekonstruktion

von sozial- und geistesgeschichtlichen,
wissens- und wissenschaftsgeschichtlichen

Kontexten, die verständlich werden

lassen, durch wen und warum ein
bestimmtes Konzept seine Konjunktur
haben konnte und warum und wodurch sie

an ihr historisches Ende kam - z.B. der

Philanthropismus und der Neuhumanismus

im 18. und 19. Jahrhundert oder
verschiedene Konzepte von Allgemeinbildung.

Diese Kontexte treten uns in der

geschichtlichen Wirklichkeit oder
Überlieferung als solche zumeist gar nicht

entgegen und können es auch gar nicht,
weil zeitgenössisch ja nicht bekannt sein

kann, welche wirkungsgeschichtlichen
Bedeutungszuschreibungen von einem

späteren Erfahrungshorizont aus

vorgenommen werden.
3. Eine ganz andere Geschichte der

Pädagogik ergibt sich, wenn diese - im

wörtlichen Sinne der Bezeichnung -
Pädagogiken und Pädagogiker zu ihrem

Gegenstand macht: die Geschichte von
Erziehungslehren und das Wirken
bedeutender Erzieherinnen. Die historische

Betrachtung führt zu den praktischen
Herausforderungen und geistigen Quellen

solcher Erziehungslehren, zu ihren

praktischen Erprobungen, zu ihren

Wirkungen und damit zugleich zu den le-

bens- und werkgeschichtlichen Kontexten

ihrer Urheberinnen.
4. Die Darstellung der Entstehung und

der inneren und äusseren Entwicklung
von Institutionen setzt die Erhebung und

Auswertung von gedruckten und
ungedruckten schriftlichen Quellen voraus,
erfordert die Einbettung in lokal- und

verwaltungsgeschichtliche, wirtschafts- und

sozialgeschichtliche Zusammenhänge,
aber auch in die Geschichte der mit den

betreffenden Institutionen verbundenen

Berechtigungen und Qualifikationen, mit
der sie mitbedingenden Ausbildungsund

Berufspolitik, und im Rahmen der

Zeitgeschichte ist häufig die Befragung
von Akteuren und Betroffenen
unabdingbar (auch wenn diesen "Zeitzeugen"

zumeist die wirkungsgeschichtlichen

Hintergründe und Zusammenhänge,

in denen sie selber standen, verborgen

geblieben sind).

17



5. Die Rekonstruktion und Beschreibung

von Lebensformen im Alltagsleben von
Kindern und Jugendlichen in der Familie,
in der Nachbarschaft, in peer groups und

sonstwo, desgleichen von Umgangsformen

und Mentalitäten im Verhältnis der

Generationen und Altersgruppen, die

pädagogisch intendiert, bedingt oder
relevant sind1, muss vor allem auf Verfahren

der Kulturgeschichte zurückgreifen,
nicht nur Texte und sachkulturelle Überreste

interpretieren, sondern vor allem in

einer "dichten Beschreibung" (Geertz)
das Bild einer Alltagskultur erzeugen,
innerhalb derer dann die pädagogische In-

tendiertheit, Bedingtheit oder Relevanz

von Institutionen und Prozessen,

Symbolsystemen und Handlungsschemata
einsehbar und in ihren Wirkungen erklärbar
wird.2

Wie erforscht man in all diesen Feldern

heute Geschichte der Pädagogik?

Die Arbeit des Historikers beginnt nicht
mit einer Ausarbeitung der Theorie der
Geschichte. So beginnt vielleicht der

Philosoph seine Auseinandersetzung mit
"der Geschichte", wie dies etwa Hegels

Geschichtsphilosophie repräsentiert,
wenn er nach Sinn und Ziel in der
Geschichte fragt. Deshalb bemerkte schon

Jacob Burckhardt in seinen Vorlesungen
'Über das Studium der Geschichte'3,

"Geschichtsphilosophie" sei eigentlich
eine contradictio in adjecto, und: "Wir
sind nicht eingeweiht in die Zwecke

Die Arbeit des Historikers ist

praktisch: Am Anfang steht der

Stolperstein, der quellenkritisch
bearbeitet werden muss.

Goldhagen ist in dem Sinne

kein Historiker.

der ewigen Weisheit und kennen sie

nicht. Dieses kecke Antizipieren eines

Weltplanes führt zu Irrtümern, weil es

von irrigen Prämissen ausgeht." (S. 4f.)

Dagegen beginnt der Historiker
praktisch: Bei seinen Recherchen oder Analysen

stolpert er über einen Sachverhalt,

der ihm bisher unbekannt war, der ihn

überrascht und der ihm - das ist für die

weitere Arbeit ausschlaggebend - als

erklärungsbedürftig erscheint. Ist dies nicht

der Fall oder erweist sich dieser Sachverhalt

als nicht weiter aufklärbar (etwa

mangels Überlieferung), übergeht er diesen

Stolperstein oder erwähnt ihn
vielleicht vorsichtshalber in einer Fussnote.

Oder ein Historiker stösst auf einen

Quellenbestand, der bisherige Erklärungen
und Darstellungen ergänzungs- oder gar
revisionsbedürftig erscheinen lässt. Es

lassen sich noch andere Anlässe denken;
sie sind immer konkret. Der Philosoph

mag von einem überhistorischen Standpunkt

aus nach Sinn und Ziel fragen, der

Soziologe nach überzeitlichen Strukturen
und Prozessen, die Aufmerksamkeit des

Historikers gilt zunächst und vor allem

dem Anderen, dem Neuen, der Veränderung.

Sie betonen den empirischen Charakter
der Geschichtsforschung. Warum?

Ja, weil Beobachtungen und Fragen des

Historikers sich immer schon in empirischen

Kontexten seiner bisherigen
Forschungsarbeit bewegen: in einem Raum

von Vorwissen und Erwartungen. Seine

Aufgabe als Historiker ist nun -
methodologisch und praktisch gesehen -
dreifach: er muss seinen Erfahrungsbezug
kontrollieren, seine Überlieferungen

quellenkritisch prüfen und die Logik seines

historiographischen Argumentierens
methodisieren,4 Kurz gesagt: Zunächst
einmal ist ein Historiker Fachmann für
Quellenkritik. Das machen jüngste
Debatten über das Buch von Goldhagen
und die Ausstellung über Verbrechen von
Wehrmachtsangehörigen in Osteuropa
im Zweiten Weltkrieg sofort deutlich:

Goldhagen geht von einem Sachverhalt

- "eliminatorischer Antisemitismus" -
aus, den er quellenkritisch und methodisch

kontrolliert nicht belegen kann,
und bei den in der Ausstellung gezeigten
Verbrechen handelt es sich nicht um solche

"der" Wehrmacht, sondern u.a.
auch von Angehörigen des Heeres an der
Ostfront. Sodann ist der Historiker ein

Fachmann für historisches Argumentieren,

d.h. für die Erinnerungsarbeit, für
die Kultur geschichtlichen Bewusstseins,
und zwar durch die Erzeugung von
Erzählungen, die Erklärungen sind.5

Sie zielen auf die historische Arbeit als

Quellenarbeit.

Der Historiker arbeitet mit Überlieferungen

- Berichten und Erzählungen, Archivalien

und Druckschriften, sachkulturel¬

len Überresten usw. Für ihn sind diese

Überlieferungen dann Quellen im er-
kenntnis- und forschungspraktischen
Sinne, wenn sie Quellen von etwas und

für etwas sind: für die Aufklärung des

erklärungsbedürftigen Sachverhalts.

Genauer gesagt: Es geht um diejenige
Fragestellung, die die Erklärungsbedü/ff/g-
keit in die forschungspraktische Erklärung

s fä /o /cy/ce/f bzw. die tatsächliche
Erklärbarkeit überträgt. Einfache Beispiele

solcher Transformationen sind diejenigen
von Anlässen in deren Ursachen, z.B. bei

der Französischen Revolution von 1789

oder dem Ausbruch des Ersten

Weltkriegs. Eine Quelle ist nicht einfach
zuhanden, und sie ist schon gar nicht
einsinnig. Mehr noch: "Alle echte Überlieferung

ist auf den ersten Blick langweilig,
weil und insofern sie fremdartig ist. Sie

kündet die Anschauungen und Interessen

ihrer Zeit für ihre Zeit und kommt uns

gar nicht entgegen" (Burckhardt, S.19).

Daraus erhellt, dass das, was am Ende

der historischen Arbeit als Historiographie

und historisches Argumentieren
vorliegt, immer schon davon abhängt,
wie eine Quelle als Quelle erschlossen

wurde.

Fragestellungen stehen

nicht immer am Anfang
der Forschungsarbeit.

Aber was ist zuerst da: die Fragestellung
oder die Quellen - oder was?

Fragestellungen stehen im allgemeinen
nicht am Anfang der Arbeit des Historikers,

auch wenn das in Vorreden und

Einleitungen häufig zu lesen ist (diese

werden bekanntlich nachträglich ver-
fasst, wenn das Buch fertig ist). Am
Beginn steht in der Regel der erklärungsbedürftige

Sachverhalt; im Hinblick auf
seine Aufklärung werden Fragestellungen

entwickelt.
Das Geschäft des Historikers ist es zu

fragen, um mit Droysen zu reden, "wie
aus den Geschäften Geschichte wird"®,
d.h. der Historiker möchte herausbekommen,

wie - wenn ich so sagen darf -
die Logik und die Mechanik eines Prozesses

rekonstruierbar und damit erklärbar
und erst dadurch auch verstehbar wird;
denn wir können erst dann etwas wirk-

18



lieh verstehen - nämlich den Sinn und

die Bedeutung -, wenn wir es erklärt
haben: das Zustandekommen, die damit
verbundene Absicht, die Funktionsweise
und ihre Ziele usw. Am Beispiel: Erst

wenn ich technisch erklären kann, warum

ein Flugzeug fliegen kann, vestehe

ich auch den Sinn bestimmter
Konstruktionsmerkmale dieses Flugzeugtyps, dass

er und zwar in einer bestimmten Weise

aerodynamisch fliegt; erst wenn ich das

Zusammenwirken von materiellen und

ideellen Faktoren erklären kann - Scheitern

von Steuerreformen, Legitimationskrise

des Herrschaftssystems, Handlungsmotive

und -zwänge z.B. des niederen

Klerus, die politische Publizistik, Missernten

und Versorgungskrisen und einiges
andere mehr -, verstehe ich auch die

Wirkungen, die von den jeweiligen
Akteuren und Prozessen ausgingen: von der

Einberufung der Stände über den

Schwur im Ballhaus und die Konstituierung

einer Nationalversammlung im

Frühsommer 1789 in Versailles, die

Erstürmung der Bastille bis hin zu einer

Staatsumwälzung, die wir die Französische

Revolution nennen. Und umgekehrt:

Vom Verstehen der Wirkungen her

werden Erklärungen gesucht, die immer

mehr-perspektivisch sein müssen und

niemals monokausal sein können.

Sie unterscheiden "Erklären" und
"Verstehen". Greifen Sie dabei auf Dilthey
zurück?

In einem gewissen Sinne, denn Dilthey
formulierte den Satz "Die Natur erklären

wir, das Seelenleben verstehen wir" in

dem Sinne, dass "Natur" als Gegenstand

von empirisch-experimenteller Naturforschung,

wie er sie verstand, keine Sinnoder

Bedeutungsprobleme aufwarf.

und vor allem um deskriptive Sätze
gehen müsse, also um Beschreibungen und

Erklärungen, die in den Wissenschaften

vom Menschen, von der Geschichte und

von der Gesellschaft - so Diltheys
Klassifizierung der Geisteswissenschaften -
ebenso das selbstverständliche Ziel der
Erkenntnis (als Theorie) seien wie in den

Naturwissenschaften.

Das Erklären bezieht sich nach Dilthey
aber bloss auf Kausalzusammenhänge.

Richtig. Verstehen von Sinn und Bedeutung

- Hermeneutik - muss an Erklärungen

anknüpfen, sonst handelt es sich nur
um Vermutungen oder unkontrollierbare,

gleichwohl "plausible" "Alltagstheorien".

Die Geschichte z.B. der (Tiefen-
Psychologie bietet dafür viele, allzu viele

"gute" Beispiele. Der Historiker muss

möglichst viele Faktoren eines Prozesses

in ein Bedingungs- und Wirkungsverhältnis

zueinander setzen, um einen
Sachverhalt erklären zu können und um darauf

dann den Versuch des Verstehens

seiner Bedeutung zu gründen. Eine

Erklärung, die den Status einer Theorie

beanspruchen will, muss möglichst viele
Einzelfälle unter sich subsumieren können.

Und gerade dann kann sie, was
auch bei Droysen schon nachzulesen ist,
den Einzelfall als solchen sichtbar
machen und interpretieren. Berühmt ist

Leibniz' Beispiel im Park von Herrenhausen:

Jedes einzelne Blatt einer Pflanze ist

im Detail verschieden, aber als zugehörig
zu einer bestimmten Pflanzensorte oder -

gattung eben doch eindeutig bestimmbar

- aufgrund seiner Struktur. Goethe
hat diese logische Paradoxie in seinen

'Maximen und Reflexionen' trefflich
formuliert (Nr. 489): "Was ist das Allgemeine?

Der einzelne Fall. Was ist das Besondere?

Millionen Fälle."

Entdeckungen bekannt: Häufig war
zunächst nicht identifizierbar, was entdeckt
worden war; und selbst wenn es bekannt

war, wurden die Daten bzw. Messungen
falsch interpretiert. Der berühmteste Fall

ist vielleicht die gelungene Kernspaltung
in den Experimenten von Hahn und

Strassmann, die Hahn falsch interpretierte
und erst durch Lise Meitner theoretisch

richtig gedeutet und mathematisch

richtig erklärt wurde. Also: Welche
Antworten auf welche Fragen stehen nun

zur Verfügung?

Das führt dazu, dass das historische
Erkenntnisinteresse letztlich nicht nur darauf

gerichtet ist, was tatsächlich überliefert

oder geschehen ist, sondern auch

darauf, welche anderen Optionen nicht
gewählt wurden.

Richtig. Die Frage lautet: Gelten die

rekonstruierten Antworten auch für Fragen

in erweiterten oder vergleichbaren
Kontexten? Das heisst: Können die
Antworten bzw. Erklärungen mit Hilfe von
Analogieschlüssen auch für andere

Problemstellungen fruchtbar gemacht
werden? Denn in der Übertragbarkeit,
manchmal ja auch Verallgemeinerungsfähigkeit,

zeigt sich die theoretische

Objektivität der Erkenntnisarbeit des Historikers.

Das setzt natürlich voraus, die Frage
der Analogie, der Übertragbarkeit, der

Möglichkeit von Verallgemeinerung, des

Vergleichs von Fall zu Fall zu prüfen.

Burckhardt sagte: "Übrigens
ist jede Forschungsmethode

bestreitbar und keine

allgültig".

Zuerst kommt das Erklären

von Sachverhalten, dann das

verstehende Interpretieren.

Aber in methodologischer Hinsicht
formulierte Dilthey in seiner 'Einleitung in

die Geisteswissenschaften' (1883) den

Grundsatz, dass - in unserer Terminologie

- deskriptive von präskriptiven Sätzen

zu unterscheiden seien, und dass es der

Wissenschaft und Forschung zunächst

Also: Zuerst die Erklärung, dann das

Verstehen.

Das ist richtig, die Frage ist ja nicht nur,
dass ich etwas weiss, sondern was da -
seiner Form und Bedeutung nach -
eigentlich gewusst wird. Doch die Frage
nach der Bedeutung des Wissens und
der Erklärungen folgt erst nach der

Erzeugung (kontrollierten) Wissens über

erklärungsbedürftige Sachverhalte in der
Form von Weil-Deshalb- oder Wenn-
Dann-Sätzen. Dieses Problem ist ja
besonders aus der Geschichte der
naturwissenschaftlichen Forschungen und

Geschieht nun eine solche Rekonstruktion

von Möglichkeiten und Optionen
"besser" ideengeschichtlich,
institutionengeschichtlich, mentalitätsgeschichtlich,

theoriegeschichtlich oder

sozialgeschichtlich

Wissenschaft in unserem Bereich ist

dadurch charakterisiert, dass sie keine

Denk- oder Forschungsverbote kennen

darf, sondern sich öffentlicher Kritik
auszusetzen und sich in ihr zu bewähren
hat. Daher kann nicht per Dekret oder
Konvention festgelegt und durchgesetzt

19



werden, welcher Forschungsansatz der
erwünschte oder welcher der Erfolg
versprechende ist. (Aufgrund von Erfahrung
sind die erfolglosen hinreichend bekannt
und werden tunlichst gemieden.) Jacob

Burckhardt notierte trocken: "Übrigens
ist jede Methode bestreitbar und keine

allgültig." (S. 6) Die Arbeit des Historikers

legitimiert und bewährt sich nicht
durch die Befolgung einer bestimmten

Methodologie, weil bekanntlich viele

Wege nach Rom führen und man mit
Max Weber darauf verweisen darf, dass

die Geschichte der Forschung darüber

belehrt, dass man auch mit "falschen"
Methoden zu "richtigen" Ergebnissen
kommen kann, will sagen: überraschende

oder weiterführende Daten und
Befunde zutage fördern kann. Die Arbeit
des Historikers legitimiert und bewährt
sich vielmehr durch die Hervorbringung
von Beschreibungen und Erklärungen,
die die bisherigen - den berühmten
"Stand der Forschung" - übertreffen: an

Informationsgehalt, an Reichweite der

Erklärungen, an neuen Schlussfolgerungen,

an Möglichkeiten zur Generierung
neuer Fragestellungen, im Bereich der

Gegenwartsgeschichte auch durch

Prognosefähigkeit.

Interessant für Sie ist also nicht das Ideal
des Wissens um des Wissens willen,
sondern des Wissens um der Verbesserung

der (pädagogischen) Praxis willen?

Damit ist vielleicht die seit Nietzsche

geläufige Entgegensetzung von antiquarischer

und kritischer Historie gemeint.
Seit Droysens 'Historik' - vor Nietzsche! -
und der dort skizzierten "Topik" ist das

eigentlich ein obsoletes Thema. Man
kann mit guten Gründen eine historisti-
sche Auffassung von Geschichtsschreibung

geltend machen, wie etwa Thomas

Nipperdey in manchen Passagen seiner

'Deutschen Geschichte', deren erster
Band (München 1990) "einfach"
beginnt, keinen "Gegenstand" konstruiert,
keine "Fragestellungen" expliziert,
sondern im Nachwort mitteilt: "Dieses
Geschichtsbuch ist kein Thesenbuch." (Von

denen es gleichwohl nicht wenige
enthält, denn Nipperdey war ein Meister seines

Faches.) Das war natürlich eine
versteckte Spitze gegen seinen

konstruktivistisch-strukturgeschichtlich orientierten
"Konkurrenten" Hans-Ulrich Wehler, der
im Vorwort zum ersten Band seiner

'Deutschen Gesellschaftsgeschichte'
(München 1987) schreibt: "In diesem

Buch geht es um eine problemorientierte
[sie] Analyse wichtiger Prozesse und

Strukturen, die nach meiner Auffassung
[sie] die deutsche Gesellschaftsgeschichte

in den letzten zweihundert Jahren in

einem hohen, ja, soweit ich [sie] zu sehen

vermag, in einem entscheidenden Masse

bestimmt haben." Die Geschichte - sagt
Gordon A. Craig7- ist immer zugleich die

Geschichte der Mächtigen und ihrer Opfer,

nie nur die Geschichte dessen, was
dann schreckliche Wirklichkeit wurde,
sondern muss immer auch die Erinnerung

wachhalten für das Wirken derjenigen,

die für eine andere, eine bessere

Zukunft lebten und handelten, auch wenn
es vergeblich war.

Haben wir denn unsere Fragen lediglich
von der Gegenwart her oder von anderen,

überzeitlichen Problemen oder gar
von "ewigen" Gegebenheiten, im Sinne

etwa einer philosophia perennis oder
der Platonischen Ideenlehre? Und: Was

soll Gegenstand des historischen Interesses

sein: Explikation eines überzeitlichen

"Wesens" des Menschen oder sein

"Handeln" als Medium einer zeit- und
kulturbedingten Konstitution seines Ich-
Selbst?

Dem Historiker ist empirisch von
unveränderlichen Dingen im Leben und Erleben,

Handeln und Leiden von Menschen,
d.h. der alltäglichen Lebenspraxis von
Menschen nichts bekannt. "Das Wesen"
des Menschen zeigt sich nur in seinen

jeweiligen geschichtlichen Ausformungen.
Der Mensch - gatti/ngsgeschichtlich
gesehen - ist Schöpfer und Geschöpf seiner

selbst8, und diesen Sachverhalt, der uns

Das "Wesen" des Menschen ist

kein Thema für die Geschichte.

seit Herder und Pestalozzi

('Nachforschungen'), der Geburt des geschichtlichen

Denkens im 18. Jahrhundert geläufig

ist, können wir mit Ernst Cassirer

universal- und anthropologisch-strukturge-
schichtlich formulieren.9 Die stillgestellte
Zeit, chiliastisch gesprochen: das Paradies,

oder dann marxistisch: die klassenlose

Gesellschaft, ist etwas, wozu der

Historiker keine Aussage machen kann,

weil von diesen begrifflichen Konstruktionen

eine Anschauung oder eine empi¬

rische Erfahrung nicht möglich ist. Auch

hier gilt: Begriffe ohne Anschauung sind

leer, Anschauung ohne Begriffe ist blind.
Die Theoriearbeit des Historikers besteht
also vor allem auch darin, geschichtliche

Erfahrung "auf den Begriff" zu bringen,
Geschichten in "begriffene Geschichte"

zu überführen.10

Aber es gibt doch Probleme in der
Geschichte, die immer wieder auftauchen
und zu denen die Menschen permanent
Lösungen suchen.

Richtig. Eine andere Frage ist, ob es -
empirisch feststellbar - in der Geschichte

durchhaltende Fragestellungen gibt, die

Menschen beschäftigen: Was ist Wahrheit?

Was ist Lüge oder Täuschung? Wie

Die Frage lautet: "Wie entsteht
in und durch die Erfahrung

von Kindheit und Jugend
menschliche Lebensform und

menschliche Lebensführung?"

kontrolliere ich mein eigenes Bewusst-
sein? Aber das gehört eher in die
Philosophie und ist für die Pädagogik, theoretisch

oder historisch gesehen, in dieser

Allgemeinheit irrelevant. Denn die

Pädagogik (als Wissenschaft) fragt: Wie
entsteht in und durch die Erfahrung von
Kindheit und Jugend menschliche
Lebensform und menschliche
Lebensführung? Wie wird im Zusammenwirken

von Älteren/Eltern und Jüngeren auf diese

Entstehung von eigenen Überzeugungen

und Lebensformen Einfluss genommen?

Wie lernt die nachwachsende
Generation "das Leben", und was trägt die

erziehende ältere Generation dazu bei?

Deshalb ist diese pädagogische
Fragestellung - seit Rousseau und Schleiermacher

- immer schon in Theorie und
Praxis eine zeitbezogene und eine auf
bestimmte Erfahrungsfelder und

Handlungsformen situativ bezogene Frage.

Das ändert sich auch nicht in einer

historisch-systematisch angelegten
Pädagogik?

Das Systematische als Selbstbegründung
der Pädagogik als Wissenschaft bzw. als

Erziehungslehre muss den Historiker in-



soweit interessieren, als es ja ein Wissen

darüber geben sein muss, ob die

pädagogischen Problem- und Fragestellungen

der Vergangenheit und Gegenwart
und die Antworten darauf sich auf einen

Konstitutions-, Begründungs- und

Verwendungszusammenhang in geschichtlich

bzw. strukturell grösseren
Gesellschaftsformationen beziehen - eine

longue durée -, in denen wir uns heute

noch bewegen. Das heisst: Ist der "Ge-

"Das Interesse des Historikers

bezieht sich auf Geschichte

als Vorgeschichte unserer

Gegenwart."

genstand" des historischen Interesses in

einem zeitlich, kulturell, politisch usw.

bestimmten Kontext relevant, der auch

für das Verständnis unserer Lebenswelt

und unseres Selbstverständnisses
aufschlussreich ist? Das Interesse des Historikers

bezieht sich ja, wenn es nicht ein

historistisches ist, auf Geschichte als

Vorgeschichte unserer Gegenwart, weil wir
diese in ihrem Gewordensein im Hinblick

auf ihre möglichen Zukünfte verstehen

wollen. Das ist der Grund dafür, dass sich

die Forschungsarbeit der Historischen

Pädagogik konzentriert auf jene
Gesellschafts-, Kultur- und Lebensformen, die

wir "die Moderne" nennen, d.h. auf die

Bürgerliche Gesellschaft und ihre Anfänge

im 17. und 18. Jahrhundert. Was

nicht ausschliesst, sondern erklärt, warum

andere Geschichten als Vorgeschichten

eine jeweils andere geschichtliche
Tiefendimension haben. Aber gerade
weil es diese Vielheit der "Vorgeschichten"

geben kann, muss ein konzeptioneller

Rahmen bestehen, innerhalb dessen

systematisch argumentiert werden

kann, wodurch die Komplementarität
von Geschichtserzählungen sichtbar

wird: die Strukturgeschichte ist ja nicht

"richtiger" als die Kultur- oder Politische

Geschichte, sondern eben eine andere.

Gehen Sie da auch auf Dilthey zurück?

Die meines Erachtens immer noch

konzeptionell beste Begründung dieses

historisch-systematischen Verfahrens in der

Historischen Pädagogik hat Erich Weniger

in seiner Abhandlung 'Zur Geistesge¬

schichte und Soziologie der pädagogischen

Fragestellung' von 1936
gegeben.11 Weniger skizziert dort in wissens-
und wissenschaftssoziologischer
Perspektive, dass und warum pädagogisches

Wissen systematisch erzeugt werden

musste für pädagogische Ämter und

Lehraufgaben. Wilhelm Flitner hat diesen

Gedanken durch die Formulierung eines

"pädagogischen Grundgedankengangs"
auf den Begriff gebracht.12 So kommt
Ordnung - wenn man so will: Logik - in

die Entwicklung des pädagogischen
Denkens, der pädagogischen Konzepte
und Theorien, der Entstehung und

Differenzierung der pädagogischen Institutionen

und des Erziehungs- und Bildungswesens

seit dem 18. Jahrhundert.
Pädagogisches Wissen wurde nicht zufällig
erzeugt, sondern immer bezogen auf
konkrete Herausforderungen und Aufgaben,

die für die Konstitution und

Durchsetzung der Bürgerlichen Gesellschaft

und der ihr zugehörigen Lebens- und

Verkehrsformen unabweisbar waren.
Das gilt für eine "Theorie der Bildung"
für das neue Bildungsbürgertum

"Pädagogisches Wissen wurde

nicht zufällig erzeugt,
sondern immer bezogen auf

konkrete Herausforderungen
und Aufgaben, die für die

Konstitution und Durchsetzung
der Bürgerlichen Gesellschaft

und der ihr zugehörigen
Lebens- und Verkehrsformen

unabweisbar waren."

ebenso wie für die "Theorie der Schule"

als Ort allgemeiner Basisqualifikation, für
die Konzeption der Volksbildung als

allgemeiner Qualifikationsstrategie im

ausgehenden 18. Jahrhundert und für die

Konzeption der deutschen Reformpädagogik

als Förderung allgemeiner Kreati-

w'fätspotentiale am Beginn des 20.
Jahrhunderts.13

7 978 haben Sie gesagt, dass die

Orientierung "an den Methoden und Modellen

der Historischen Sozialforschung" zu
einer "disziplinaren Verselbständigung"
der Historischen Bildungsforschung führe

(und führen solle), die der "Allgemei¬

nen bzw. Systematischen Pädagogik
nicht mehr subsumierbar" sei. Andererseits

haben Sie drei Jahre früher und
auch später immer wieder - wie auch in

diesem Gespräch - von der Geschichte

der Pädagogik gefordert, dass sie die

Gegenwart im Hinblick auf die Zukunft
aufklären soll. Heisst das, dass Sie der

Allgemeinen bzw. Systematischen

Pädagogik das Potential einer

Gegenwartsaufklärung bestreiten in dem Sinne,

dass Sie behaupten, dass deren
immer wieder behauptete oder reklamierte
Praxisrelevanz nicht einlösbar sei?

Ja. Die Erklärung von Grundbegriffen
kann kein operatives pädagogisch-psychologisches

Wissen ersetzen. Der
Theoretiker bearbeitet - das hat Jürgen Oel-

kers gezeigt14 - Theorieprobleme, der
Praktiker die Praxisprobleme, der Historiker

bearbeitet Probleme der Geschichtskultur.

Was denn auch sonst?! Die
Probleme des Theoretikes sind eben nicht
die Probleme des Praktikers. Das bedeutet

ja aber nicht, dass Theorie und
Geschichte Voraussetzungen, Möglichkeiten

und Grenzen der Praxis nicht zeigen
können - das ist ihre unverzichtbare
Aufgabe -, aber Theorie kann die Erfahrung
dieser Möglichkeiten und Grenzen nicht

vorwegnehmen und Geschichte kann sie

(in der Regel) nicht ersetzen.

Im Übrigen enthält das, was wir als

"Allgemeine Pädagogik" heute zur
Kenntnis nehmen können, keine Theorien

im modernen Verstände: Wenn-
Dann-Sätze aufgrund von methodisch
kontrollierter Generierung von Daten

oder auch - "nur" - alltäglicher Erfahrung.

Diese "Allgemeinen Pädagogiken"
erklären nichts, was kein Vorwurf sein

soll, weil es gar nicht ihre Absicht sein

kann. Im Übrigen gibt es keine allgemeinen

pädagogischen Wenn-Dann-Sätze,
die als operatives Wissen zur Steuerung,
Ordnung oder Interpretation einer
zwischenmenschlichen Kommunikation und

Interaktion in erziehlicher oder bildender
Absicht Geltung haben könnten, weil es

keine allgemeinen Regeln für pädagogisches

Handeln geben kann: sondern nur
situations-, alters-, institutionen-, ge-
schlechts- usw. spezifische im Hinblick
auf bestimmte lebensgeschichtliche
Herausforderungen oder Problemlagen der

Kinder und Heranwachsenden.

Meine schon früher geäusserte
Auffassung ist, dass der Erkenntnisfortschritt
der Pädagogik nur über eine Kasuistik
erreichbar ist. Alle Wissenschaften vom

21



Menschen (Humanwissenschaften)
haben ihre - wenn ich so sagen darf -
differentialdiagnostischen und ihre

professionell-pragmatischen Fortschritte nur
über Kasuistik erzeugen können und

nicht mit Aussagen über "das Wesen des

Menschen" mit unüberprüfbaren
Ansprüchen auf Allgemeingültigkeit: die

Medizin, die Psychologie, die Psychotherapie,

die Pädagogische Psychologie usf.

In diesem Sinne hat sich Pädagogik als

Erziehungswissenschaft mit ganz wenigen

Ausnahmen noch gar nicht konstituiert,

weil sie pädagogisch relevante
Einzeldaten und deren Verknüpfungen gar
nicht kontinuierlich generiert, sammelt
und ordnet.

II. Der Auftrag des
Historikers

Oder: Was heisst und zu welchem

Zweck wird die Geschichte der

Pädagogik erforscht? Welche Rolle

spielt die eigene Weltanschauung?

7 974, in einer frühen Formulierung der
Historischen Sozialisationsforschung
sagen Sie, dass Historische Pädagogik "in

konkreter politisch-pädagogischer
Absicht die Verbesserung der Lebenswelt

der jungen Generation als partieller
Veränderung der pädagogisch relevanten
oder bedingten gesellschaftlichen
Strukturen und Faktoren" betrieben
werden solle.15 Damit erhält die
Forschung einen politischen und ethischen

Aspekt, welcher von den Forschenden -
und nicht nur von den Praktikern - eine

bestimmte Einstellung fordert.

Ohne ein Vorverständnis entsteht ja kein

Problembewusstsein, ohne den "Stolperstein"

bemerkt man keinen
erklärungsbedürftigen Sachverhalt, ohne ein dezi-

diertes Erkenntnis/nferesse läuft jede
Erkenntnisarbeit Gefahr, nur l'art pour l'art
zu produzieren - in unserem Fall:

Erkenntnis ohne "inter-esse", ohne eine

Selbstreflexion des Forschenden über

"den Sitz im Leben" des Erforschten.

Wen interessiert oder wem nützt ein
solches Wissen?

Wie umgehen Sie aber die Gefahr - die

Hans Georg Gadamer in seiner
philosophischen Hermeneutik so sehr beschäftigt

hat -, dass in der Quellenaneignung

bloss Bestätigung des Vorverständnisses

gesucht wird und daher keine historischen

Einsichten erwachsen? Und: Was

unterscheidet Wertungen von
Werturteilen?

Dies geschieht durch die oben skizzierte

Arbeit des Historikers. Sie besteht darin,
den in Rede stehenden problematisie-
rungsbedürftigen bzw. problematischen
Sachverhalt durch Kontextualisierung
oder Historisierung als Sachverhalt in seiner

Zeit zu "objektivieren", d.h. zunächst
einmal in seiner Tatsächlichkeit und -
wenn ich so sagen darf - in seinem

"Eigensinn" zu charakterisieren. Prag-

Kontextualisierung und

Historisierung vermögen den Sachver¬

halt zu "objektivieren".

matisch gesehen machen diese

Bemühungen aber doch nur Sinn, wenn mit
diesem besseren Verständnis des

überprüften Sachverhalts ein praktischer oder
ein theoretischer Nutzen verbunden werden

kann. Dabei kann es jedem überlassen

bleiben, wie weit er den

Gegenwartsbezug zum Fluchtpunkt seiner

Forschungen machen will. Die von Ihnen

weiter oben zitierte Formulierung sollte

darauf aufmerksam machen, dass eine

pragmatische Wissenschaft, wie es die

Pädagogik ist, diesem Gegenwartsbezug
nicht ausweichen kann. Wie in den
anderen pragmatischen Wissenschaften -
wie Wilhelm Flitner sie charakterisiert
hat16 -, bei den Medizinern, Psychologen

oder Juristen geht es um die

Bearbeitung der gegenwärtig die Menschen

betreffenden Fragen und Probleme.

Die Frage der "Objektivität" (und
"Parteilichkeit"), die Sie erwähnten, geht
auf die schon genannte berühmte
Abhandlung von Max Weber aus dem Jahre

1904 zurück. Der Hintergrund war eine

Auseinandersetzung im "Verein für Soci-

alpolitik" über die Frage, ob Auftragsforschung

mit vorgegebenen Frage- und

Problemstellungen sich mit der
eigenverantwortlichen akademischen Freiheit der

Forschung verträgt, und ob - vor allem!

- die vorgegebenen Fragen und Aspekte
nicht schon die - wie wir heute sagen
würden - " erkenntnisleitenden Interessen"

so weit vorprägen würden bzw.

müssten, so dass von "objektiver"
Datenerhebung und "politik-neutraler"
Wirklichkeitsbeschreibung vielleicht keine Rede

mehr sein könnte. Webers Position

war eindeutig: Forschung, die Daten
generiert und Sachverhalte prüft, kann

immer nur sagen, was und dass etwas "der
Fall" ist, aber daraus ergibt sich nicht,
welche möglichen pragmatisch-politischen

Folgerungen daraus zu ziehen

sind. Aus dem "Seienden" ergeben sich

keine unmittelbaren Schlussfolgerungen
für das "Sein-Sollende".

Ich möchte in diesem Zusammenhang
auf die Kontroverse zwischen Hager und
Osterwalder bezüglich des "Idealtypus"
der Forschung über Pestalozzi überleiten.

Beide vertreten das Paradigma der

Ideengeschichte. Beide sind - als

mentalitätsgeschichtliche Information -
Schweizer von nicht allzu grossem
Altersunterschied. Und doch gelangen
sie aufgrund ihrer jeweiligen Prämissen

zu anderen Resultaten, wobei beide
Prämissen - bei Hager der Bezug auf die
schweizerisch-nationale und bei
Osterwalder auf die kritisch-rationale Demokratie

- politisch-weltanschaulich sind.

Das ist also ihr "Sitz im Leben". Wie lässt

sich der politischen Kontroverse
zwischen diesen beiden Autoren historischkritisch

beikommen?

Wenn ich Osterwalder und Hager richtig
verstehe - an der Stelle, die Sie wohl
meinen -, dann sagt Osterwalder17, dass

Pestalozzi - beginnend mit der Feier

1896 - benutzt wurde, um eine Art
Schweizer Nationalhelden zu konstruieren,

um eine kultische Wirkung zu

erzeugen, im Hinblick auf etwas, was er

"Zivilreligion" nennt, und zwar in einem

nationalen bzw. nationalistischen Sinne.

Das ist sein Befund, mit dem Osterwalder
sich nun kritisch auseinandersetzt. Mit
Hilfe der akribischen Rekonstruktion dieses

Sachverhalts und der kritischen

Prüfung dieses Befundes18 will Osterwalder
aber darauf aufmerksam machen, dass

sich aus seiner Sicht Pestalozzi für eine

solche nationalistisch-konservative
"Zivilreligion" nicht eignet und sich nicht
eignen kann. Osterwalder geht es also um
die Destruktion eines "Mythos", einer

"Legende", und zwar - abgekürzt
ausgedrückt - aus (zumindest) vier plausiblen

Gründen: 1. Wie konnte ein zu
Lebzeiten erfolgloser Pädagoge als ein

"Klassiker der Pädagogik" konstruiert
werden? 2. Wodurch konnte ein Kritiker



der Schule zu ihrem "Säulenheiligen"
stilisiert werden? 3. Wodurch kann ein

zugleich zunächst politisch Radikaler und
dann Traditionalist zur politischen Leitfigur

eines nationalpolitischen Konservatismus

umfunktioniert werden? 4. Wie

kann ein Pädagoge des 18. Jahrhunderts

für politische Zwecke des 19. und 20.

Jahrhunderts instrumentiert werden? -

Sie fassen jetzt Osterwalders Arbeit
zusammen - mir geht es aber um die

weltanschaulichen Prämissen, um das
"Vorverständnis".

Es liegt auf der Hand, dass "Entmytholo-
gisierung" in diesem Bereich

weltanschauliche, bekennerische und disziplinare

Kontroversen und Aversionen
hervorrufen muss wie einst die historische

"Hager reagiert auf Wissenschaft

mit Gesinnung,

auf Kritik mit Moral."

Leben-Jesu-Forschung in der evangelischen

Theologie des 19. Jahrhunderts
und die Position Bultmanns im 20,
Jahrhundert. Hermeneutik erzeugt Polemik.

In diesem Zusammenhang ist bei Hager
die Formulierung aufschlussreich:

"Durch die Demontage des Mythos
Pestalozzi soll also auch jede wertbejahende
Identifikation mit der Schweiz als

freiheitlichem Rechtsstaat und liberaler
Demokratie hinweggefegt werden".19 Das

ist eine politische Denunziation von

Osterwalder. Und es kann als politischer
Rufmord wirken; denn dieser Satz will

doch besagen, dass kein dem freiheitlichen

Rechtsstaat und der liberalen

Demokratie verpflichteter (kantonaler)

Erziehungsdirektor oder Kultusminister

(eines deutschen Bundeslandes) den

Osterwalder zum beamteten Professor

an einer Universität machen darf, weil

dieser Wissenschaftler unsere Grundsätze

von Rechtsstaat und Demokratie nicht
teilt. Diese Intention soll Hager hier nicht

unterstellt werden, zumal ich sie nicht

belegen kann.

Im Lichte der von Ihnen aufgeworfenen

Frage ist aber doch eine Antwort
daraufgefordert und auch möglich, warum

hier eine Verschiebung der
Argumentationen stattfindet: von "Entmy-

thologisierung" zur "affirmativen Tradi-

tionalisierung", von Disziplin-Kritik zu

Gesinnungs-Politik. Hier tritt an Stelle der

Bewertung von Forschungsergebnissen

diejenige der Gesinnung des Forschers

oder ihrer Öffentlichkeitswirksamkeit,
nicht um ihn als Forscher und
Historiographien, sondern als politischen Bürger
zu diskreditieren. An dieser Stelle reagiere

ich - wenn ich das einschieben darf -
deswegen so sensibel, weil mir eben dies

durch einen Kollegen in Deutschland

widerfuhr, der aufgrund der von Ihnen

zitierten Passagen aus meinem Artikel von
1974 in mir einen Hauptvertreter der
neomarxistischen Position in der Historischen

Pädagogik erkannt zu haben

glaubte (und dies auch mit einschneidenden

Folgen für meine akademische
Karriere sehr einflussreich publizierte).

Können Sie das erläutern?

Bei dem, was Hager "publizistische
Kampagne" nennt, geht es offensichtlich um
etwas anderes, wie ein Satz weiter unten

zeigt. Die Schweiz stehe "vor schwierigen

Problemen im Zusammenhang mit
der europäischen Integration und globalen

Herausforderungen" und könne daher

"den Glauben an Leitbilder und Werte

gut brauchen" (ebd.). Hager reagiert
auf Wissenschaft mit Gesinnung, auf Kritik

mit Moral. Das ist ein sicheres Indiz

dafür, dass eine doppelte Verunsicherung

von "Gewissheiten" bewirkt wurde,

die in der Reaktion darauf gekoppelt
werden: die Verunsicherung im Bereich

"Wissenschaft" in der Sache wird
abgewehrt durch die Bekräftigung des

Bereichs "moralisch-politische Gesinnung"
in der Person - der besseren eigenen,
versteht sich. Das war und ist bei vielen

akademischen Pädagogen als Produzenten

und Verwaltern von "richtigen"
Gesinnungen ein früher und heute geläufiges

Schema, weil Pädagogen es sich

immer gefallen lassen - weil sie zumeist

davon profitiert haben, auch wenn ihre

Glaubwürdigkeit Schaden nahm - mit
ihrem Fach für alles und jedes mitverantwortlich

zu sein, besonders dann, wenn
es um die Behebung öffentlicher
Missstände geht. Erziehung und Unterricht
soll alles bewirken können - Friedfertigkeit,

gesunde Lebensweise, politisches

Engagement, Vaterlandsliebe usw. -
oder auch alles verhindern können:
Gewalt und Drogenmissbrauch,
Fremdenfeindlichkeit und rücksichtsloses
Autofahren

AIDS-Prävention, Umweltschutz,
Internet, etc., einverstanden,

Es ist ein beliebtes Schema, die

Bearbeitung politischer, sozialer, ökonomischer

Probleme zu pädagogisieren, nicht
zuletzt deshalb, um von den effektiven

Bearbeitungsformen abzulenken, weil
sie nicht so "billig" zu haben sind. Das

wusste schon Siegfried Bernfeld in

seinem "Sisyphos" von 1925. Denn es liegt
ja - in Anbetracht der innenpolitischen
Debatten in der Schweiz - auf der Hand,
dass man die politische Frage der Tonnage

von LKWs auf der Gotthard-Route,
die Frage des Beitritts zum EWR, der

Bedeutung des Finanzplatzes Zürich, des

Verhaltens der Banken beim "Nazi-
Gold" nicht durch den Glauben an
"Leitbilder" regeln kann - und schon gar
nicht durch pädagogische.

Einverstanden, aber diese Weltanschauung,

die Sie bei Hager finden, findet
sich formal gesehen auch bei
Osterwalder. Beide argumentieren mit der
Demokratie, um ihre wissenschaftliche
Position zu legitimieren, der eine mit
nationaler Demokratie, der andere mit
rationaler.

Ja, das ist richtig, bei beiden würde ich

sagen, dass das Selbstillusionierung sei.

Beide benutzen das typisch pädagogi-

Hager und Osterwalder unterliegen

einer pädagogik-typi-
schen Selbstillusionierung.

sehe Argumentationssyndrom,
gesellschaftliche Probleme zu pädagogisieren.
Das Osterwaldersche Problem ist ein
Problem von Schulkultur und nicht von
Pestalozzi-Kult. Und ob demokratisch oder
wie auch immer gesonnene Menschen,
die dieses in die pädagogische Version

umsetzen können: Kindern Freiheit
gewähren und Grenzen setzen, was wir
demokratisch-liberal nennen; darum geht
es. Diese Selbstillusionierung ist

allerdings bei Hager noch viel deutlicher zu

greifen.

Fazit aus dieser Selbstillusionierung?

Hier findet sich auch ein wichtiger
Aspekt der Antworten auf die Frage, wozu

23



wir Geschichte der Pädagogik
erforschen. Die geschichtliche Erfahrung
belehrt uns darüber, was unter bestimmten

Bedingungen Erziehung und Unterweisung

zu bewirken vermögen und was

nicht; welche konkreten Aufgaben ein

Pädagoge verantworten kann und welche

nicht; welche weiterreichenden Zu-

schreibungen - im Sinne von erhofften
oder befürchteten Wirkungen - die

Pädagogiker und die Professionisten

zurückweisen oder welche sie

berücksichtigen und welche sie akzeptieren
müssen. Die geschichtliche Erfahrung
belehrt uns nämlich vor allem darüber,
dass es Nebeneffekte und Fernwirkungen

pädagogischer Praxen gibt, die nicht
durch ein einfaches Kausalitätsschema

erklärbar sind, z.B. im Bereich von
Einstellungen und Mentalitäten, in kulturellen

Diskontinuitäten und in Prozessen

sozialen Wandels. Denn Erziehungs- und

Bildungsprozesse bewirken keine strikte
Determination menschlichen Erlebens

und Verhaltens, und sie bewirken keine

eindeutige Reflexivität des (Selbst-)Be-

wusstseins, sondern sie bewirken vor
allem Potentiale, deren Manifestationen in

alltagsweltlichen Lebenszusammenhängen

immer neue, jeweils zeit- und

generationsspezifische Figurationen annehmen.

Aus diesem Selbstverständnis einer

kritischen Historischen Pädagogik ergibt
sich auch eine Antwort auf die Frage,

warum die Historische Pädagogik derzeit

an den deutschen Hochschulen und
Universitäten nur noch ausnahmsweise

durch eine eigene Professur oder einen

Lehrstuhl vertreten ist. Die überwiegende
Mehrheit der Kolleginnenschaft vertritt
unpädagogisch-sozialwissenschaftliche
oder atheoretisch-praktizistische Arbeitsgebiete

und kann daher kein genuines
Interesse an der Arbeit des Historikers

haben: der Demontage von Selbstillusio-

nierungen hinsichtlich der tatsächlichen

oder nur behaupteten bzw. nur
zugeschriebenen Wirkungen pädagogischen
Handelns. Die geschichtliche Erfahrung
soll uns, wie Burckhardt schrieb, "nicht
sowohl klug (für ein andermal) als weise

(für immer) werden" lassen (S. 10). Sie

soll uns zu selbstkritischer Skepsis verhelfen:

"Gewiss hat der wahre Skeptizismus
seine Stellung in der einer Welt, wo
Anfänge und Ende unbekannt sind und die

Mitte in beständiger Bewegung ist"

(ebd.). Historie vitae magistra.

III. Die Geschichte der
Pädagogik in der
Lehrerinnen-Ausbildung

Gegenwärtig findet in der Schweiz im

Anschluss an das Pestalozzi-Gedenkjahr
eine Diskussion über die Bedeutung der
Geschichte der Pädagogik für die Bewir-

kung eines historischen Bewusstseins in

der Ausbildung von Lehrerinnen und
Lehrern statt. Wie beurteilen Sie das

Anliegen einer "Rehabilitation" der
Geschichte der Pädagogik in der
Lehrerinnen-Ausbildung? Und wie sollte das

Studium im Bereich der Historischen

Pädagogik angelegt werden?

Beschäftigung mit Geschichte dient-so
haben wir gesehen - der kritischen
Aufklärung (auch) der Gegenwart, der Pflege

von Geschichtskultur. Wer als Kulturträger

und Kulturvermittler - und Lehr-

Wer als Lehrperson über

die Geschichte der Schule und

der pädagogischen Reformideen

nicht Bescheid weiss, ist

für seine Aufgabe nur

eingeschränkt brauchbar.

kräfte sind vor allem dies - darin keine

Kenntnisse und kein Verständnis hat, der
ist eigentlich für seine Aufgabe nur
eingeschränkt brauchbar - ungefähr so, wie
ein Musiker, der keine Ahnung von
Instrumentenbau, Kompositions- und

Aufführungsgeschichte und -praxis hat.

Gilt das auch für Volksschullehrerinnen?

Es gilt für Lehrerinnen und Lehrer aller

Schularten und Altersstufen. Eine Lehrkraft

sollte mindestens in dreierlei
Hinsicht über geschichtliche Kenntnisse

verfügen: (1) Über die Geschichte der
Institution, in der sie tätig ist; denn hat
der/die Betreffende keine Ahnung vom

Auftrag und von den Funktionen, den

Möglichkeiten und Chancen dieser

Institution, ist eine kompetente Urteilsbildung

im Rahmen der allfälligen lokalen
schul- und bildungspolitischen Debatten
und Reformvorhaben nicht möglich. (2)
Über die Alternativen zur aktuellen
Schul- und Unterrichtsorganisation, zur

Didaktik und Methodik, zu Schulkultur
und Schulalltag im Lichte der alternativen

Erfahrungen in diesen Bereichen, so

wie dies die einschlägigen Überlieferungen

und Darstellungen zur
europäischamerikanischen Reformpädagogik des

20. Jahrhunderts bereithalten. (3) Über

die Veränderungen in den Lebenswelten

der Kinder und Heranwachsenden, um
ein wacheres Gespür dafür zu

entwickeln, was heute im pädagogischen
Auftrag und im pädagogischen Leben

von Institutionen nicht mehr geleistet
werden muss, nicht mehr geleistet werden

kann und was an neuen Erfahrungsräumen

und Lernkulturen eingeführt
werden sollte.

Wie eignet man sich diese Kenntnisse

an?

(1) Schul- und Unterrichtsgeschichte
sowie Geschichte der Kindheit und Jugend
kann man seminaristisch anhand von

Texten, Bildern und sachkulturellen
Überresten studieren. (2) Alternativen zu den

"Selbstverständlichkeiten" der
Wahrnehmung von Schule und Unterricht
bahnt man am besten durch Exkursionen

und die Erfahrung des Anderen an. (3)

Und was die veränderten Lebenswelten

der Kinder und Jugendlichen angeht,
bedarf es des direkten Kontakts mit
Jugendämtern und Jugendhäusern, mit
Kulturwerkstätten und Freizeittreffs, mit
Sozialpädagogen, Beratern und Therapeuten.

Wenn sich jemand lesend in der Historischen

Pädagogik orientieren wollte -
was würden Sie für den Einstieg
empfehlen?

Da die spezialistischen Untersuchungen
sich für den Einstieg nicht eignen und zu

den umfangreichen Quellenausgaben
(der Verlage Schöningh und Klinkhardt)

ja erst ein Schlüssel gefunden werden

muss, kann die orientierende Lektüre mit
Blankertz20 beginnen, aber auch mit der

älteren Einführung von Leser21. In den

von mir herausgegebenen Studienbüchern

zum 18. und zum 20. Jahrhundert
sind geistes-, sozial- und pädagogik-ge-
schichtliche Texte epochenspezifisch
präsentiert worden.22 Aufschlussreich für
die Pädagogische Anthropologie der
Moderne und das moderne Verständnis der

Kindheit ist das Buch von Snyders23 und

in pädagogischer Perspektive eher geeignet

als die 'Geschichte der Kindheit' von
Ariès. - Unerreicht ist die Darstellung des

24



gelehrten (höheren) Unterrichts und der

Universitäten von Friedrich Paulsen.24

Wer wissen möchte, welche anthropologischen

Konzepte und Probleme der

Ideen-, Theorie- und Wissenschaftsgeschichte

zugrunde liegen, liest mit
Gewinn die Problemgeschichte von März25

oder - für die besonders wichtige und

aufschlussreiche - europäische
Reformpädagogik das Buch von Jürgen Oel-
kers26. Die 'Geschichte der Erziehung'
von Hans Scheuerl (Stuttgart 1985) bietet

das, was der Titel verspricht, eher als

das gleichnamige Buch von Tenorth

(Weinheim/München 1988). Schliesslich

konsultiert man immer mit Gewinn die

'Klassiker der Pädagogik'27 und das

'Handbuch der deutschen
Bildungsgeschichte'28.

Texte sind das eine. Das andere sind

Historiker als akademische Lehrer, die die

Quellen zum Sprechen bringen. Wo sie

nicht vorhanden sind, wird sich in der Regel

geschichtliches Bewusstsein nicht
einstellen können: muss die Vergangenheit

stumm, die Gegenwart unbegriffen
und demzufolge Praxis beliebig bleiben.

Wollen wir uns das eigentlich ausgerechnet

für die Schulen und ihre Lehrerschaft

leisten, also jene Institutionen und ihr

Personal, durch die auch die Perspektiven

unserer Zukunft modelliert werden?
Doch wohl nicht.

1 Ich folge hier dem Konzept von Max Weber

für die Konstruktion der "Gegenstände"

geistes- und sozialwissenschaftlicher
Forschung und Erkenntnis in seiner
Abhandlung (1904): Die "Objektivität"
sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer
Erkenntnis. In: Ders.: Soziologie -
Weltgeschichtliche Analysen - Politik. Hrsg. von
Johannes Winckelmann. (Kröner
Taschenausgabe, Bd. 229.) Stuttgart 1964 (u.ö.),
S. 186-262, hierS. 202f.

2 Clifford Geertz: Dichte Beschreibung. Be¬

merkungen zu einer deutenden Theorie

von Kultur. Frankfurta.M. 1987.-Ulrich
Raulff (Hrsg.): Mentalitäten-Geschichte.
Berlin 1987. - Victor Turner: Das Ritual.

Frankfurt a.M./ New York 1989. - Heinz
Dieter Kittsteiner: Was heisst und zu
welchem Ende studiert man Kulturgeschichte?
In: Geschichte und Gesellschaft 23 (1997),
S. 5-27. - "Dichte Beschreibungen" an
der Grenze von Sozial- und Bildungsgeschichte

lieferten: Andreas Gestrich:
Traditionelle Jugendkultur und Industrialisierung.

Göttingen 1986. - Susanne Mutschier:

Ländliche Kindheit in Lebenserinnerungen.

Tübingen 1985. - Dazu von Ulrich
Herrmann die Abhandlungen: Neue Wege
der Sozialgeschichte und: Geschichte und

Theorie, beide wieder abgedruckt in:

Ders.: Historische Bildungsforschung und

Sozialgeschichte der Bildung. Weinheim
1991, S. 271 ff., 283ff.

3 Berühmt geworden unter dem Titel: Welt¬
geschichtliche Betrachtungen, hierzit.
nach der Kröner Taschenausgabe, Bd. 55,
Stuttgart 1955 (u.ö.).

4 Dazu die Bände der Reihe: Theorie der Ge¬
schichte - Beiträge zur Historik, 1 ff. München

1977ff. - Die beste aktuelle Darstellung

vom Selbstverständnis der
Geschichtswissenschaft und -forschung sowie
von Arbeit und Amt des Historikers gibt
Jörn Rüsen: Grundzüge einer Historik. Bd.
I: Historische Vernunft - Die Grundlagen
der Geschichtswissenschaft: Bd. II:

Rekonstruktion der Vergangenheit - Die Prinzipien

der historischen Forschung; Bd. III:

Lebendige Geschichte - Formen und
Funktionen des historischen Wissens. Göttingen

1983-89.
5 Reinhart Koselleck/Wolf-Dieter Stempel

(Hrsg.): Geschichte - Ereignis und Erzählung.

(Poetik und Hermeneutik, Bd. V.)

München 1973, darin vor allem: Hermann
Lübbe: Was heisst 'Das kann man nur
historisch erklären'? S. 542-554. Auch dort
der Ausgangspunkt von einem "befremdlichen",

d.h. erklärungsbedürftigen
Sachverhalt.

6 Johann Gustav Droysen: Historik. Vorlesun¬

gen über Enzyklopädie und Methodologie
der Geschichte. Zuerst 1857/1882. Hrsg.
von R. Hübner, München 1937 (u.ö.), dort
S. 422. Die "Historik" mit den zugehörigen

Materialien jetzt in der histor.-krit.
Ausgabe, hrsg. von Peter Leyh, 3 Bde.

Stuttgart 1977.
7 Einleitung zum ersten Band seiner 'Deut¬

schen Geschichte'. München 1980.
8 Michael Landmann: Der Mensch als

Schöpfer und Geschöpf der Kultur.
München/Basel 1961.

9 Ernst Cassirer: Versuch über den Men¬
schen. Einführung in eine Philosophie der
Kultur. Orig.ausg. New Haven 1944, dt.
Übers. Frankfurt a.M. 1990.

10 Soder Titel von Jörn Rüsens Arbeit über
Droysen: Begriffene Geschichte. Genesis
und Begründung der Geschichtstheorie
J.G. Droysens. Paderborn 1969.

11 Erich Weniger: Zur Geistesgeschichte und
Soziologie der pädagogischen Fragestellung

(1936). In: Ders.: Ausgewählte Schriften

zur geisteswissenschaftlichen Pädagogik.

Hrsg. von Bruno Schonig. Weinheim/
Basel 1990, S. 107-123.

12 Ulrich Herrmann: "Es gibt einen pädagogi¬
schen Grundgedankengang". Das
Systematische und die Systematik in Wilhelm
Flitners Entwurf und Begründung der

Erziehungswissenschaft. In: Helmut Peu-

kert/Haus Scheuerl (Hrsg.): Wilhelm Flitner
und die Frage nach einer Allgemeinen
Erziehungswissenschaft im 20. Jahrhundert.
(Zeitschrift für Pädagogik, 26. Beiheft.)
Weinheim/Basel 1991, S. 31-46.

13 Klaus Plake: Reformpädagogik. Wissensso¬

ziologie eines Paradigmenwechsels. Münster

i.W./ New York 1991. - Hans-Christian
Harten: Kreativität und Utopie in der
Pädagogik. Vorarbeiten zu einer
erziehungswissenschaftlichen Theorie sozialen
Wandels. Typoskr. Berlin 1996.

14 Jürgen Oelkers: Theorie und Praxis? Eine

Analyse grundlegender Modellvorstellungen

pädagogischer Wirksamkeit. In: Neue
Sammlung 24 (1984), S. 19-39.

15 Ulrich Herrmann. Historisch-systematische
Dimensionen der Erziehungswissenschaft.

In: Christoph Wulf (Hrsg.): Wörterbuch der
Erziehung. München 1974 (u.ö.), S.

283-289. Wiederabgedruckt in: Herrmann
1991, S. 67-91, hier S. 68f.

16 Vgl. über das Sachregister die einschlägi¬

gen Abhandlungen von Wilhelm Flitner in:
Ders.: Gesammelte Schriften. Bd. 3:
Theoretische Studien. Hrsg. von Ulrich
Herrmann. Paderborn 1989.

17 Fritz Osterwalder: Pestalozzi - ein pädago¬
gischer Kult. Weinheim/Basel 1996.

18 Man muss in dieser Kontroverse diese
Charakteristik der Arbeit von Fritz
Osterwalder hervorheben, weil sonst der
Eindruck entstehen könnte, es handle sich bei

Osterwalders Attacke gegen die Pestalozzi-

"Legende" um den "Bildersturm" eines

zornigen jungen Mannes. Tatsächlich liegt
hier das Ergebnis langjähriger Forschungen
vor, die der Schweizerische Nationalfonds
als Projekt an der Universität Bern
finanzierte, bei denen es im Hinblick auf Pestalozzi

zum ersten Mal um eine historischkritische

Rezeptions- und Wirkungsgeschichte

auf breiter Quellenbasis ging.
Nicht die Lebensleistung Pestalozzis stand
auf dem Prüfstand, sondern das, was
Nachwelten aus ihr machten. Die Destruktion

des "Mythos" bzw. der "Legende"
könnte man auch als eine Verwahrung
Pestalozzis gegen seine "falschen Verehrer"

lesen.

19 Fritz-Peter Hager: Zur Problematik der

"Entmythologisierung" Pestalozzis. In:

Neue Pestalozzi-Blätter 2 Jg. (1996), H. 2,
S. 18.

20 Herwig Biankertz: Die Geschichte der
Pädagogik. Von der Aufklärung bis zur
Gegenwart. Wetzlar 1982.

21 Hermann Leser: Das pädagogische Pro¬

blem in der Geistesgeschichte der Neuzeit.
1. Bd.: Renaissance und Aufklärung im
Problem der Bildung. München/Berlin
1925; 2. Bd.: Die deutsch-klassische
Bildungsidee. Ebd. 1927.

22 Ulrich Herrmann (Hrsg.): Das Pädagogische
Jahrhundert; Die Bildung des Bürgers;
Neue Erziehung - Neue Menschen; Die

Formung des Volksgenossen.
Weinheim/Basel 1981 ff.

23 Georges Snyders: Die grosse Wende der
Pädagogik. Die Entdeckung des Kindes
und die Revolution der Erziehung im 17.
und 18. Jahrhundert in Frankreich. Frz.

orig. Paris (PUF) 1965, dt. Übers. Paderborn

1971.
24 Friedrich Paulsen: Geschichte des gelehr¬

ten Unterrichts auf den deutschen Schulen
und Universitäten vom Ausgang des
Mittelalters bis zur Gegenwart. Reprint der

zweibändigen 3. Auflage (1921). Berlin
1965.

25 Fritz März: Problemgeschichte der Pädago¬
gik. 2 Bde. Bad Heilbrunn 1978/1980.

26 Jürgen Oelkers: Reformpädagogik. Eine
kritische Dogmengeschichte. 3. Aufl.
Weinheim/München 1996.

27 Hans Scheuerl (Hrsg.): Klassiker der
Pädagogik. 2 Bde., 2. Aufl. München
1991.

28 Die Bände I und III—V (München 1987ff.),
die die Frühe Neuzeit und die Zeit von
1800 bis 1945 umfassen.

25


	Historische Forschung als Kultur geschichtlichen Bewusstseins

