
Zeitschrift: Neue Pestalozzi Blätter : Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 3 (1997)

Heft: 2

Artikel: Idee, Bildung und Geschichtlichkeit des Menschen

Autor: Hager, Fritz-Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901737

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901737
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Idee, Bildung und

Geschichtlichkeit
des Menschen
Reflexionen zur systematischen

Bedeutung und zu den
philosophischen
Voraussetzungen der historischen
Pädagogik

H Fritz-Peter Hager t

Historische
Pädagogik oder Geschichte der

Pädagogik gibt es erst, seit die Pädagogik als

relativ autonome, zunächst noch philosophische

Wissenschaft sich zu entwickeln begonnen

hat, also in der Zeit um die Wende vom 18. zum

19. Jahrhundert. Die Pädagogik entwickelte sich im 19.

und 20. Jahrhundert als Einzelwissenschaft und zwar
nacheinander als hermeneutische Geisteswissenschaft,
als empirische, mit teilweise mathematisch
naturwissenschaftlichen Methoden arbeitende Sozialwissenschaft

und als emanzipatorische, mit neuen Fragestellungen

die Erziehungswirklichkeit zu verändern
bestrebte Erziehungswissenschaft. Alle diese Richtungen
der Pädagogik, welche im 19. und besonders im 20.

Jahrhundert aufgetreten sind, haben ein bestimmtes

Verhältnis zur Geschichte der Erziehung und Bildung
entwickelt und der historischen Forschung einen

bestimmten systematischen Stellenwert in der Pädagogik

zugewiesen. Bevor ich meine eigene Ansicht über die

systematische Bedeutung der historischen Forschung in

der Pädagogik darlege, sollen nun noch die einschlägigen

Bestimmungen der genannten drei Richtungen der

Pädagogik kurz vorgestellt werden, um zu zeigen, wie
sehr philosophische und wissenschaftstheoretische

Vorentscheidungen und Voraussetzungen nicht nur die

Ziele, Methoden und Wege der historischen Forschung
in der Pädagogik, sondern auch den Charakter ihrer

Ergebnisse bestimmen.
Für die geisteswissenschaftliche Pädagogik ging es,

wie im Ansatz schon bei Dilthey deutlich wird, aber in

voller Konkretion dann erst durch die Formulierungen

(Red.) In der Nummer 1/97 der 'Neuen

Pestalozzi-Blätter' diskutierte Ulrich Herrmann

die verschiedenen Ansätze pädagogischer

Historiographie. In diesem Artikel erläutert
Fritz-Peter Hager im Sinne einer Antwort auf

Herrmann, warum die traditionelle Geschichtsschreibung

der Pädagogik noch immer die Basis

aller Historischen Pädagogik ist.

der pädagogischen Theorie Nohls sichtbar wird, darum,
die Erziehungswirklichkeit als ein relativ eigenständiges
Kultursystem in ihren Strukturen und in der Gesetzlichkeit

ihres geistigen Lebens zu erforschen und zu deuten.

Dabei war man sich bewusst, dass es nicht genügte,

jeweils aktuelle Grundformen und Grundstrukturen
des pädagogischen Geschehens zu erfassen, sondern
dass es galt, die Erziehungswirklichkeit und die

Erziehungsphänomene in ihrer geschichtlichen Entwicklung
zu verfolgen und bei dieser Erforschung der geschichtlichen

Entwicklung allenfalls auch gewisse Regelmässigkeiten,

ja eine Art Gesetzmässigkeit der geschichtlichen

Abläufe festzustellen, bzw. herauszuarbeiten.
So fand schon Dilthey den Zugang zur historischen

Dimension der Erziehungswirklichkeit, indem er von
systematischen Grundfragestellungen ausging und die

durch diese Fragestellungen aufgedeckten Zusammenhänge

jedesmal auch hinsichtlich ihrer geschichtlichen
Entwicklung erforschte. Dilthey stellte nacheinander
die Frage nach dem Ursprung der Erziehung in der
Gesellschaft, nach den Beziehungen zwischen Erziehung
und Schulen einerseits, zu den Zentren der äusseren

Organisation der Gesellschaft wie Familie, Gemeinde,
Staat und Kirche andererseits, und schliesslich nach

dem innersten Kern der Erziehungswirklichkeit, nach

dem Verhältnis zwischen Erzieher und Zögling. Alle diese

Fragen konnten, wie die Behandlung durch Dilthey
zeigt, nur unter Rückgriff auf die geschichtliche
Entwicklung der jeweils angesprochenen Strukturmomente

beantwortet werden1.
Eine weit deutlicher und konsequenter ausgearbeitete

Konzeption von der Bedeutung der Geschichte der

Pädagogik für die Gesamtpädagogik findet sich bei

NPBI 2/97 17



Diltheys Schüler Nohl: Die Hauptaufgabe der Pädagogik

ist die geisteswissenschaftliche Erforschung der

Erziehungswirklichkeit als des "Ausgangspunkts für eine

allgemeingültige Theorie der Bildung", und diese

Erforschung der Erziehungswirklichkeit hat sowohl eine
systematische wie auch eine historische Komponente,
denn die Erziehungswirklichkeit als das Insgesamt aller

pädagogischen Phänomene und als ein ganz bestimmter

Kulturbereich neben anderen (wie Recht, Wissenschaft,

Kunst) hat nicht nur eine bestimmte Struktur,
sondern ist auch geschichtlich geworden. Die systematische

Fragestellung der Pädagogik legt in der

Erziehungswirklichkeit eine in sich variable Grundstruktur
frei, deren einzelne Momente sich alle geschichtlich
entwickelt haben. Die einzigartige Bedeutung der
Geschichte der Pädagogik für die Gesamtpädagogik aber

ergibt sich nach Nohl daraus, dass alle Antworten auf

systematische Fragen in der Pädagogik nur aus der

Analyse der Geschichte der Pädagogik hervorgehen
können. So z.B. ist die Frage nach Wesen und Ziel der

Erziehung, wie sie für die Theorie der Bildung grundlegend

ist, nicht durch abstrakt begriffliche Spekulation
im ahistorischen Raum, sondern vielmehr durch Analyse

der geschichtlichen Inhalte der pädagogischen Theorien

und der geschichtlichen Entwicklung der

Erziehungspraxis zu beantworten2.

Auch die empirische Pädagogik hat, z.B. bei Lochner

und Brezinka, eine bestimmte Konzeption von der

Bedeutung der historischen Pädagogik für die

Gesamtpädagogik entwickelt, obwohl der Geschichte der

Pädagogik nicht mehr dieselbe überragende Position

eingeräumt wird wie in der geisteswissenschaftlichen

Pädagogik. Bei beiden Autoren gilt die historische

Pädagogik im Unterschied zur Bildungsphilosophie und

zur Erziehungslehre als integrierender Bestandteil der

empirisch forschenden Erziehungswissenschaft, wobei

zwar die historische Pädagogik den methodologischen
Regeln unterworfen sein soll, die für alle
Erfahrungswissenschaften gelten, aber darüber hinaus wie andere

historische Disziplinen noch spezielle Forschungstechniken,

z.B. Mittel zur Erschliesssung von Quellen und

zur Gewinnung ihrer Gegenstände, anwenden muss3.

Im übrigen werden vom systematischen Standpunkt
der empirischen Pädagogik her Forschungen über die

Geschichte der Erziehung und der Pädagogik durchaus
als notwendig und wünschenswert beurteilt. Schon für
Lochner ist es unerlässlich, neben dem präsentiellen
den historischen Teilbereich zu pflegen, weil beide

wechselweise voneinander abhängig sind. Der historische

Bereich soll eine Verbreiterung der gesamten
Untersuchungsmaterialien liefern, der präsentielle die

notwendigen Grundlagen für die Überprüfung des oder

der Ausgangsbegriffe bereitstellen4. Nach Brezinka

gehört vergangene Erziehung, die in der Menge uner-
messlich grösser ist als die Erziehung in der Gegenwart,
ebenso zum Gegenstand der Erziehungswissenschaft
wie die gegenwärtige Erziehung. Um Wissen über sie

zu gewinnen, bedarf es der historischen Forschung,
und deshalb gehört zur Erziehungswissenschaft auch

eine historische Teildisziplin5.

Dient so in der empirischen Erziehungswissenschaft

die historische Pädagogik in erster Linie zur Erschliessung

der historischen Dimension der Erziehungswirklichkeit

(und damit der Erweiterung des theoretisch zu

verarbeitenden Tatsachenmaterials), so hat die emanzi-

patorische Pädagogik im Zusammenhang mit ihrer

grundsätzlich gesellschaftskritischen Fragestellung auf
der Grundlage des historischen Materialismus der
historischen Pädagogik oder Geschichte der Pädagogik
auch einen neuen Stellenwert im Rahmen der
Gesamtpädagogik zugewiesen.

Zu den Grundaufgaben der historischen Pädagogik

aus der Perspektive der emanzipatorischen Pädagogik

gehört nach den damaligen Äusserungen z.B. von U.

Herrmann erstens "Bewusstseinsveränderung in

Richtung auf Aufklärung und Emanzipation" und zweitens

"Anleitung und Kritik politischer Praxis als Prozess der

Gesellschaftsveränderung in der Richtung des Abbaus

von überflüssiger Herrschaft und von Entfremdung".
Als "erkenntnisleitendes Interesse" soll der historischen

Forschung in der Pädagogik "der Abbau sozialer

Ungerechtigkeit und Benachteiligung als faktische Bedingung

der Möglichkeit von Emanzipation und Mündigkeit"

zugrundeliegen. Nach Herrmann ist geradezu
"der Sinn der historischen Forschung das Auffinden
gegenwärtiger Zwänge, Möglichkeiten und Alternativen
im Hinblick auf eine zu gestaltende Zukunft"6. Ähnlich
urteilt auch W. Hillebrecht über die "völlig neue Aufgabe"

der Historiographie der Erziehung: Sie soll sich

nämlich nicht auf die blosse Darstellung des Vergangenen

und Bestehenden in seiner historischen Eigenart
beschränken und es damit indirekt bestätigen, sondern
sie hat "den Normcharakter der vorgegebenen Strukturen

in Frage zu stellen und Innovationen als

alternative Lösungen, d.h. als reale, zum Teil schon in der

Geschichte angelegte Möglichkeiten in das Bewusst-
sein zu heben". Von der erziehungshistorischen
Forschung wird von W. Hillebrecht erwartet, dass sie "an
der kritischen Fortführung von Innovationen im

Schulwesen ein engagiertes Interesse hat"7. Wie auch der

systematische Teil der emanzipatorischen Pädagogik an

Gesellschaftskritik und Gesellschaftsveränderung in

Richtung auf eine bessere sozialistische Zukunft interessiert

ist, so soll auch die historische Pädagogik den

Bezug zur gesellschaftlichen Aktualität gesellschaftskritisch

herstellen und die Orientierung an der neu und

besser zu gestaltenden Zukunft berücksichtigen.
Man sieht also bei allen soeben kurz charakterisierten

Ansätzen zur Bestimmung der Bedeutung der
historischen Pädagogik im Rahmen der Gesamtpädagogik,

dass historische Forschung im Rahmen der Pädagogik

immer in Zusammenhang steht mit einer bestimmten

weltanschaulichen Gesamtkonzeption der
Wirklichkeit und des menschlichen Lebens. Dies gilt auch für
die Historiographie-Konzeption der empirischen
Pädagogik, welche noch am deutlichsten durch das Ideal

der Wertfreiheit, der weltanschaulichen Neutralität und

der absoluten Objektivität und Voraussetzungslosigkeit

geprägt ist. Hinter der Grundauffassung der
geisteswissenschaftlichen Pädagogik von der systematischen
Bedeutung der Geschichte der Pädagogik steht die

Lebensphilosophie und die daraus abgeleitete Kulturher-

NPBI 2/97



meneutik, welche auch wesentliche Elemente der He-

gelschen Geistmetaphysik integriert hat. Hinter der

emanzipatorischen Pädagogik und ihrer Sicht von den

Aufgaben der pädagogischen Historiographie stehen

neomarxistische Positionen bis hin zum historischen
Materialismus und sozialistische Konzepte und Ideale

der Gesellschaftskritik und Gesellschaftsveränderung,
und selbst die Auffassung der empirischen Pädagogik

vom Inhalt und den Zielen der historischen Pädagogik
trifft gewisse erkenntnistheoretische und weltanschauliche

Vorentscheidungen, wenn sie ihr (sehr
eingeschränktes) Wissenschaftsverständnis und ihr Ideal der

Wertfreiheit und weltanschaulichen Neutralität für die

Erziehungswissenschaft (auch für deren historischen

Teil) vorbringt. Auch diese Art von Wissenschaft kann

von einem weltanschaulichen Kontext her gedeutet
werden8.

Nach meiner eigenen Auffassung ergibt sich die

Notwendigkeit und die Bedeutung der historischen

Pädagogik oder der Geschichte der Pädagogik für die

Gesamtpädagogik, insbesondere aber auch für die

systematische oder allgemeine Pädagogik nur schon aus der

Geschichtlichkeit des Menschen: So wie der Mensch

ein geschichtliches Wesen ist und in sämtlichen Aspekten

und Phänomenen seiner aktuellen Wirklichkeit gar
nicht verständlich ist ohne den geschichtlichen Hintergrund,

der zur Gegenwart geführt hat, so sind auch die

Erziehungswirklichkeit des Menschen und (zumindest
in gewisser Weise auch) die im Zusammenhang mit ihr

sich ergebenden grundsätzlichen Fragen geschichtlich

geworden. Wer also die Geschichte der Erziehungsund

Bildungspraxis und die Geschichte des grundsätzlichen

Nachdenkens über sie nicht kennt, dem wird sich

das Verständnis für die Zusammenhänge der

Erziehungswirklichkeit und ihrer Theorie, so wie sie sich

heute darstellen, nur schwer erschliessen. Damit ist hier

natürlich nur gemeint, dass wer die Erziehungswirklichkeit

des Menschen in ihrem vollem Umfang erfassen

will, deren historische Dimension ebenfalls berücksichtigen

muss. Mit der Geschichtlichkeit des Menschen ist

also nicht die totale historische Determiniertheit des

Menschen, seiner äusseren Verhältnisse und seiner

Geistigkeit im Sinne des historistischen Relativismus

oder gar im Sinne des historischen Materialismus
gemeint. Der Mensch ist zwar ein geschichtliches und
Geschichte gestaltendes Wesen, aber in seinem innersten

freiheitlichen Kern nicht durch seine Geschichte
determiniert.

Nun kann man sich der Geschichte der Erziehungspraxis

und des Bildungsdenkens (der Geschichte der

Erziehungswirklichkeit also) in zweierlei Form und
Hinsicht oder aus einem doppelten Interesse, nämlich aus

einem mehr historischen und aus einem mehr systematischen

Interesse heraus annähern. Wer sich aus einem

historischen Interesse heraus mit der Geschichte der

Pädagogik befasst, der wird wissen wollen, wie es sich

mit der Erziehungswirklichkeit und mit dem Nachdenken

über sie in der Vergangenheit verhalten hat und

wie sich die Gegenwart (oder spätere Zeiten)
wirkungsgeschichtlich aus der Vergangenheit erklären lassen.

Wer sich aus einem systematischen Interesse heraus mit

der Geschichte der Pädagogik auseinandersetzt, der

wird, ausgehend von einer aktuellen systematischen

Grundfrage der Erziehungswissenschaft, wissen wollen,

ob und wie sich dieses Problem in der Vergangenheit

auch schon gestellt hat und ob und wie es gelöst
worden ist. Sowohl von der wirkungsgeschichtlichen
wie auch von der problemgeschichtlichen Fragestellung

her ergeben sich gute Gründe, die für die eminente

Bedeutung der historischen Forschung und der
historischen Betrachtungsweise in der Pädagogik
sprechen.

Im Zusammenhang mit der wirkungsgeschichtlichen
Betrachtung pädagogischer Zusammenhänge sprechen

folgende Überlegungen für die Unerlässlichkeit historischer

Forschung in der Pädagogik: Jedes Schulsystem in

jedem Land hat seine Geschichte. Jedes Schulsystem ist

aber auch aus einem bestimmten Geiste, von einer
bestimmten religiösen, weltanschaulichen, philosophischen

Konzeption her einmal in der Geschichte
geschaffen worden. Die grundsätzlichen Auffassungen
über Wesen und Bestimmung des Menschen, über Wesen

und Ziel der Erziehung und Bildung des Unerwachsenen,

welche jeder Schulgründung, jeder Schulreform

und jeder Erziehungspraxis zugrundeliegen, haben

aber selbst auch wieder ihre Geschichte, sie sind einmal

im Verlauf geschichtlicher Abläufe und im Rahmen

geschichtlicher Zusammenhänge erdacht und konzipiert
worden. Die verschiedenen Autoren, die sich in

grundsätzlicher Art und Weise über Erziehung und

Bildung geäussert haben, sind jeweils in geistesgeschichtlichem

Sinne voneinander abhängig. Der eine baut auf
den Ergebnissen des anderen auf, übernimmt grundlegende

Voraussetzungen von ihm und entwickelt sie

weiter; aber auch wenn das Verhältnis zwischen zwei

Autoren vorwiegend polemischer Natur ist, trägt doch

die Kenntnis auch der gegnerischen Ansicht, gegen die

ein Autor sich wendet, wesentlich zum Verständnis oft
gerade seiner wichtigsten Anliegen bei. So erweist sich

denn die gesamte Geschichte der Pädagogik als ein

Insgesamt wirkungsgeschichtlicher Zusammenhänge,
welche alle für die Erklärung der gegenwärtigen Lage

der Erziehungswirklichkeit des Menschen unerlässlich

sind. Es ist schlechterdings nicht möglich, die aktuelle

Erziehungswirklichkeit zu verstehen, ohne die Frage
nach ihrer geschichtlichen Herkunft zu stellen und sich

demzufolge gerade in der Pädagogik
wirkungsgeschichtlichen Forschungen zu widmen.

Aber auch in der Annahme, dass ein pädagogischer
Denker oder eine pädagogische Theorie der Vergangenheit

sich nicht unmittelbar oder mittelbar auf die

Gegenwart ausgewirkt hat, erweist sich die Geschichte

der pädagogischen Theorien und Ideen in hohem Grade

als bedeutungsvoll für die aktuelle systematische
Diskussion auf dem Gebiete der Erziehung und

Bildung. Wer mit der Geschichte der Pädagogik vertraut
ist, der wird vielfach nachweisen können, dass im Rahmen

der menschlichen Erziehungspraxis und im Rahmen

der menschlichen Bildungsbestrebungen sich

gewisse Probleme immer wieder neu stellen. Es ist daher

für die aktuelle Diskussion dieser Themen und Probleme

von grosser Wichtigkeit, auch die in der Geschichte

NPBI 2/97



aufgetretenen verschiedenen Lösungsversuche dieser

Probleme zu kennen. Diese Kenntnis trägt sehr viel zur

Erhellung der Tiefendimension eines Problems bei und

kann auch für die aktuelle Diskussion fruchtbare
Einblicke in verschiedenste Aspekte eines Problems vermitteln.

Auch die problemgeschichtliche Fragestellung im

Rahmen der historischen Forschung auf dem Gebiete

der Pädagogik erweist sich also für die systematische

Fragestellung dieser Disziplin als durchaus fruchtbar.
Und auch von daher erweisen sich Forschungen im
Bereich der historischen Pädagogik als im Gesamtkontext
der Erziehungswissenschaft sinnvoll, ja als notwendig.

Man könnte diese Reihe von Argumenten zu Gunsten

der Bedeutung der historischen Pädagogik für die

Gesamtpädagogik noch fortsetzen, indem man auf die

Möglichkeiten der Ortsbestimmung der Gegenwart
gerade durch den Vergleich mit der Vergangenheit
hinwiese und sogar aufzeigte, dass gerade die Beschäftigung

mit der Geschichte und der Vergangenheit zu
einer Befreiung von der inneren Verhaftung an die aktuelle

Lage führen kann. Ich habe dies an anderer Stelle

genauer ausgeführt und kann hier nicht näher darauf

eingehen9. Vielmehr sei zum Abschluss und um den

Bezug zur Thematik der Pestalozziforschung und zur
Problematik der Entmythologisierung Pestalozzis

herzustellen, noch eine Bemerkung zum Begriff der

Erziehungswirklichkeit als Gegenstand auch und gerade
historischer pädagogischer Forschung sowie zum Wesen

des geschichtlichen, aber nicht nur geschichtlichen
Menschen gemacht, welcher auf unausweichliche Weise

auch in der geschichtlich gewordenen Erziehungswirklichkeit

eine Rolle spielt. Von der Art und Weise,

wie wir das Wesen des Menschen bestimmen, d.h. von
welchen anthropologischen und weltanschaulichen

Voraussetzungen wir ausgehen, wird sich auch unser

Konzept der historischen Wahrheit und unser Urteil

über sie ableiten lassen.

Die historische Forschung will den Menschen in seiner

geschichtlichen Wirklichkeit erfassen, und die an

pädagogischen Fragen interessierte Historiographie
bezieht sich insbesondere auf die Erziehungswirklichkeit
in ihrer geschichtlichen Dimension. In gewisser Weise

präsentiert sich die geschichtlich gewordene
Erziehungswirklichkeit des Menschen, wie jede für die

Vergangenheit nachweisbare und aus der Vergangenheit
überlieferte menschliche Wirklichkeit, auch und

zunächst als ein Insgesamt von Erfahrungstatsachen,

Entwicklungen und Zusammenhängen, welche freilich

nicht wie die Gegenstände gegenwärtiger Empirie in

ihrer jeweiligen tatsächlichen Wirklichkeit durch

Sinneswahrnehmung unmittelbar verifizierbar sind (ihre

tatsächliche Wirklichkeit ist ja immer schon vergangen),
sondern auf Grund von Quellen verschiedenster Art
erschlossen werden müssen. Es ist die Aufgabe des

Historikers, die Quellen kritisch zu untersuchen und zu

interpretieren und von seiner Analyse und Deutung der

Quellen her die historische Wirklichkeit, auf die sie

verweisen und von der sie Kunde geben, zu erschliessen

und zu rekonstruieren.
Dabei spielt es eine nicht zu unterschätzende Rolle,

von welchem Menschenbild der historische Forscher

ausgeht. Meines Erachtens muss auch bei allen historischen

Forschungen immer berücksichtigt werden, dass

der Mensch in seinem Fühlen, Denken, Wollen und

Handeln über sich hinaus weist, dass er auf ein Idealbild
des Menschseins, auf die Idee des Menschseins (mehr
oder weniger bewusst) bezogen ist, aus der heraus er

sein Leben gestaltet. Auch der Mensch in seiner historischen

Wirklichkeit und in seiner geschichtlichen
Erscheinung ist auf die Idee des Menschen, auf ein Idealbild

menschlicher Flöchstform bezogen. Durch den

Bezug auf die Idee des Menschseins verwirklicht sich der

Mensch (und zwar das Individuum ebenso wie menschliche

Gruppen oder Gemeinschaften, Völker und Nationen)

im Verlaufe seiner geschichtlichen Entwicklung.
Diese Idee erhält nun auch in der Erziehungswirklichkeit

des Menschen eine überragende Bedeutung, weil

ja die Bestimmung des Ziels der Erziehung und des

Sinns der Bildung immer auf diese Idee (eine Idealvorstellung

des Menschseins) bezogen ist. Die Erziehung
und Bildung selbst, insbesondere aber auch alle Versuche,

die Erziehungswirklichkeit, beispielsweise gegebene

Schulsysteme, zu reformieren und neu zu gestalten,
erfahren durch den Bezug auf die Idee dessen, was der

Mensch sein kann und sein soll, immer wieder neuen

Antrieb, neue Motivation und neuen Aufschwung, ja
sie leben geradezu aus der Verwirklichung dieser Idee

heraus.

Nun kann es nicht einfach die Aufgabe des Historikers

der Erziehung und Bildung (auch nicht eines
Historikers, der sich vorwiegend mit der Geschichte der

pädagogischen Theorien und Ideen befasst) sein, diese

Idee des Menschseins in der Geschichte der Pädagogik
nachzuweisen. Vielmehr sind im Rahmen der historischen

Pädagogik die vielfältigsten Fragestellungen

möglich, z.B. sowohl geistesgeschichtliche als auch

sozialgeschichtliche. Keine dieser Fragestellungen sollte

ausgeschlossen, alle Aspekte sollten nach Möglichkeit
berücksichtigt werden, um zur historischen Wirklichkeit

vorzudringen10.
Aber wer sich in irgendeiner Form mit der Geschichte

der Erziehung und Bildung oder mit historischer
Forschung in der Pädagogik befasst, sollte sich bewusst

sein, dass die geschichtliche Wirklichkeit des

Menschen, insbesondere aber diejenige grosser Philosophen

und Pädagogen verkürzt dargestellt wird, wenn
man die ideelle Dimension des Menschseins vernachlässigt

oder gar negiert und ausser Acht lässt. Man sollte

sich im Zusammenhang mit Forschungen im Bereich

der historischen Pädagogik immer Rechenschaft darüber

ablegen, von welchem Menschenbild man als

historischer Forscher ausgeht, und man sollte auch alle

Autoren von Werken der historischen Pädagogik darüber

befragen dürfen, von welchem Menschenbild sie

sich bei ihren Forschungen inspirieren lassen, denn es

macht z.B. einen grossen Unterschied, ob man
annimmt, dass der Mensch auch in seinem geistigen
Leben (zu dem ja Erziehung und Bildung gehören) von
seinen ökonomischen, politischen und gesellschaftlichen

Verhältnissen und ihrer geschichtlichen Entwicklung

wesenhaft beeinflusst oder gar determiniert ist,

oder ob man davon ausgeht, der Mensch bestimme

NPBI 2/97



sich von einem seelisch geistigen Zentrum aus frei nach

anthropologischen Grundgedanken und ethisch

religiösen Wertvorstellungen und gestalte von da aus auch

seine politische, gesellschaftliche und wirtschaftliche
Situation. Je nachdem, von welchem Menschen- und

Weltbild der Historiker ausgeht, wird er auch dieselben

historischen Tatsachen und Entwicklungen ganz anders

interpretieren.
Gerade im Bereich der Pestalozziforschung hat sich

der jeweilige weltanschauliche und anthropologische
Hintergrund des Pestalozziforschers selbst immer sehr

nachhaltig auf dessen Forschungen ausgewirkt11. Und

gerade im Falle einer so komplexen historischen
Persönlichkeit wie Pestalozzi spielt es eine grosse Rolle, ob

man ihn von der Idee des optimalen menschlichen

Seins her begreift, die er mit seiner Methode und seiner

Theorie der Elementarbildung, aber auch mit seinem

sozialpolitischen und sozialphilosophischen Wirken
und Denken verwirklichen wollte, oder ob man ihn auf
die krude Tatsächlichkeit seiner ökonomischen und
gesellschaftlichen Verhältnisse sowie seines oftmaligen
pädagogischen und politischen Scheiterns reduziert.

Pestalozzi selbst hat seine Bedeutung, den eigentlichen
Sinn seines Lebens, Wirkens und Denkens immer darin

gesehen, was er im Grunde seines Herzens wollte und

anstrebte12. Dies ist der wahre ideelle Bezug seines

Lebens, durch den er auch für seine politischen und

pädagogischen Anhänger im 19. und 20. Jahrhundert

zum Vorbild und zum Leitstern wurde.
In der Geschichte der Pestalozzi-Verehrung mag

Pestalozzi oft zur hehren Lichtgestalt überhöht worden

sein, aber gerade diese Stilisierung ist nicht einfach unter

dem Titel "Entstehung einer Legende, eines

Mythos, eines Kultes" abzuqualifizieren und der blossen

Tatsächlichkeit der historischen Empirie als der eigentlichen

historischen Wahrheit gegenüberzustellen.
Vielmehr ist die Pestalozzi-Verehrung, von der nicht
einfach angenommen werden kann, dass sie als solche die

historische Wahrheit verfälscht oder von ihr wegführt,
im Lichte der idealen pädagogischen und politischen

Grundgedanken und Intentionen zu sehen, die Pestalozzi

mit seinen Anhängern verbinden und die immer

der jeweils menschlich beschränkte und unvollkommene

Ausdruck eines Optimums menschlicher Vortrefflichkeit

(der Idee des Menschen) sind, welches alle diese

Denker, Pädagogen und Politiker in ihrem Leben und

Wirken anstrebten und zu verwirklichen versuchten13.

Das gerade ist das Elend jedes Positivismus auch in

der Historiographie und besonders auch in der historischen

Pädagogik, dass er den tieferen geistigen und

religiösen Ambitionen und Intentionen des Menschen

nicht gerecht wird und dass er nicht realisiert, wie sehr

auch der ideelle Bezug des menschlichen Lebens zur
Wirklichkeit des Menschen gerade in seiner geschichtlichen

Entwicklung gehört14.

1 Siehe dafür W. Dilthey, Gesammelte Schriften (GS), Bd. VI,

Stuttgart-Göttingen 1968, S. 69ff., bes. S. 71 ff., Bd. IX,

Stuttgart-Göttingen 1974, S. 190ff.
2 Siehe dafür H. Nohl: Die pädagogische Bewegung in

Deutschland und ihre Theorie, Frankfurt a.M. 1988, S.

150ff., bes. S. 151 f.
3 Siehe dafür W. Brezinka: Metatheorie der Erziehung,

München-Basel 1978, S. 178ff.
4 Siehe dafür R. Lochner: Zur Grundlegung einer selbständi¬

gen Theorie der Erziehungswissenschaft, in F. Nicolin (Hrsg.):

Pädagogik als Wissenschaft, Darmstadt 1969, S. 404ff., bes.

S. 419.
5 Siehe dafür W. Brezinka, op. cit., S. 168.

6 Siehe dafür U. Herrmann: Probleme einer erziehungswissen¬
schaftlichen Historik, in J.L. Blass u.a. (Hrsg.): Bildungstradition

und moderne Gesellschaft (Festschrift für H.H. Groot-
hoff), Hannover 1975, S. 274, S. 278; ders.: Historisch-systematische

Dimension der Erziehungswissenschaft, in: C. Wulf
(Hrsg.): Wörterbuch der Erziehung, München 1974, S. 285.
Zum Ganzen vgl. W. Brezinka, op. cit., S. 175ff.

7 Siehe dafür W. Hillebrecht: Geschichte der Erziehung als kri¬

tische Disziplin, in: D. Hoffmann und H. Tütken (Hrsg.):
Realistische Erziehungswissenschaft, Hannover 1972, S. 205, S.

213.
8 Ich habe mich ausführlicher zu diesen Zusammenhängen

geäussert in der Pädagogischen Rundschau (PR), siehe dafür
F.-P. Hager: Zum Bedeutungswandel der Geschichte der

Pädagogik, PR, 50. Jg., 1996, Heft 3, S. 353ff„ bes. S. 359ff.
9 Siehe dafür F.-P. Hager, loc. cit. (Anm. 8), bes. S. 366ff., vgl.

ders.: Plato Paedagogus, Bern und Stuttgart 1981, S. 17-19.
10 Meine Ausführungen über die Bezogenheit auch des ge¬

schichtlichen Menschen zur Idee des Menschseins nehmen
teilweise auch Stellung zu den Fragen, welche D. Tröhler in

seinem Interview mit U. Herrmann auf S. 20ff. stellt (NPBI, 3.

Jg., 1/97) und zu den Antworten, die Herrmann darauf gibt
(vgl. auch schon loc. cit., S. 18f. über den "empirischen
Charakter der Geschichtsforschung").

11 Vgl. als Beispiel die seinerzeitige Debatte um den "politi¬
schen Pestalozzi", ausgelöst von Adalbert Rangs Buch 'Der
politische Pestalozzi', Frankfurt a.M. 1967.

12 Siehe dafür vielfache Äusserungen Pestalozzis im

'Schwanengesang', z.B. PSW XXVIII, S. 240ff. Der ganze
Schwanengesang betont die totale Hingabe Pestalozzis an die

"Idee" der Elementarbildung.
13 Ich selbst unterscheide noch die vergänglichen menschlichen

Idealvorstellungen von der transzendenten ewigen
Idee des Menschseins, auf die sie bezogen sind.

14 Interessant ist, dass dieselben Leute, die seinerzeit so sehr
die Freilegung des erkenntnisleitenden Interesses in der

bürgerlichen Wissenschaft gefordert und ihren eigenen
Forschungen ein neues erkenntnisleitendes Interesse im Dienste

an der Emanzipation der Gesellschaft vorangetragen haben,
nunmehr die Historisierung, den historischen Kontext und
die Beschränkung auf die Empirie fordern. Nur eben: Es ist
nach wie vor nicht gleichgültig, wie man die geschichtliche
Wirklichkeit des Menschen, die man erforschen will,
grundsätzlich deutet und von welchen weltanschaulich
philosophischen Voraussetzungen man dabei ausgeht.

NPBI 2/97 21


	Idee, Bildung und Geschichtlichkeit des Menschen

