
Zeitschrift: Neue Pestalozzi Blätter : Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 3 (1997)

Heft: 2

Artikel: Pestalozzis Nachforschungen : ein Gegenstand der Lehrerbildung?

Autor: Brühlmeier, Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901736

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901736
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pestalozzis
Nachforschungen

- ein Gegenstand der Lehrerbildung?

(Red.) Die 'Nachforschungen' feiern dieses

Jahr ihren 200. Geburtstag. Dieser wird zum
Anlass genommen, das Werk wissenschaftlich

zu diskutieren. Während der 5. Band der 'Neuen

Pestalozzi-Studien' Pestalozzis Werk von
1797 immanent diskutiert, wird ein Symposium

am Pestalozzianum im kommenden Frühjahr

die 'Nachforschungen' kontextuell angehen.

Arthur Brühlmeier

Pestalozzis

philosophisches Hauptwerk 'Meine

Nachforschungen über den Gang der Natur in

der Entwicklung des Menschengeschlechts',
1797 im Druck erschienen und in der Kritischen

Gesamtausgabe die ersten 166 Seiten des 12. Bandes

beanspruchend, ist hierzulande kaum im Bewusstsein

der gebildeten Schicht präsent, weshalb die Frage,

inwiefern es sich rechtfertige, dieses Werk im Rahmen

der Lehrerbildung zu behandeln, als fast überflüssig
erscheint. Dies gilt um so mehr, als im Pestalozzi-Jahr
einzelne Autoren die Ansicht vertraten, Pestalozzis
Gedankenwelt gehöre der Vergangenheit an, sei deshalb

bloss noch von historischem Interesse und ohne Bedeutung

für die Bewältigung gegenwärtiger Probleme (vgl.

This Wächter, Pestalozzi hilft nicht, in SLZ 7/97, S. 22).

Da indessen das Gedankengut der 'Nachforschungen'
in meiner eigenen, etwa 25 Jahre dauernden
Lehrerbildungs-Praxis so etwas wie das Rückgrat bildete, gebe
ich hier (nachdem ich den Schuldienst quittiert habe)

gerne Rechenschaft darüber, was mich zu dieser hohen

Bewertung von Pestalozzis Anthropologie bewog.
Vorerst möchte ich festhalten: Es gibt keine Instanz,

die objektiv zu entscheiden befugt wäre, welche
Gedanken lebenswirksam werden dürfen oder sollen. Ob

sich jemand in seinem Denken auch heute noch von
Pestalozzis Ideen anregen und bereichern lassen will, ist

ganz seine Freiheit, und ebenso ist es die Freiheit eines

Lehrerbildners, jene Ideen oder Werke als bildend zu

erachten, die ihm einleuchten und als hilfreich erschei-

Eine völlig andere Frage als jene des

wissenschaftlichen Diskurses ist die, welche Bedeutung

die 'Nachforschungen' für die Lehrerinnen-

und Lehrerbildung haben. Der langjährige

Lehrerbildner und Pestalozzi-Kenner Arthur
Brühlmeier sagt, welchen Sinn die Behandlung

von Pestalozzis philosophisch-anthropologischem

Hauptwerk für die angehenden
Lehrkräfte haben könnte.

nen. Dementsprechend vertrete ich hier nicht die Position,

Pestalozzis 'Nachforschungen' seien - objektiv
betrachtet - für die Lehrerbildung von zentraler Bedeutung,

sondern ich kann lediglich als Einzelner einsichtig
zu machen versuchen, weshalb ich dieses Werk in meiner

Praxis zum Bildungsgegenstand erhob.

Pestalozzis 'Nachforschungen' als

Bildungsgegensfand?

uerst sei auf eine Schwierigkeit hingewiesen,
die manch gut gemeinten Versuch scheitern
lassen könnte: Es ist schlicht unmöglich, mit
einer Lerngruppe Pestalozzis 'Nachforschungen'

als ganzes Werk zu lesen. Die Materie ist voll
grundsätzlicher Probleme und gibt zu den weitläufigsten
Diskussionen Anlass, weshalb man, will man nicht
pfuschen, pro Stunde kaum eine ganze Seite schaffen würde.

Man muss also in jedem Falle die tragenden
Kernstellen auswählen und insbesondere selber als einer,

der über Pestalozzis Gedanken-Instrument frei verfügt,
aufzeigen können, wie fruchtbar dieser Ansatz sein

kann für das Verständnis gegenwärtiger Probleme. Das

setzt voraus, dass man sich als Lehrerbildner intensiv in

die Materie hineingedacht hat - ein Vorgang übrigens,
der erfahrungsgemäss in jeder Diskussion mit Studenten

neue Nahrung erhält. Im meiner Praxis hat es sich

zudem bewährt, dass ich für die Studenten jeweils eine

eigene abrisshafte Darstellung der grundlegenden
Gedanken verfasst habe.1

NPBI 2/97 11



Ich gebe zu, dass mir der Aufwand zu gross wäre, im

Rahmen der Lehrerbildung dieses philosophische Werk
bloss sachlich analysierend zu behandeln. Ich wollte
mehr: nämlich dem künftigen Lehrer ein Instrument in

die Hand geben, mit Hilfe dessen er sich selbst, seine

Mitwelt und insbesondere auch alle sozialen Komplikationen

besser verstehen kann, um schliesslich besser

mit den Widersprüchen menschlicher Existenz umgehen

und damit seinem eigenen persönlichen und
beruflichen Leben einen tieferen Sinn geben zu können.
Ich übte daher mit den Studenten stets auch die

Anwendung von Pestalozzis Denken auf gegenwärtige
Situationen.

Dabei ging es mir nie um die 'Nachforschungen' als

Werk, sondern um die Gedanken, die Pestalozzi zwar
dort systematisch abgehandelt hat, die aber eben auch

in andern Schriften zum Tragen kommen, so etwa in

der etwa gleichzeitig geschriebenen Stellungnahme zur
Französischen Revolution ('Ja oder Nein?') oder in

seinem grossen politischen Werk anlässlich der politischen
Neuordnung Europas nach dem Sturz Napoleons ('An
die Unschuld, den Ernst und den Edelmut meines
Zeitalters und meines Vaterlandes'). Ich wollte eben nicht
"ein Buch behandeln", sondern Pestalozzis "Lehre vom
Menschen", d.h. seine auch für die Pädagogik grundlegende

Anthropologie vermitteln. Es scheint mir nämlich,

dass es Pestalozzi gelungen ist, die verwickelten

Widersprüche, woran Menschen je und je litten und
leiden, hinsichtlich ihrer Ursachen, ihres Sinns und ihrer

Möglichkeit der Überwindung einsichtig zu machen,
und zwar dadurch, dass er den Menschen nicht
eindimensional (wie das Tier), d.h. stets mit sich in Harmonie

sieht, sondern ihn erkennt als ein Wesen, das den drei

verschiedenen Existenzformen des Natürlichen, des

Gesellschaftlichen und des Sittlichen verpflichtet ist, drei

Seinsweisen also, die sich in ihrem Wesen unterscheiden

und zu deren Gestaltung je eigene Gesetzmässigkeiten

gelten. Zu bedenken ist aber, dass Pestalozzi vor
allem in den pädagogischen Schriften nach 1800 oft
die Zweiheit "niedere Natur - höhere Natur" stärker

betont hat als die in den 'Nachforschungen' entwickelte

Dreiheit "Naturzustand - gesellschaftlicher Zustand

- sittlicher Zustand". Es gilt daher, diese beiden Denkfiguren

in einer Zusammenschau darzustellen.

Pestalozzis Anthropologie
m nachfolgend aufweisen zu können, inwiefern

Pestalozzis Anthropologie für einen

heutigen Menschen und insbesondere auch

für einen Lehrer hilfreich sein kann, lege ich

sie hier zuerst abrisshaft in 20 Thesen dar. Ich greife dabei

zurück auf eine jener Darstellungen, die ich meinen
Studenten abgegeben habe:

1. Anders als beim Tier ist die menschliche Natur nicht

eindimensional, sondern unterscheidbar in "niedere"
und "höhere" Natur.

2. Mit dem Begriff "niedere Natur" sind all jene Aspekte

des menschlichen Daseins ins Auge gefasst, welche
die physische Existenz des Menschen bedingen und im

Dienste der Selbstbehauptung bzw. des selbstbezoge¬

nen Lebensgenusses stehen: Biologische Bedürfnisbefriedigung,

Triebhaftigkeit, Gebundenheit an die

Sinnesorganisation und damit das Streben nach Lust bzw.

die Vermeidung von Unlust, Trägheit, Selbsterhaltungstrieb

und Selbstsucht.

3. Mit dem Begriff "höhere Natur" ist all das ins Auge
gefasst, was den Menschen in positivem Sinne über die

Möglichkeiten des Tieres hinaushebt: Wertbezogen-
heit, Wahrheitserkenntnis, Religiosität, Gewissen, Freiheit

und Verantwortung, Kultur, Hingabe an eine Sache

oder den Mitmenschen in Liebe, Selbstvervollkommnung.

4. Niedere und höhere Natur stehen in einem dynamischen

Wechselverhältnis, vergleichbar einer Frucht mit
Schale und Kern. Die höhere Natur ist das letztlich
Beständige, Unzerstörbare, die niedere Natur ist vorläufig
und vergänglich. Die höhere Natur kann indessen ohne
die niedere nicht bestehen: Sie entwickelt sich aus der

niederen Natur und soll im Verlaufe der Entwicklung
auch die Herrschaft über sie gewinnen. Die niedere Natur

ist gut, insofern und solange sie der Herausentwicklung

des Höheren dient; sie wirkt negativ in ihrer
Tendenz, sich der Dominanz des Höheren entgegenzustellen.

5. Die oben beschriebene Dynamik faltet sich aus in

einem dreistufigen Entwicklungsgang: Vom Naturzustand

über den gesellschaftlichen Zustand zum
sittlichen Zustand.
6. Im Naturzustand dominiert die niedere Natur; das

Höhere ist im Zustande keimhafter Anlagen. So ist das

Wohlwollen ein Ausdruck der niederen Natur, gleichzeitig

aber die Naturgrundlage für die höchste Form

der Sittlichkeit: die Liebe. Oder: Die Neugier ist

Ausdruck der Sinnlichkeit, gleichzeitig aber Grundlage für
das echte Wahrheitsinteresse. Oder: Die Trägheit
entspringt der Tendenz, Unlust zu vermeiden, aber sie ist

gleichzeitig die Naturgrundlage für "Kaltblütigkeit des

Urteils". Oder: Der Mutterinstinkt ist Ausdruck der
niederen Natur, aber gleichzeitig die Grundlage für die

"sehende Liebe".
7. Theoretisch ist zu unterscheiden zwischen
"unverdorbenem" und "verdorbenem" Naturzustand.

• Der unverdorbene Naturzustand lässt sich bloss denken:

als Zustand der völligen Gegenwartsbezogenheit
und des Gleichgewichts zwischen erlebten Bedürfnissen

und den zu deren Befriedigung nötigen Kräften.

• Real erfahrbar ist der verdorbene Naturzustand:
geprägt durch Selbstsucht, durch Selbstbehauptung und

Suche nach Lust bzw. Vermeidung von Unlust, geprägt
auch durch das Missverhältnis zwischen Bedürfnissen

und Kräften und damit durch Sorge um die Zukunft
und durch den Kampf um Sicherheit.
8. Der verdorbene Naturzustand des Menschen ist so

geartet (Suche nach Lust und Vermeidung von Unlust,

gepaart mit der Fähigkeit zu denken und zu planen),
dass der Eintritt in den gesellschaftlichen Zustand
unvermeidlich und nicht mehr rückgängig zu machen ist.

Durch die Vergesellschaftung kommt der Mensch
einerseits in den Genuss von Rechten, unterliegt aber
anderseits dem Anspruch, Pflichten erfüllen und

Einschränkungen ertragen, d.h. gehorchen zu müssen.

NPBl 2/97



9. Durch die Vergesellschaftung schaffte und schafft
sich der Mensch eine Welt, die im Tierreich nicht
existiert: Rechte und Pflichten, Gesetze, Institutionen
(Staat, Wirtschaft, Geldwesen, Vereinigungen jeglicher
Art, Kommunikationssysteme) - kurz: die Zivilisation.

10. Der Eintritt in die Gesellschaft löscht im Einzelnen

den naturgegebenen Egoismus nicht aus; die Gesellschaft

schränkt ihn lediglich ein und schützt damit die

andern vor seinen negativen Auswirkungen. Der

Mensch kommt somit durch die Vergesellschaftung in

einen Widerspruch mit sich selbst als Naturwesen, das

er auch im gesellschaftlichen Zustand bleibt: Aus
egoistischen Motiven wünscht er all jene Vorteile, die nur
durch die Gesellschaft zu erreichen sind, und aus
demselben Egoismus heraus möchte er all jene Einschränkungen

und Belastungen vermeiden oder verweigern,
welche die gesellschaftlichen Vorteile erst möglich
machen.

11. Der Staat als Hüter der Rechtsordnung kann

demzufolge die im Gesetz getroffenen Regelungen gegen
den Egoismus der Einzelnen nur durchsetzen, wenn er

über Instrumente der Macht verfügt. Insofern es

Aufgabe des Staates ist, dem Einzelnen Sicherheit zu

gewährleisten, muss er einerseits von allen verlangen,
dass sie bei der Lösung von Konflikten auf die Anwendung

physischer Gewaltverzichten, muss aber andererseits

die an ihn delegierte Gewalt gegen jene einsetzen,
die gegen diese Übereinkunft Verstössen wollen. (Mit
andern Worten: Der Staat als Staat kann nicht "christlich"

handeln; das ist allenfalls Sache des Einzelnen.)

12. Im Hinblick auf das Streben des Individuums, in

Harmonie mit sich selbst zu kommen, erweist sich

somit der Eintritt in die Gesellschaft als Illusion. Erstens ist

- wie erwähnt - der Egoismus des Einzelnen nicht
ausgelöscht, und zweitens wird die Spannung zwischen

Bedürfnis und Kraft beim Individuum noch dadurch

erhöht, dass die Gesellschaft einerseits stets neue Bedürfnisse

weckt und andererseits die Kräfte des Individuums

durch die gesellschaftlichen Annehmlichkeiten
schwächt. Der Mensch erreicht folglich den Zweck, um
dessentwillen er in den gesellschaftlichen Zustand

eintrat, durch eben diesen Eintritt nicht.

13. Die Gesellschaft als solche kann somit dem Einzelnen

niemals wahre Erfüllung seines Lebens garantieren,
sondern stets nur einen Rahmen als Ermöglichung der

Selbstverwirklichung schaffen. Der Einzelne bleibt

solange im Widerspruch mit sich selbst und leidet so lange

an den im Wesen der Gesellschaft liegenden
Widersprüchen, bis er erkennt, dass wahre Erfüllung des

Lebens nur durch den frei gewählten Verzicht auf egoistische

Ansprüche zu erreichen ist. Die Belastungen des

gesellschaftlichen Zustandes haben darin ihren tiefen

Sinn, als der Einzelne nur durch das Leiden an ihnen

zum Entschluss gelangen kann, die Möglichkeit der

Sittlichkeit selbst zu verwirklichen.
14. Der sittliche Mensch erkennt, dass er eine

Lebensaufgabe zu erfüllen hat: die eigene Vervollkommnung.
Diese ist nur zu erreichen im Verzicht auf den Egoismus

und in der Entwicklung der sittlichen bzw. Herzens-

Kräfte: Liebe, Vertrauen, Dankbarkeit, Gemeinschaftssinn,

Schönheitssinn, Verantwortung für das Ganze,

Kreativität, Religiosität, freier Wille zum Guten usw.

Durch die Verwirklichung der Sittlichkeit wird der

Mensch "Werk seiner selbst" und ist er wahrhaft
"frei".
15. Somit sind die im verdorbenen Naturzustand und

im gesellschaftlichen Zustand gefühlten Widersprüche

nur durch eigene Versittlichung zu lösen. Sittlichkeit

verwirklicht sich in dem Masse, als die höhere Natur
über die Ansprüche der niederen Natur überwiegt.
16. Da aber der einzelne Mensch die niedere Natur als

physisches Wesen mit Trieben und Bedürfnissen

grundsätzlich nicht abstreifen kann (ausser im Tod) und

da er in jedem Fall Teil einer konkreten Gesellschaft ist,

mithin an kollektiven Systemen partizipiert (und sie

mitträgt), die grundsätzlich der Selbsterhaltung und

Selbstbehauptung dienen, kann er berechtigterweise
als Einzelner nicht den Anspruch erheben, immer und

in jedem Fall widerspruchsfrei zu leben. Niemand kann

rein sittlich sein, wenn er physisch überleben will.
17. Die Widersprüche gehören somit zum Wesen des

Menschen. Sie sind erklärbar, weil in den drei Zuständen

je andere Gesetzmässigkeiten gelten:
• Als Wesen des Naturzustandes behauptet sich der

Mensch selbst, ist auf sich selbst bezogen, sucht seinen

Vorteil und unterliegt auch dem Zwang der Triebe

("Werk der Natur").
• Als gesellschaftliches Wesen ist der Einzelne Teil eines

funktionierenden Systems ("Werk der Gesellschaft"),
dessen Vorteile er geniessen möchte, das aber diese

Vorteile nur solange ermöglicht, als die Einzelnen ihre

Bereitschaft, Teil des Ganzen zu sein (zu funktionieren),
trotz des oft damit einhergehenden Frustrationserlebnisses

nicht verweigern.
• Als sittliches Wesen ("Werk seiner selbst") verzichtet
der Mensch auf egoistische Ansprüche, sucht das Wohl
des andern und des Ganzen und vervollkommnet sich

dadurch, dass er all jene Kräfte und Anlagen entfaltet,
die ihm diese Hingabe an die Mitmenschen und die

Gemeinschaft ermöglichen.
18. Naturzustand und gesellschaftlicher Zustand auf
der einen und sittlicher Zustand auf der andern Seite

stehen zueinander in einer Wechselbeziehung: So wie
die niedere Natur die notwendige Schale für die

Bildung des unzerstörbaren Samens (die höhere Natur)

bildet, ebenso sind jene beiden Zustände, in denen die

niedere Natur dominiert (der Naturzustand und der
gesellschaftliche Zustand) die notwendige Voraussetzung
für die Versittlichung des Einzelnen. Andererseits wirkt
der sittliche Mensch hinein in die konkrete Gestaltung
des gesellschaftlichen Zustandes (als Gesetzgeber und
in der Art, wie er sich an die Gesetze hält), wodurch
eine konkrete Gesellschaft um so weniger belastend ist,

je mehr Individuen die eigene Versittlichung als ihre

Lebensaufgabe wahrnehmen.
19. Die drei Zustände sind zu verstehen als drei
verschiedene Existenzweisen, denen wir stets gleichzeitig
verbunden oder verpflichtet sind oder (im Falle des

sittlichen Zustandes) sein sollen. Jeder menschliche

Lebensvollzug kann somit analysiert werden hinsichtlich

der drei Zustände. Auf der nächsten Seite finden sich

einige Beispiele (teils von Pestalozzi).

NPBI 2/97



Naturzustand Gesellschaftlicher Zustand sittlicher Zustand

Beruf Motivation: Befriedigung
primärer Bedürfnisse

physische und psychische

Voraussetzungen zur Ausübung
des Berufs

physische und psychische

Belastungen

Arbeitsvertrag
staatliche Gesetzgebung

Partizipation am Bildungswesen

Zugehörigkeit zu einer Organisation

Berufung, Verwirklichung von
Lebenssinn im Beruf

Verantwortung für andere

Menschen und Umwelt
Identifikation mit Idealen

Motivation: Erhaltung der

eigenen Familie

Ehe Verliebtheit
Sexualität

Gewohnheiten des gemeinsamen

Lebensalltags
"neurotische" Beziehungsstrukturen

Zivil-Ehe

staatliches Eherecht

Ehe-Verträge

Liebe, Treue

Wille zu gemeinsamem
seelisch-geistigem Wachstum

gegenseitige Hilfe

Verantwortung für die Gemeinschaft

Erziehung ungewertete Entfaltung natür¬
licher Anlagen und Kräfte

Einübung in gesellschaftliche
Normen

Erwerb von Kulturtechniken

Entfaltung der Herzenskräfte

Unterordnung der intellektuellen

und handwerklichen
Kräfte unter die sittlichen

Freiheit Anspruch und Möglichkeit,
tun und lassen zu können, was
einem beliebt

gesellschaftlich zugesicherter
Freiraum zur Wahrung
eigener Interessen und

Befriedigung eigener Bedürfnisse

politische Mitbestimmungsmöglichkeiten

Freiheit von eigenen inneren

Zwängen und Abhängigkeiten

Wille zu selbstverantwortetem
Handeln aus dem Gewissen

Friede Fehlen von Konfliktursachen
Diktatur der Stärkeren

im Innern des Kollektivs:

Konfliktlösungen auf der Basis des

anerkannten Rechts

gegen aussen: vertragliche
Absicherung der gegenseitigen
Unantastbarkeit

jeweilige Absicherung des

Rechts durch kontrollierte
kollektive Macht

Verzicht auf Gewalt bei

Konflikten

Annahme des Nächsten als

Mitmenschen

Konfliktlösung Ausspielen physischer oder

psychischer Überlegenheit
Inanspruchnahme des Rechts

und der für Konfliktlösungen
vorgesehenen Institutionen

gegenseitiges Eingehen auf
die Probleme und Bedürfnisse
des Konfliktpartners

niederlagelose Konfliktlösung

Macht physische Gewalt und psychi¬

sche Macht des Einzelnen

strukturelle Macht
institutionelle Macht

Autorität, geistige Ausstrahlung

Glaubwürdigkeit,
Überzeugungskraft, Vorbild

anerkannte und mit
Verantwortung gehandhabte Sach-

Kompetenz

Religion Angst vor dem Numinosen

"sinnliche" Paradieses- und

Heilsphantasien

äussere Organisation in

Kirchen, Vereinigungen, Sekten

Religiöse Sitten und Gebräuche

innere Erhebung zu Gott,
persönliches Gebet

Lebensführung als Antwort
auf das Faktum der Ge-

schöpflichkeit

NPBI 2/97



20. Aufgabe der Erziehung ist es, dem heranwachsenden

Menschen unter Berücksichtigung der legitimen
Ansprüche der niederen Natur die in dieser angelegten
Kräfte und Anlagen so zu entfalten, dass die höhere

Natur zum bestmöglichen Ausdruck kommt. Oder: Die

Erziehung muss den heranwachsenden Menschen lehren,

mit den Ansprüchen des Naturzustandes richtig
umzugehen, sie muss mit ihm die Teilhabe am
gesellschaftlichen Leben einüben und ihn befähigen, im

eigenen Leben die Sittlichkeit zu verwirklichen.

Pestalozzis Anthropologie im
Rahmen der Lehrerbildung

ch betrachte Lehrerbildung als Persönlichkeitsbildung.

Weder Sachwissen noch didaktisches Rüstzeug

- beides getrennt gesehen von einer konkreten

Person - können letztlich den Bildungs- und

Erziehungserfolg eines Lehrers garantieren. Zwar ist beides

wichtig, aber entscheidend ist das "Wesen der

Gesamtpersönlichkeit". Dass dieser Begriff nicht
wissenschaftlich eindeutig zu erfassen ist, weiss ich, aber ich

stehe auch gar nicht auf dem Standpunkt,
Wissenschaftlichkeit sei die letztverbindliche Lebensnorm.

Wissenschaft ist stets sekundär und vermag die Fülle

des Lebens bloss ausschnitt- und ansatzweise in Griff

zu nehmen. Bildung hingehen muss Leben sein, und

dies ist in jedem Fall unendlich mehr, als Wissenschaft

jemals erfassen kann.
Versteht man Bildung als etwas Ganzheitliches, so

kann man sich nicht bloss um Schulleistungen (sprich:

gute Noten) kümmern, sondern man setzt sich auseinander

mit der gesamten Persönlichkeit des Schülers,

mit seiner Lebensgestaltung. Zur Bildung gehört dann

auch der Aufbau einer in sich stimmigen, aber trotzdem

offenen und ausbaufähigen Weltsicht, gehört
auch die Identifikation mit Grundwerten und damit die

Entwicklung von sittlichen Grundhaltungen sowie das

Einüben in Verhaltensweisen, in denen zugleich die

unverwechselbare Individualität wie auch die Verankerung

in einer einsichtig zu machenden Wertordnung
erkennbar sind. Das ist sehr anspruchsvoll, und in dieser

anspruchsvollen Aufgabe leistet nach meiner Erfahrung

Pestalozzis Anthropologie als Orientierungshilfe
und als gedankliches Zugriffsinstrumentarium, um

komplexe Sachverhalte - insbesondere im sozialen
Bereich - besser (bzw. überhaupt) verstehen zu können,
beste Dienste.

Im Rahmen dieser Arbeit lässt sich dieser Ertrag Pes-

talozzischen Denkens allerdings nur an ganz wenigen
Beispielen aufzeigen:

In meiner Lehrerbildungs-Praxis hatte ich es mit

Jugendlichen im Alter zwischen 16 und 21 Jahren zu tun.
In diesem Alter sind Menschen sehr beeinflussbar, was

gelegentlich zur Forderung führt, man habe sich als

Lehrperson weitmöglichst zurückzunehmen und sich

auf die wertungsfreie Darstellung von Sachverhalten zu
beschränken. Alles andere sei Manipulation. Da wird
meines Erachtens irrtümlich angenommen, der junge
Mensch bilde völlig autonom seine Überzeugungen

aus, und es wird ignoriert, dass die reale gesellschaftliche

Situation ein Lebenselement ist, das geschwängert
ist von einer beängstigenden Fülle gezielter Manipulationen.

Da scheint es mir ehrlicher und für die Entwicklung

des Jugendlichen förderlicher, klar Stellung zu

beziehen, aber dann auch die nicht mehr zu beweisenden

weltanschaulichen Axiome offenzulegen und aufzuzeigen,

wie sich gewisse Lebensentscheidungen von diesen

Grundlagen her ergeben. Eine deklarierte Position

ist dann auch angreifbar, und ich betrachte die

Auseinandersetzung damit - gerade auf dem Flintergrund der

sonst allgegenwärtigen Manipulation - als wesentlichen

Beitrag, den organisierte Bildung zur Entwicklung
eines jungen Menschen zu leisten hat.

Betrachte ich nun dieses manipulative Lebenselement

- so etwas wie der "Zeitgeist" -, so lässt es sich

unschwer als unverbundenes Konglomerat von
Extrempositionen charakterisieren: Unerbittlicher Rationalismus

steht grenzenloser Sentimentalität, optimistische
Paradieseshoffnungen stehen pessimistischen

Weltuntergangsängsten gegenüber; moralische Maximalforderungen

der totalen Selbstlosigkeit, des Konsumverzichts

und der Gewaltfreiheit bis zum Selbstopfer stehen

in Konkurrenz mit nackter Gewalt, mit Konsumrausch

und einem bis zur Selbstzelebration führenden

Selbstverwirklichungsanspruch.
Ein junger Mensch, auf der Suche nach Welt- und

Selbstverständnis, muss dies alles als sehr widersprüchlich

erleben. In dieser verwirrenden Situation vermag
Pestalozzis Anthropologie liebgewonnene Selbsttäuschungen

zu entlarven und manches Diffuse zu klären.

Von fundamentaler Bedeutung ist die Erkenntnis, dass

erstens der Widerspruch und damit das Unvollkommene

zum Menschen gehört und es somit ein logisches

Unding ist, sich in eine Welt reiner Harmonie hineinzu-

träumen, und zweitens, dass es zwar nötig ist, sich für
eine bessere Welt einzusetzen, dass sich aber der

eigentliche Lebenssinn des Einzelnen nicht am
Erreichenkönnen und Erreichthaben verbesserter Weltzustände

misst, sondern dass vielmehr jedes Individuum
eine Aufgabe an sich selbst zu erfüllen hat, die ihm keine

noch so gut geartete Gesellschaft und kein noch so

sozial organisierter Staat abnehmen können: nämlich
die Verantwortung für das eigene Leben selbst zu
übernehmen, seine eigenen Kräfte zu entdecken und sie in

einer menschlichen Weise zu entfalten. Gerade für
angehende Lehrer ist die Grunderkenntnis wichtig, dass

Bildung, Selbstbildung für jeden Menschen die zentrale

Lebensaufgabe darstellt und dass er sich Gewalt antut,
wenn er sich einem erfolgssüchtigen Weltverbesse-

rungsaktionismus verschreibt.

Mit andern Worten: Pestalozzis Anthropologie
untermauert realistische Zielsetzungen und eine ebenso

realistische Beurteilung der Welt, wie sie wirklich ist.

Und zu dieser Welt gehört nun eben auch die

gesellschaftliche Existenz des Menschen. Sie ist zwar nicht
die einzige und auch nicht die entscheidende Bedingung

für ein menschenwürdiges Dasein, aber Pestalozzi

zeigt, dass sie dazu eine unverzichtbare Voraussetzung

ist. Dann ist es denn eben reine Logik, dass man

jene Gesetzmässigkeiten akzeptieren muss, die gesell-

NPBI 2/97



schaftliches Leben erst ermöglichen. Dazu gehören
Recht und Gesetz und damit auch die Notwendigkeit,
sich einzuschränken, Pflichten zu erfüllen, Macht zu

akzeptieren - kurz: sich zu fügen. Das ist natürlich nicht

angenehm, aber wir erweisen jungen Menschen einen

schlechten Dienst, wenn wir dem Mythos, der Mensch

könne als gesellschaftliches Wesen unumschränkte
Freiheit geniessen, nicht entgegentreten. Gerade für
einen künftigen Staatsangestellten ist die Einsicht wichtig,

dass er als solcher Teil eines rechtlich definierten

Systems ist und somit einerseits über Rechte verfügt,
die ihm niemand streitig machen kann, aber auch

Pflichten unterliegt, die er erfüllen muss. Die

Auseinandersetzung mit Pestalozzis Anthropologie vermag ihn

zu sensibilisieren für den Unterschied zwischen jener
Macht, die ein demokratisch gewähltes Behördemitglied

in Erfüllung seiner Aufsichtspflicht ausübt, und

der rein personalen Macht des "Naturzustandes", die -
wie wir von Adler her wissen - bloss der Kompensation
von Minderwertigkeitsgefühlen dient.

Mit andern Worten: Ein künftiger Lehrer muss im

Bilde sein über die Spannung, in welcher der Mensch
als natürliches, gesellschaftliches und sittliches Wesen

ganz allgemein steht. Dann kann er ja sagen zu seiner

Natürlichkeit, ohne sie absolut zu setzen, er kann das

gesellschaftlich Notwendige akzeptieren und gleichzeitig

die Freiräume für seinen sittlichen Gestaltungswillen
nutzen. Der Lehrerberuf bietet dazu die beste

Voraussetzung, sind doch letztlich "erzieherisches Wirken"
und eigenes "sittliches Sein" identisch.

Ein Letztes: Verschiedene moderne Philosophen
haben die Ambivalenz menschlichen Daseins in der
Alternative "Haben" und "Sein" dargestellt. Diese beiden

Existenzmöglichkeiten entsprechen ziemlich genau
dem, was Pestalozzi einerseits unter gesellschaftlichem,
andererseits unter sittlichem Zustand versteht (wobei,
will man den Naturzustand einbeziehen, der unverdorbene

Naturzustand dem "Sein", der verdorbene dem

"Haben" zuzuordnen wären). Aber anders als etwa
Erich Fromm, der sein Buch bezeichnenderweise mit "Haben

oder Sein" betitelt und dementsprechend fordert,
es müsse die Gesellschaft des Habens durch eine
Gesellschaft des Seins ersetzt werden, denkt Pestalozzi

nicht in der Kategorie des "Entweder-Oder", sondern
in derjenigen des "Sowohl-Als auch". "Haben" ist

zwar - das gesteht auch Pestalozzi ein - dem "Sein"

untergeordnet und vorläufig, aber hat eben doch als

wesentliche Bedingung des "Seins" seinen unverzichtbaren

Eigenwert. Es ist erfahrungsgemäss leicht, junge
und idealistisch gesinnte Menschen für jene
Lebensvollzüge zu erwärmen, die sich als "Sein" charakterisieren

lassen. Die Beschäftigung mit Pestalozzi mag ihnen

dann nahelegen, dass "reine Sittlichkeit" realistischerweise

nicht machbar ist, sondern dass das "Sein"
zumeist das "Haben" voraussetzt und fast immer auch

"Haben" produziert und dieses dann in einen Bereich

entlässt, der eigenen - eben den gesellschaftlichen -
Gesetzmässigkeiten unterliegt.

Zum Schluss gestatte ich mir, wesentliche Vollzüge
und Aspekte des Menschseins, die den beiden Bereichen

jeweils zuzuordnen sind, einander rein tabellarisch

gegenüberzustellen. Auch diese Darstellung ist im

Verlaufe meiner Unterrichtspraxis entstanden und
bildete eine Grundlage für ausgedehnte Diskussionen, die

letztlich stets auf die Erkenntnis hinausliefen, dass beide

Seiten ihre Existenzberechtigung haben, auch wenn
sie einander zu widersprechen scheinen. So ist etwa
das Misstrauen im gesellschaftlichen Zustand durchaus

nötig (man denke an alle staatlichen Kontrollmechanismen,

ohne die jede Gesetzgebung sinnlos wäre), im

sittlichen Zustand (d.h. in personalen Beziehungen)
aber klar destruktiv. Analog verhält es sich mit der

Macht. Auch sie ist nicht-wie oft behauptet - "an sich

böse", sondern eben ambivalent: im einen Fall

unverzichtbar (wenn auch gefährlich), im andern zerstörend.
1 Interessierte können sie bei mir beziehen.

Gesellschaftlicher Zustand / "Haben" Sittlicher Zustand / "Sein"

Zivilisation Kultur

Kollektivexistenz Individualexistenz

Teiiaspekt des Menschen Ganzer Mensch

Mensch als Mittel Menschsein als letzter Wert in sich

das Quantitative das Qualitative

das Abstrakte: Gesetze, Regelungen, Institutionen das Konkrete: Existenz als unwiederholbares Ereignis,

personale Beziehungsphänomene, kreative Lösungen

das Statische, Überdauernde, Tradierbare das Aktualisierbare (durch Resonanz), gegenwärtig sein

das Perfektionierbare Leben als Ereignis der Fülle

Absicherung, Misstrauen Offenheit, Wagnis, Vertrauen und Zutrauen

Kampf um Positionen, Einfluss, Besitz, Macht, Recht Liebe, Verständnis, Hilfe

Problemlösungen schaffen neue Probleme Möglichkeit echter Problemauflösungen

heteronome Verpflichtungen:
aussengeleiteter Mensch

autonome Verpflichtungen:
innengeleiteter Mensch

Zwecke Sinn

NPBI 2/97


	Pestalozzis Nachforschungen : ein Gegenstand der Lehrerbildung?

