Zeitschrift: Neue Pestalozzi Blatter : Zeitschrift fur padagogische Historiographie

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 3 (1997)

Heft: 2

Artikel: Pestalozzis Nachforschungen : ein Gegenstand der Lehrerbildung?
Autor: Bruhlmeier, Arthur

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-901736

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-901736
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pestalozzis

— ein Gegenstand der Lehrerbildung?

(Red.) Die ‘Nachforschungen’ feiern dieses
Jahr ihren 200. Geburtstag. Dieser wird zum
Anlass genommen, das Werk wissenschaftlich
zu diskutieren. Wahrend der 5. Band der ‘Neu-
en Pestalozzi-Studien’ Pestalozzis Werk von
1797 immanent diskutiert, wird ein Symposi-
um am Pestalozzianum im kommenden Friih-
jahr die ‘Nachforschungen’ kontextuell ange-
hen.

B Arthur Brihlmeier

estalozzis philosophisches Hauptwerk ‘Meine
Nachforschungen Uber den Gang der Natur in
der Entwicklung des Menschengeschlechts’,
1797 im Druck erschienen und in der Kritischen
Gesamtausgabe die ersten 166 Seiten des 12. Bandes
beanspruchend, ist hierzulande kaum im Bewusstsein
der gebildeten Schicht prasent, weshalb die Frage, in-
wiefern es sich rechtfertige, dieses Werk im Rahmen
der Lehrerbildung zu behandeln, als fast uberflissig er-
scheint. Dies gilt um so mehr, als im Pestalozzi-Jahr ein-
zelne Autoren die Ansicht vertraten, Pestalozzis Gedan-
kenwelt gehdre der Vergangenheit an, sei deshalb
bloss noch von historischem Interesse und ohne Bedeu-
tung fur die Bewaltigung gegenwartiger Probleme (vgl.
This Wachter, Pestalozzi hilft nicht, in SLZ 7/97, S. 22).
Da indessen das Gedankengut der ‘Nachforschungen’
in meiner eigenen, etwa 25 Jahre dauernden Lehrerbil-
dungs-Praxis so etwas wie das Rickgrat bildete, gebe
ich hier (nachdem ich den Schuldienst quittiert habe)
gerne Rechenschaft dartiber, was mich zu dieser hohen
Bewertung von Pestalozzis Anthropologie bewog.
Vorerst mochte ich festhalten: Es gibt keine Instanz,
die objektiv zu entscheiden befugt ware, welche Ge-
danken lebenswirksam werden durfen oder sollen. Ob
sich jemand in seinem Denken auch heute noch von
Pestalozzis Ideen anregen und bereichern lassen will, ist
ganz seine Freiheit, und ebenso ist es die Freiheit eines
Lehrerbildners, jene Ideen oder Werke als bildend zu er-
achten, die ihm einleuchten und als hilfreich erschei-

NPBI 2/97

Eine véllig andere Frage als jene des wissen-
schaftlichen Diskurses ist die, welche Bedeu-
tung die ‘Nachforschungen’ fiir die Lehrerin-
nen- und Lehrerbildung haben. Der langjahri-
ge Lehrerbildner und Pestalozzi-Kenner Arthur
BrithImeier sagt, welchen Sinn die Behandlung
von Pestalozzis philosophisch-anthropologi-
schem Hauptwerk fiir die angehenden Lehr-
krafte haben kénnte.

nen. Dementsprechend vertrete ich hier nicht die Posi-
tion, Pestalozzis ‘Nachforschungen’ seien — objektiv be-
trachtet — fur die Lehrerbildung von zentraler Bedeu-
tung, sondern ich kann lediglich als Einzelner einsichtig
zu machen versuchen, weshalb ich dieses Werk in mei-
ner Praxis zum Bildungsgegenstand erhaob.

Pestalozzis ‘Nachforschungen’ als
Bildungsgegenstand?

erst sei auf eine Schwierigkeit hingewiesen,
die manch gut gemeinten Versuch scheitern

lassen kénnte: Es ist schlicht unmaglich, mit ei-
2 ner Lerngruppe Pestalozzis ‘Nachforschungen’
als ganzes Werk zu lesen. Die Materie ist voll grund-
sétzlicher Probleme und gibt zu den weitldufigsten Dis-
kussionen Anlass, weshalb man, will man nicht pfu-
schen, pro Stunde kaum eine ganze Seite schaffen wiir-
de. Man muss also in jedem Falle die tragenden Kern-
stellen auswéhlen und insbesondere selber als einer,
der Uber Pestalozzis Gedanken-Instrument frei verflgt,
aufzeigen koénnen, wie fruchtbar dieser Ansatz sein
kann fur das Verstandnis gegenwartiger Probleme. Das
setzt voraus, dass man sich als Lehrerbildner intensiv in
die Materie hineingedacht hat — ein Vorgang Ubrigens,
der erfahrungsgemass in jeder Diskussion mit Studen-
ten neue Nahrung erhalt. Im meiner Praxis hat es sich
zudem bewahrt, dass ich fur die Studenten jeweils eine
eigene abrisshafte Darstellung der grundlegenden Ge-
danken verfasst habe.!

11



12

Ich gebe zu, dass mir der Aufwand zu gross ware, im
Rahmen der Lehrerbildung dieses philosophische Werk
bloss sachlich analysierend zu behandeln. Ich wollte
mehr: ndmlich dem kiinftigen Lehrer ein Instrument in
die Hand geben, mit Hilfe dessen er sich selbst, seine
Mitwelt und insbesondere auch alle sozialen Komplika-
tionen besser verstehen kann, um schliesslich besser
mit den Widerspriichen menschlicher Existenz umge-
hen und damit seinem eigenen persénlichen und be-
ruflichen Leben einen tieferen Sinn geben zu kénnen.
Ich Gbte daher mit den Studenten stets auch die An-
wendung von Pestalozzis Denken auf gegenwartige Si-
tuationen.

Dabei ging es mir nie um die ‘Nachforschungen’ als
Werk, sondern um die Gedanken, die Pestalozzi zwar
dort systematisch abgehandelt hat, die aber eben auch
in andern Schriften zum Tragen kommen, so etwa in
der etwa gleichzeitig geschriebenen Stellungnahme zur
Franzosischen Revolution ('Ja oder Nein?’) oder in sei-
nem grossen politischen Werk anl&sslich der politischen
Neuordnung Europas nach dem Sturz Napoleons (‘An
die Unschuld, den Ernst und den Edelmut meines Zeit-
alters und meines Vaterlandes’). Ich wollte eben nicht
“ein Buch behandeln”, sondern Pestalozzis “Lehre vom
Menschen”, d.h. seine auch fur die Padagogik grundle-
gende Anthropologie vermitteln. Es scheint mir nam-
lich, dass es Pestalozzi gelungen ist, die verwickelten
Widerspriiche, woran Menschen je und je litten und lei-
den, hinsichtlich ihrer Ursachen, ihres Sinns und ihrer
Maglichkeit der Uberwindung einsichtig zu machen,
und zwar dadurch, dass er den Menschen nicht eindi-
mensional (wie das Tier), d.h. stets mit sich in Harmonie
sieht, sondern ihn erkennt als ein Wesen, das den drei
verschiedenen Existenzformen des Naturlichen, des Ge-
sellschaftlichen und des Sittlichen verpflichtet ist, drei
Seinsweisen also, die sich in ihrem Wesen unterschei-
den und zu deren Gestaltung je eigene Gesetzmassig-
keiten gelten. Zu bedenken ist aber, dass Pestalozzi vor
allem in den padagogischen Schriften nach 1800 oft
die Zweiheit “niedere Natur — hohere Natur” starker
betont hat als die in den ‘Nachforschungen’ entwickel-
te Dreiheit “Naturzustand — gesellschaftlicher Zustand
— sittlicher Zustand”. Es gilt daher, diese beiden Denkfi-
guren in einer Zusammenschau darzustellen.

Pestalozzis Anthropologie

' m nachfolgend aufweisen zu kénnen, inwie-
fern Pestalozzis Anthropologie fir einen
heutigen Menschen und insbesondere auch
fur einen Lehrer hilfreich sein kann, lege ich
sie hier zuerst abrisshaft in 20 Thesen dar. Ich greife da-
bei zurtick auf eine jener Darstellungen, die ich meinen
Studenten abgegeben habe:

1. Anders als beim Tier ist die menschliche Natur nicht
eindimensional, sondern unterscheidbar in “niedere”
und “hohere” Natur.

2. Mit dem Begriff “niedere Natur” sind all jene Aspek-
te des menschlichen Daseins ins Auge gefasst, welche
die physische Existenz des Menschen bedingen und im
Dienste der Selbstbehauptung bzw. des selbstbezoge-

nen Lebensgenusses stehen: Biologische Bedrfnisbe-
friedigung, Triebhaftigkeit, Gebundenheit an die Sin-
nesorganisation und damit das Streben nach Lust bzw.
die Vermeidung von Unlust, Trégheit, Selbsterhaltungs-
trieb und Selbstsucht.

3. Mit dem Begriff “h6here Natur” ist all das ins Auge
gefasst, was den Menschen in positivem Sinne tber die
Moglichkeiten des Tieres hinaushebt: Wertbezogen-
heit, Wahrheitserkenntnis, Religiositat, Gewissen, Frei-
heit und Verantwortung, Kultur, Hingabe an eine Sache
oder den Mitmenschen in Liebe, Selbstvervollkomm-
nung.

4. Niedere und héhere Natur stehen in einem dynami-
schen Wechselverhéltnis, vergleichbar einer Frucht mit
Schale und Kern. Die hdhere Natur ist das letztlich Be-
stdndige, Unzerstorbare, die niedere Natur ist vorlaufig
und vergdnglich. Die hohere Natur kann indessen ohne
die niedere nicht bestehen: Sie entwickelt sich aus der
niederen Natur und soll im Verlaufe der Entwicklung
auch die Herrschaft Uber sie gewinnen. Die niedere Na-
tur ist gut, insofern und solange sie der Herausentwick-
lung des Hoheren dient; sie wirkt negativ in ihrer Ten-
denz, sich der Dominanz des Hoheren entgegenzustel-
len.

5. Die oben beschriebene Dynamik faltet sich aus in ei-
nem dreistufigen Entwicklungsgang: Vom Naturzu-
stand Uber den gesellschaftlichen Zustand zum sittli-
chen Zustand.

6. Im Naturzustand dominiert die niedere Natur; das
Hohere ist im Zustande keimhafter Anlagen. So ist das
Wohlwollen ein Ausdruck der niederen Natur, gleich-
zeitig aber die Naturgrundlage fur die hochste Form
der Sittlichkeit: die Liebe. Oder: Die Neugier ist Aus-
druck der Sinnlichkeit, gleichzeitig aber Grundlage fur
das echte Wahrheitsinteresse. Oder: Die Tragheit ent-
springt der Tendenz, Unlust zu vermeiden, aber sie ist
gleichzeitig die Naturgrundlage fur “Kaltblutigkeit des
Urteils”. Oder: Der Mutterinstinkt ist Ausdruck der nie-
deren Natur, aber gleichzeitig die Grundlage fur die
“sehende Liebe".

7. Theoretisch ist zu unterscheiden zwischen “unver-
dorbenem” und “verdorbenem” Naturzustand.

e Der unverdorbene Naturzustand lasst sich bloss den-
ken: als Zustand der volligen Gegenwartsbezogenheit
und des Gleichgewichts zwischen erlebten Bedurfnis-
sen und den zu deren Befriedigung nétigen Kraften.

e Real erfahrbar ist der verdorbene Naturzustand: ge-
pragt durch Selbstsucht, durch Selbstbehauptung und
Suche nach Lust bzw. Vermeidung von Unlust, gepragt
auch durch das Missverhaltnis zwischen Bedurfnissen
und Kraften und damit durch Sorge um die Zukunft
und durch den Kampf um Sicherheit.

8. Der verdorbene Naturzustand des Menschen ist so
geartet (Suche nach Lust und Vermeidung von Unlust,
gepaart mit der Fahigkeit zu denken und zu planen),
dass der Eintritt in den gesellschaftlichen Zustand un-
vermeidlich und nicht mehr riickgangig zu machen ist.
Durch die Vergesellschaftung kommt der Mensch ei-
nerseits in den Genuss von Rechten, unterliegt aber an-
derseits dem Anspruch, Pflichten erfillen und Ein-
schrankungen ertragen, d.h. gehorchen zu miussen.

NPBI 2/97



9. Durch die Vergesellschaftung schaffte und schafft
sich der Mensch eine Welt, die im Tierreich nicht exis-
tiert: Rechte und Pflichten, Gesetze, Institutionen
(Staat, Wirtschaft, Geldwesen, Vereinigungen jeglicher
Art, Kommunikationssysteme) — kurz: die Zivilisation.
10. Der Eintritt in die Gesellschaft 16scht im Einzelnen
den naturgegebenen Egoismus nicht aus; die Gesell-
schaft schrankt ihn lediglich ein und schitzt damit die
andern vor seinen negativen Auswirkungen. Der
Mensch kommt somit durch die Vergesellschaftung in
einen Widerspruch mit sich selbst als Naturwesen, das
er auch im gesellschaftlichen Zustand bleibt: Aus egois-
tischen Motiven wiinscht er all jene Vorteile, die nur
durch die Gesellschaft zu erreichen sind, und aus dem-
selben Egoismus heraus mdchte er all jene Einschran-
kungen und Belastungen vermeiden oder verweigern,
welche die gesellschaftlichen Vorteile erst moglich ma-
chen.

11. Der Staat als Hlter der Rechtsordnung kann dem-
zufolge die im Gesetz getroffenen Regelungen gegen
den Egoismus der Einzelnen nur durchsetzen, wenn er
Uber Instrumente der Macht verflgt. Insofern es Auf-
gabe des Staates ist, dem Einzelnen Sicherheit zu ge-
wabhrleisten, muss er einerseits von allen verlangen,
dass sie bei der Losung von Konflikten auf die Anwen-
dung physischer Gewalt verzichten, muss aber anderer-
seits die an ihn delegierte Gewalt gegen jene einsetzen,
die gegen diese Ubereinkunft verstossen wollen. (Mit
andern Worten: Der Staat als Staat kann nicht “christ-
lich” handeln; das ist allenfalls Sache des Einzelnen.)
12. Im Hinblick auf das Streben des Individuums, in
Harmonie mit sich selbst zu kommen, erweist sich so-
mit der Eintritt in die Gesellschaft als Illusion. Erstens ist
— wie erwahnt — der Egoismus des Einzelnen nicht aus-
geloscht, und zweitens wird die Spannung zwischen
Bedurfnis und Kraft beim Individuum noch dadurch er-
hoéht, dass die Gesellschaft einerseits stets neue Bedrf-
nisse weckt und andererseits die Krafte des Individu-
ums durch die gesellschaftlichen Annehmlichkeiten
schwacht. Der Mensch erreicht folglich den Zweck, um
dessentwillen er in den gesellschaftlichen Zustand ein-
trat, durch eben diesen Eintritt nicht.

13. Die Gesellschaft als solche kann somit dem Einzel-
nen niemals wahre Erfullung seines Lebens garantieren,
sondern stets nur einen Rahmen als Erméglichung der
Selbstverwirklichung schaffen. Der Einzelne bleibt so-
lange im Widerspruch mit sich selbst und leidet so lan-
ge an den im Wesen der Gesellschaft liegenden Wider-
spriichen, bis er erkennt, dass wahre Erfillung des Le-
bens nur durch den frei gewahlten Verzicht auf egoisti-
sche Anspriche zu erreichen ist. Die Belastungen des
gesellschaftlichen Zustandes haben darin ihren tiefen
Sinn, als der Einzelne nur durch das Leiden an ihnen
zum Entschluss gelangen kann, die Méglichkeit der
Sittlichkeit selbst zu verwirklichen.

14. Der sittliche Mensch erkennt, dass er eine Lebens-
aufgabe zu erfullen hat: die eigene Vervollkommnung.
Diese ist nur zu erreichen im Verzicht auf den Egoismus
und in der Entwicklung der sittlichen bzw. Herzens-
Krafte: Liebe, Vertrauen, Dankbarkeit, Gemeinschafts-
sinn, Schonheitssinn, Verantwortung fur das Ganze,

NPBI 2/97

Kreativitat, Religiositat, freier Wille zum Guten usw.
Durch die Verwirklichung der Sittlichkeit wird der
Mensch “Werk seiner selbst” und ist er wahrhaft
“frei”.

15. Somit sind die im verdorbenen Naturzustand und
im gesellschaftlichen Zustand gefuhlten Widerspriche
nur durch eigene Versittlichung zu I6sen. Sittlichkeit
verwirklicht sich in dem Masse, als die hohere Natur
Uber die Anspriche der niederen Natur Uberwiegt.

16. Da aber der einzelne Mensch die niedere Natur als
physisches Wesen mit Trieben und Bedurfnissen
grundsétzlich nicht abstreifen kann (ausser im Tod) und
da er in jedem Fall Teil einer konkreten Gesellschaft ist,
mithin an kollektiven Systemen partizipiert (und sie
mittragt), die grundsatzlich der Selbsterhaltung und
Selbstbehauptung dienen, kann er berechtigterweise
als Einzelner nicht den Anspruch erheben, immer und
in jedem Fall widerspruchsfrei zu leben. Niemand kann
rein sittlich sein, wenn er physisch tberleben will.

17. Die Widerspriiche gehéren somit zum Wesen des
Menschen. Sie sind erklarbar, weil in den drei Zustan-
den je andere Gesetzmassigkeiten gelten:

e Als Wesen des Naturzustandes behauptet sich der
Mensch selbst, ist auf sich selbst bezogen, sucht seinen
Vorteil und unterliegt auch dem Zwang der Triebe
("Werk der Natur").

e Als gesellschaftliches Wesen ist der Einzelne Teil eines
funktionierenden Systems (“Werk der Gesellschaft”),
dessen Vorteile er geniessen mochte, das aber diese
Vorteile nur solange erméglicht, als die Einzelnen ihre
Bereitschaft, Teil des Ganzen zu sein (zu funktionieren),
trotz des oft damit einhergehenden Frustrationserleb-
nisses nicht verweigern.

e Als sittliches Wesen (" Werk seiner selbst”) verzichtet
der Mensch auf egoistische Anspriiche, sucht das Wohl
des andern und des Ganzen und vervollkommnet sich
dadurch, dass er all jene Krafte und Anlagen entfaltet,
die ihm diese Hingabe an die Mitmenschen und die Ge-
meinschaft ermdglichen.

18. Naturzustand und gesellschaftlicher Zustand auf
der einen und sittlicher Zustand auf der andern Seite
stehen zueinander in einer Wechselbeziehung: So wie
die niedere Natur die notwendige Schale fur die Bil-
dung des unzerstérbaren Samens (die hohere Natur)
bildet, ebenso sind jene beiden Zustande, in denen die
niedere Natur dominiert (der Naturzustand und der ge-
sellschaftliche Zustand) die notwendige Voraussetzung
fur die Versittlichung des Einzelnen. Andererseits wirkt
der sittliche Mensch hinein in die konkrete Gestaltung
des gesellschaftlichen Zustandes (als Gesetzgeber und
in der Art, wie er sich an die Gesetze halt), wodurch ei-
ne konkrete Gesellschaft um so weniger belastend ist,
je mehr Individuen die eigene Versittlichung als ihre Le-
bensaufgabe wahrnehmen.

19. Die drei Zustande sind zu verstehen als drei ver-
schiedene Existenzweisen, denen wir stets gleichzeitig
verbunden oder verpflichtet sind oder (im Falle des sitt-
lichen Zustandes) sein sollen. Jeder menschliche Le-
bensvollzug kann somit analysiert werden hinsichtlich
der drei Zustande. Auf der néachsten Seite finden sich
einige Beispiele (teils von Pestalozzi).

13



Naturzustand

Gesellschaftlicher Zustand

sittlicher Zustand

Beruf

Motivation: Befriedigung
primarer Bedurfnisse

physische und psychische Vor-
aussetzungen zur Austibung
des Berufs

physische und psychische
Belastungen

Arbeitsvertrag

staatliche Gesetzgebung

Partizipation am Bildungswesen

Zugehorigkeit zu einer Organi-
sation

Berufung, Verwirklichung von
Lebenssinn im Beruf

Verantwortung fur andere
Menschen und Umwelt

Identifikation mit Idealen

Motivation: Erhaltung der
eigenen Familie

Ehe

Verliebtheit

Sexualitat

Gewohnheiten des gemein-
samen Lebensalltags

“neurotische” Beziehungs-
strukturen

Zivil-Ehe
staatliches Eherecht
Ehe-Vertrage

Liebe, Treue

Wille zu gemeinsamem
seelisch-geistigem Wachstum

gegenseitige Hilfe

Verantwortung fur die Gemein-
schaft

Erziehung

ungewertete Entfaltung nattir-
licher Anlagen und Krafte

Eintbung in gesellschaftliche
Normen
Erwerb von Kulturtechniken

Entfaltung der Herzenskrafte

Unterordnung der intellek-
tuellen und handwerklichen
Krafte unter die sittlichen

Freiheit

Anspruch und Maéglichkeit,
tun und lassen zu kénnen, was
einem beliebt

gesellschaftlich zugesicherter
Freiraum zur Wahrung
eigener Interessen und Befrie-
digung eigener Bedrfnisse

politische Mitbestimmungs-
maoglichkeiten

Freiheit von eigenen inneren
Zwangen und Abh&ngig-
keiten

Wille zu selbstverantwortetem
Handeln aus dem Gewissen

Friede

Fehlen von Konfliktursachen
Diktatur der Starkeren

im Innern des Kollektivs: Kon-
fliktldsungen auf der Basis des
anerkannten Rechts

gegen aussen: vertragliche Ab-
sicherung der gegenseitigen
Unantastbarkeit

jeweilige Absicherung des
Rechts durch kontrollierte
kollektive Macht

Verzicht auf Gewalt bei Kon-
flikten

Annahme des Nachsten als
Mitmenschen

Konflikt-
I6sung

Ausspielen physischer oder
psychischer Uberlegenheit

Inanspruchnahme des Rechts
und der fur Konfliktlésungen
vorgesehenen Institutionen

gegenseitiges Eingehen auf
die Probleme und Bedrfnisse
des Konfliktpartners

niederlagelose Konfliktlésung

Macht

physische Gewalt und psychi-
sche Macht des Einzelnen

strukturelle Macht
institutionelle Macht

Autoritat, geistige Ausstrah-
lung

Glaubwiirdigkeit, Uberzeu-
gungskraft, Vorbild

anerkannte und mit Verant-
wortung gehandhabte Sach-
Kompetenz

Religion

Angst vor dem Numinosen
“sinnliche” Paradieses- und
Heilsphantasien

aussere Organisation in Kir-
chen, Vereinigungen, Sekten
Religiése Sitten und Gebr&uche

innere Erhebung zu Gott,
personliches Gebet

Lebensfihrung als Antwort
auf das Faktum der Ge-
schopflichkeit

14

NPBI 2/97



20. Aufgabe der Erziehung ist es, dem heranwachsen-
den Menschen unter Berticksichtigung der legitimen
Anspriiche der niederen Natur die in dieser angelegten
Krafte und Anlagen so zu entfalten, dass die héhere
Natur zum bestmoglichen Ausdruck kommt. Oder: Die
Erziehung muss den heranwachsenden Menschen leh-
ren, mit den Ansprichen des Naturzustandes richtig
umzugehen, sie muss mit ihm die Teilhabe am gesell-
schaftlichen Leben eintiben und ihn befihigen, im ei-
genen Leben die Sittlichkeit zu verwirklichen.

Pestalozzis Anthropologie im
Rahmen der Lehrerbildung

ch betrachte Lehrerbildung als Personlichkeitsbil-
dung. Weder Sachwissen noch didaktisches Rust-
zeug — beides getrennt gesehen von einer konkre-
ten Person — kénnen letztlich den Bildungs- und Er-
ziehungserfolg eines Lehrers garantieren. Zwar ist bei-
des wichtig, aber entscheidend ist das “Wesen der Ge-
samtpersonlichkeit”. Dass dieser Begriff nicht wissen-
schaftlich eindeutig zu erfassen ist, weiss ich, aber ich
stehe auch gar nicht auf dem Standpunkt, Wissen-
schaftlichkeit sei die letztverbindliche Lebensnorm.
Wissenschaft ist stets sekundar und vermag die Fille
des Lebens bloss ausschnitt- und ansatzweise in Griff
zu nehmen. Bildung hingehen muss Leben sein, und
dies ist in jedem Fall unendlich mehr, als Wissenschaft
jemals erfassen kann.

Versteht man Bildung als etwas Ganzheitliches, so
kann man sich nicht bloss um Schulleistungen (sprich:
gute Noten) kiimmern, sondern man setzt sich ausein-
ander mit der gesamten Personlichkeit des Schilers,
mit seiner Lebensgestaltung. Zur Bildung gehért dann
auch der Aufbau einer in sich stimmigen, aber trotz-
dem offenen und ausbaufdhigen Weltsicht, gehort
auch die Identifikation mit Grundwerten und damit die
Entwicklung von sittlichen Grundhaltungen sowie das
Eintiben in Verhaltensweisen, in denen zugleich die un-
verwechselbare Individualitat wie auch die Veranke-
rung in einer einsichtig zu machenden Wertordnung
erkennbar sind. Das ist sehr anspruchsvoll, und in die-
ser anspruchsvollen Aufgabe leistet nach meiner Erfah-
rung Pestalozzis Anthropologie als Orientierungshilfe
und als gedankliches Zugriffsinstrumentarium, um
komplexe Sachverhalte — insbesondere im sozialen Be-
reich — besser (bzw. Uberhaupt) verstehen zu kénnen,
beste Dienste.

Im Rahmen dieser Arbeit lasst sich dieser Ertrag Pes-
talozzischen Denkens allerdings nur an ganz wenigen
Beispielen aufzeigen:

In meiner Lehrerbildungs-Praxis hatte ich es mit Ju-
gendlichen im Alter zwischen 16 und 21 Jahren zu tun.
In diesem Alter sind Menschen sehr beeinflussbar, was
gelegentlich zur Forderung fuhrt, man habe sich als
Lehrperson weitmdglichst zurtickzunehmen und sich
auf die wertungsfreie Darstellung von Sachverhalten zu
beschranken. Alles andere sei Manipulation. Da wird
meines Erachtens irrtimlich angenommen, der junge
Mensch bilde véllig autonom seine Uberzeugungen

NPBI 2/97

aus, und es wird ignoriert, dass die reale gesellschaftli-
che Situation ein Lebenselement ist, das geschwangert
ist von einer bedngstigenden Fulle gezielter Manipula-
tionen. Da scheint es mir ehrlicher und ftr die Entwick-
lung des Jugendlichen férderlicher, klar Stellung zu be-
ziehen, aber dann auch die nicht mehr zu beweisenden
weltanschaulichen Axiome offenzulegen und aufzuzei-
gen, wie sich gewisse Lebensentscheidungen von die-
sen Grundlagen her ergeben. Eine deklarierte Position
ist dann auch angreifbar, und ich betrachte die Ausein-
andersetzung damit — gerade auf dem Hintergrund der
sonst allgegenwartigen Manipulation — als wesentli-
chen Beitrag, den organisierte Bildung zur Entwicklung
eines jungen Menschen zu leisten hat.

Betrachte ich nun dieses manipulative Lebensele-
ment — so etwas wie der “Zeitgeist” —, so lasst es sich
unschwer als unverbundenes Konglomerat von Extrem-
positionen charakterisieren: Unerbittlicher Rationalis-
mus steht grenzenloser Sentimentalitat, optimistische
Paradieseshoffnungen stehen pessimistischen Weltun-
tergangséngsten gegentber; moralische Maximalfor-
derungen der totalen Selbstlosigkeit, des Konsumver-
zichts und der Gewaltfreiheit bis zum Selbstopfer ste-
hen in Konkurrenz mit nackter Gewalt, mit Konsum-
rausch und einem bis zur Selbstzelebration fihrenden
Selbstverwirklichungsanspruch.

Ein junger Mensch, auf der Suche nach Welt- und
Selbstverstandnis, muss dies alles als sehr widersprich-
lich erleben. In dieser verwirrenden Situation vermag
Pestalozzis Anthropologie liebgewonnene Selbsttau-
schungen zu entlarven und manches Diffuse zu klaren.
Von fundamentaler Bedeutung ist die Erkenntnis, dass
erstens der Widerspruch und damit das Unvollkomme-
ne zum Menschen gehoért und es somit ein logisches
Unding ist, sich in eine Welt reiner Harmonie hineinzu-
tradumen, und zweitens, dass es zwar nétig ist, sich fur
eine bessere Welt einzusetzen, dass sich aber der ei-
gentliche Lebenssinn des Einzelnen nicht am Errei-
chenkénnen und Erreichthaben verbesserter Weltzu-
stande misst, sondern dass vielmehr jedes Individuum
eine Aufgabe an sich selbst zu erfillen hat, die ihm kei-
ne noch so gut geartete Gesellschaft und kein noch so
sozial organisierter Staat abnehmen kénnen: namlich
die Verantwortung fur das eigene Leben selbst zu Uber-
nehmen, seine eigenen Krafte zu entdecken und sie in
einer menschlichen Weise zu entfalten. Gerade fur an-
gehende Lehrer ist die Grunderkenntnis wichtig, dass
Bildung, Selbstbildung fur jeden Menschen die zentrale
Lebensaufgabe darstellt und dass er sich Gewalt antut,
wenn er sich einem erfolgsstchtigen Weltverbesse-
rungsaktionismus verschreibt.

Mit andern Worten: Pestalozzis Anthropologie un-
termauert realistische Zielsetzungen und eine ebenso
realistische Beurteilung der Welt, wie sie wirklich ist.

Und zu dieser Welt gehort nun eben auch die ge-
sellschaftliche Existenz des Menschen. Sie ist zwar nicht
die einzige und auch nicht die entscheidende Bedin-
gung fr ein menschenwdrdiges Dasein, aber Pestaloz-
zi zeigt, dass sie dazu eine unverzichtbare Vorausset-
zung ist. Dann ist es denn eben reine Logik, dass man
jene Gesetzmassigkeiten akzeptieren muss, die gesell-

15



16

schaftliches Leben erst ermdglichen. Dazu gehoren
Recht und Gesetz und damit auch die Notwendigkeit,
sich einzuschranken, Pflichten zu erflllen, Macht zu ak-
zeptieren — kurz: sich zu fugen. Das ist natdrlich nicht
angenehm, aber wir erweisen jungen Menschen einen
schlechten Dienst, wenn wir dem Mythos, der Mensch
kénne als gesellschaftliches Wesen unumschrankte
Freiheit geniessen, nicht entgegentreten. Gerade fur ei-
nen kinftigen Staatsangestellten ist die Einsicht wich-
tig, dass er als solcher Teil eines rechtlich definierten
Systems ist und somit einerseits Uber Rechte verfugt,
die ihm niemand streitig machen kann, aber auch
Pflichten unterliegt, die er erfillen muss. Die Auseinan-
dersetzung mit Pestalozzis Anthropologie vermag ihn
zu sensibilisieren fur den Unterschied zwischen jener
Macht, die ein demokratisch gewahltes Behordemit-
glied in Erfillung seiner Aufsichtspflicht austibt, und
der rein personalen Macht des “Naturzustandes”, die —
wie wir von Adler her wissen — bloss der Kompensation
von Minderwertigkeitsgefihlen dient.

Mit andern Worten: Ein kinftiger Lehrer muss im
Bilde sein tber die Spannung, in welcher der Mensch
als natirliches, gesellschaftliches und sittliches Wesen
ganz allgemein steht. Dann kann er ja sagen zu seiner
NatUrlichkeit, ohne sie absolut zu setzen, er kann das
gesellschaftlich Notwendige akzeptieren und gleichzei-
tig die Freirdume flr seinen sittlichen Gestaltungswillen
nutzen. Der Lehrerberuf bietet dazu die beste Voraus-
setzung, sind doch letztlich “erzieherisches Wirken”
und eigenes “sittliches Sein” identisch.

Ein Letztes: Verschiedene moderne Philosophen ha-
ben die Ambivalenz menschlichen Daseins in der Alter-
native “Haben” und “Sein” dargestellt. Diese beiden
Existenzmoglichkeiten entsprechen ziemlich genau
dem, was Pestalozzi einerseits unter gesellschaftlichem,
andererseits unter sittlichem Zustand versteht (wobei,
will man den Naturzustand einbeziehen, der unverdor-
bene Naturzustand dem “Sein”, der verdorbene dem

“Haben” zuzuordnen waren). Aber anders als etwa Er-
ich Fromm, der sein Buch bezeichnenderweise mit “Ha-
ben oder Sein” betitelt und dementsprechend fordert,
es muisse die Gesellschaft des Habens durch eine Ge-
sellschaft des Seins ersetzt werden, denkt Pestalozzi
nicht in der Kategorie des “Entweder-Oder”, sondern
in derjenigen des “Sowohl-Als auch”. “Haben” ist
zwar — das gesteht auch Pestalozzi ein — dem “Sein”
untergeordnet und vorlaufig, aber hat eben doch als
wesentliche Bedingung des “Seins” seinen unverzicht-
baren Eigenwert. Es ist erfahrungsgemass leicht, junge
und idealistisch gesinnte Menschen fur jene Lebens-
vollzige zu erwdrmen, die sich als “Sein” charakterisie-
ren lassen. Die Beschaftigung mit Pestalozzi mag ihnen
dann nahelegen, dass “reine Sittlichkeit” realistischer-
weise nicht machbar ist, sondern dass das “Sein” zu-
meist das “Haben"” voraussetzt und fast immer auch
“Haben” produziert und dieses dann in einen Bereich
entlasst, der eigenen — eben den gesellschaftlichen -
Gesetzmassigkeiten unterliegt.

Zum Schluss gestatte ich mir, wesentliche Vollzlige
und Aspekte des Menschseins, die den beiden Berei-
chen jeweils zuzuordnen sind, einander rein tabella-
risch gegenliberzustellen. Auch diese Darstellung ist im
Verlaufe meiner Unterrichtspraxis entstanden und bil-
dete eine Grundlage flr ausgedehnte Diskussionen, die
letztlich stets auf die Erkenntnis hinausliefen, dass bei-
de Seiten ihre Existenzberechtigung haben, auch wenn
sie einander zu widersprechen scheinen. So ist etwa
das Misstrauen im gesellschaftlichen Zustand durchaus
notig (man denke an alle staatlichen Kontrollmechanis-
men, ohne die jede Gesetzgebung sinnlos ware), im
sittlichen Zustand (d.h. in personalen Beziehungen)
aber klar destruktiv. Analog verhalt es sich mit der
Macht. Auch sie ist nicht — wie oft behauptet — “an sich
bose”, sondern eben ambivalent: im einen Fall unver-
zichtbar (wenn auch gefahrlich), im andern zerstérend.
1 Interessierte konnen sie bei mir beziehen.

Gesellschaftlicher Zustand / “Haben”

Sittlicher Zustand / “Sein”

Zivilisation

Kultur

Kollektivexistenz

Individualexistenz

Teilaspekt des Menschen

Ganzer Mensch

Mensch als Mittel

Menschsein als letzter Wert in sich

das Quantitative

das Qualitative

das Abstrakte: Gesetze, Regelungen, Institutionen

das Konkrete: Existenz als unwiederholbares Ereignis,
personale Beziehungsphdnomene, kreative Losungen

das Statische, Uberdauernde, Tradierbare

das Aktualisierbare (durch Resonanz), gegenwartig sein

das Perfektionierbare

Leben als Ereignis der Fulle

Absicherung, Misstrauen

Offenheit, Wagnis, Vertrauen und Zutrauen

Kampf um Positionen, Einfluss, Besitz, Macht, Recht

Liebe, Verstandnis, Hilfe

Problemlésungen schaffen neue Probleme

Moglichkeit echter Problemauflésungen

heteronome Verpflichtungen:
aussengeleiteter Mensch

autonome Verpflichtungen:
innengeleiteter Mensch

Zwecke

Sinn

NPBI 2/97



	Pestalozzis Nachforschungen : ein Gegenstand der Lehrerbildung?

