
Zeitschrift: Neue Pestalozzi Blätter : Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 2 (1996)

Heft: 2

Rubrik: Mythos Pestalozzi

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ID
ID

3
bH

ID
Mythos
Pestalozzi

(Red.) Wie im Vorwort zu dieser Nummer

nachzulesen ist, geht es in der Rubrik "Diskussion"

darum, über die Mythos-Debatte um

Pestalozzi letztlich den Sinn historischer

Pädagogik und ihrer Methoden zu erörtern.
Die sehr locker formulierte Fragestellung an

die beiden "Kontrahenten" lautete, aufgrund
des Schlusses der Gedenkrede Stadlers und

der Eröffnungsrede Schmids ihre Reflexionen

Peter Stadler

Auszug aus der
Pestalozzi-Gedenkrede vom
14. Januar 1996

[...]
Mittlerweile waren Alter und Ver¬

einsamung über den Siebzigjährigen

gekommen. Wirtschaftliche

Zerrüttung gefährdete das Institut.

Pestalozzi, autoritätserpicht bis zum Eigensinn, weigerte

sich, die Leitung zu delegieren. Das war die Kehrseite

seiner manchmal etwas gespielten Einfachheit und

äusserlichen Vernachlässigung. Bald nach dem Ende

1815 erfolgten Tode seiner Gemahlin, die das Ganze
als Integrationsfigur noch zusammengehalten hatte,

begann ein wütender Streit unter den Lehrern und damit

der Niedergang der Schule. Der greise Pestalozzi

war bald nur noch ein Aushängeschild ohne lebendige
Präsenz. Zuletzt sprach die Regierung des Kantons
Waadt ein Machtwort: Die Anstalt schloss im März
1825 ihre Tore.

Dennoch - am Ende war der alte Mann keineswegs,
gab sich vielmehr einen letzten und grossartigen
schriftstellerischen Aufschwung. Vor der Helvetischen

Gesellschaft, die ihn zum Präsidenten wählte, hielt er
1826 in Langenthal die berühmte Präsidialrede, sein

politisches Vermächtnis. Zwei Elemente, heisst es darin,

begründeten Bedeutung und Eigenart der Schweiz - ei-

zum "Mythos-Problem" darzulegen. Dabei sei

festgehalten, dass sich die Meinungen der
beiden Referenten nicht mit jener der Redaktion

zu decken braucht.

Um den Lesenden die Grundlage dieser

Reflexionen einfach erschliessbar zu machen,

sind die Textausschnitte, die an anderen Orten

bereits zugänglich sind, abgedruckt.

nerseits die demokratische Gleichheit und Einfachheit
der Gebirgsgegenden, anderseits der wirtschaftliche
Wohlstand der fortschrittlicheren Städte, bei denen
auch die Reformation Eingang fand. Diese Grundanlagen

hielten sich in glücklichem Gleichgewicht, bis im

18. Jahrhundert die Industrialisierung "unnatürlichen
Fabrikverdienst" und "ekelhafte Luxustorheit" schuf,
und zwar "bis auf unsere Dörfer hinab". Leider seien

"die alten Segenskräfte der Wohnstubenbildung" aus
vielen Haushaltungen des Volkes verschwunden. Wahre

Bildung muss - für Pestalozzi - auf die Wohnstube

zurückgehen, und diese bildet die Basis jeder guten
Volksschule. Ob diese Vorstellung auch in den Zeiten

der Fabriken mit ihrer um sich greifenden Frauen- und

Kinderarbeit noch Bestand haben könne, blieb
demgegenüber eine berechtigte Frage.

Freilich hat Pestalozzi längerfristig insofern Recht

behalten, als es dem Staat im Laufe des Jahrhunderts
wenigstens gelang, die industrielle Kinderarbeit zu verbieten.

Sorgen um die Zukunft machte Pestalozzi sich

ohnehin. Hinsichtlich der Erziehung sah er deshalb

schwarz, weil "die höhere wissenschaftliche und
Kunstausbildung einzelner Stände und einzelner Menschen

etwas ganz verschiedenes von dem ist, was die gute
Erziehung des Menschengeschlechts in allen Ständen

anspricht und fordert". Die Langenthaler Rede des Acht-
zigjähigen war Pestalozzis letzte Stellungnahme zu den

Fragekomplexen Politik und Gesellschaft. Als er am 17.

Februar 1827 starb, gab es respektvolle, doch kaum

überschwengliche Nachrufe. Nur ein Nekrologschreiber
verglich ihn mit Luther und erkannte in ihm damit ei-

12



nen Reformator der Pädagogik. Sein Nachruhm wuchs

erst, als die aristokratisch-elitären Erziehungsideale an

Geltung verloren.
Bei einer zu seinem hundertsten Geburtstag

abgehaltenen Säkularfeier von 1846 wurde sein Lebenswerk

"eine Weltpädagogik, anwendbar für alle Zeiten und

für alle Völker" genannt. Das war keine Übertreibung.
Bereits im Todesjahr 1827 hatten Pestalozzis

Erziehungsprinzipien Anhänger in ganz Europa und in

Nordamerika gefunden, im folgenden Jahrhundert kamen

grosse Teile der übrigen Welt hinzu. Es war die Zeit, da

in vielen Ländern der Untertan nach und nach zum

Staatsbürger und "Citoyen" wurde. Diese Eigenschaft

erforderte ein bestimmtes Grundwissen und eine

staatsbürgerliche Bewusstwerdung, welche die

Begleiterscheinungen einer unausweichlichen Demokratisierung

darstellten. Pestalozzi hat - darin (wie auch in seiner

Analyse der Revolution) einem Tocqueville

vergleichbar - diese Entwicklung kommen sehen und in

der kurzen Zeit, da er politisch überhaupt mitreden

konnte, auch aktiv gefördert. Gewiss lag sie im Zuge
des Jahrhunderts und ergab sich zwangsläufig aus der

Modernisierung der Gesellschaft. Man kann sogar
fragen, ob der Verlauf, der zur Alphabetisierung und zum

Aufschwung des Volksschulwesens führte, ohne Pestalozzi

eine wesentlich andere Richtung genommen hätte.

Das mag offenbleiben angesichts der Tatsache, dass

die Staaten und ihre Regierungen völlig ungeschulte

Bevölkerungsmassen einfach nicht mehr gebrauchen
konnten. Zudem lässt sich nicht verkennen, dass der

grosse Erzieher - allem Lob der Mütter zum Trotz - die

Mädchenbildung vernachlässigte oder dem Zufall über-
liess. Wie dem auch sei: Pestalozzi, dessen Name immer

mehr den Charakter eines Symbols annahm, kommt
sicher das Verdienst zu, ein entscheidendes Zeichen

gesetzt zu haben. Er ist zu einer der grossen Leitfiguren
auf dem Wege zum politisch bewussten Menschen

geworden - einer Bewusstheit, die wesentlich zur Gestaltung

demokratischer Lebensformen beitrug. Darin liegt
ein wichtiger Aspekt seiner Gegenwärtigkeit - trotz aller

Altertümlichkeit und Schwerzugänglichkeit der

Sprache, jenseits aller wechselnden Ideologien und
Aktualitäten. Wer Pestalozzi zu einem blossen Mythos
verblassen lässt, wie es jetzt nachgerade Mode wird,
verkennt die Realität seines Werkes und Wirkens - eine

Realität, die uns alle ausnahmslos überleben wird.

aus: Schweizer Monatshefte, 76. Jg., H. 3, S. 21 f., Zürich
1996

Hans Heinrich Schmid

Auszug aus der
Eröffnungsrede des
Pestalozzi-Symposiums vom
15. Januar 1996

[- In der Einladung zu dieser Begrüs-

sung hiess es, dass von mir durchaus

inhaltliche Gedankengänge
-I und keineswegs bloss ein formaler

Auftritt erwartet werde. Dem will ich mich nicht entziehen.

Dabei möchte ich es nicht bei diesen wenigen
Bemerkungen zum Verhältnis von Pestalozzi und Universität

bewenden lassen, sondern einen Problemkreis

anschneiden, der mir bei dieser wie anderen Jubiläumsfeiern

grundsätzlich bedenkenswert erscheint. Er betrifft
den Begriff des "Mythos".

Es ist unbestritten, dass es - wie andere, auch nationale

Mythen - auch einen Pestalozzi-Mythos gibt.
Ebenso bekannt ist, dass es heute "in" ist, Mythen zu

destruieren, denken Sie etwa an die Destruktion des

Teil-Mythos durch Max Frisch oder an die Destruktion
des Mozart-Mythos durch Wolfgang Hildesheimer.

Was entsteht, wenn wir Mythen destruieren? Es

entsteht zunächst ein Bild dessen, "wie es wirklich gewesen

ist". Damit sind wir aber erst beim historischen
Positivismus des ausgehenden 19. und des beginnenden
20. Jahrhunderts. Spätestens in den 20er und 30er Jahren

hat man gemerkt, dass damit noch nicht viel

gewonnen ist. Denn durch die Destruktion des Mythos
erhalten wir zunächst nur Fakten, während der Mythos
darauf zielt, Werte oder sogar Wahrheit zu vermitteln.

Damit kommen wir als neuzeitliche Menschen

allerdings in ein Dilemma: Mythen präsentieren ihre Wahrheit

in aller Regel in der Form von Erzählung, von
Geschichten; und diese Geschichten halten der historischen

Überprüfung meist nur zu kleinen Teilen stand.

Ist damit die Wahrheit der Mythen dahin? Ist die

Weihnachtsbotschaft dahin, wenn historisch wahrscheinlich

wird, dass Jesus nicht in Bethlehem, sondern in Nazaret

geboren wurde, wenn Bethlehem, die Stadt Davids, in

der Weihnachtsgeschichte kein geographischer,
sondern ein theologischer Begriff ist?

Wenn mit der historischen Widerlegung eines

Mythos wirklich seine Wahrheit dahin wäre, dann müssten

wir die Mythen in der Tat schleunigst abschaffen. Doch

die Welt ist voller Mythen, nicht nur die antike Welt,
sondern sehr wohl auch die neuzeitliche. Hat das nicht

doch seinen Grund? Gibt es allenfalls Werte und
Wahrheiten, die nicht unmittelbar, alltagssprachlich zum
Ausdruck gebracht werden können, sondern der Form

des Mythos notwendigerweise bedürfen, die eine Art

von "Metasprache" benötigen, und dies darum, weil

die gemeinten Werte und Wahrheiten durch die

Alltagssprache gerade nicht eingefangen werden
können? Sind nicht auch Mythen Fakten, Fakten allerdings
der geistigen Wirklichkeit?



Dass Mythen Fakten sind, und Schreckliches auslösen

können, haben wir noch in unserem Jahrhundert
erfahren müssen. Aber es gibt auch Mythen, die die

Menschheit wesentlich weitergebracht haben. Abusus

non tollit usum: der Missbrauch einer Sache falsifiziert
den rechten Gebrauch noch lange nicht.

Mythen-Kritik ist absolut notwendig, aber dies heisst

noch lange nicht Destruktion des Mythos, besonders

dann nicht, wenn durch die Destruktion Werte und

Wahrheiten einfach durch historische Fakten ersetzt
werden. Mythen-Tradition und Mythen-Interpretation
erfordern Verantwortung, wie insgesamt die Tradition
und Interpretation von Werten und Wahrheiten
Verantwortung erfordert.

Anders formuliert: Historische Rekonstruktion erfordert

wissenschaftliche Verantwortung. Doch die Fakten,

die sich dabei herausschälen, haben wir nicht zu

verantworten, können wir nicht verantworten. Denn es

sind Fakten einer vergangenen Zeit. Zu verantworten
haben wir allerdings unsere Interpretation der Fakten

und die Schlüsse, die wir aus ihnen ziehen. Das aber

geht über die historischen Fakten als solche hinaus, das

sind geistige Vollzüge. Doch auch diese müssen artikuliert

werden, sei es in einer philosophischen Metasprache

oder aber in Bildern, in Erzählungen, in Geschichten,

eben in Mythen.
Schaffen wir die Mythen grundsätzlich ab, verlieren

wir möglicherweise eine in der Sache äusserst wichtige
Form des Verstehens. Aber wir müssen - gerade im

Blick auf unser Verstehen - kritisch bleiben. Wie kann

sich Mythen-Interpretation vollziehen? Ich nenne kurz

zwei Wege, die in letzter Zeit vorgeschlagen wurden.
Der eine ist der Weg der sog. "Entmythologisie-

rung", wie er in den 50er und 60er Jahren vor allem in

der Theologie beschritten wurde. Hier lief die Interpretation

des Mythos nicht darauf hinaus, ihn durch
historische Fakten zu ersetzen, sondern ihn, wie es hiess,

"existential" zu interpretieren. Das heisst: Es ging darum,

den Mythos daraufhin zu befragen, welche

grundsätzlichen Aussagen er über den Menschen und

sein Verhalten im Rahmen seiner Lebenswirklichkeit

macht.
Nehmen Sie als Beispiel Schillers Fassung des Teil-

Mythos. Sie vermittelt mit ihrem Freiheitsgedanken eine

sehr grundsätzliche Aussage, die zwar erzählerisch

mit den Vorgängen um 1291 in Verbindung gebracht
werden kann, ihre Legitimation aber nicht aus den

historischen Gegebenheiten des 13. Jahrhunderts schöpft.
Befragt man so einen Mythos nicht nach seinem
historischen Hintergrund, sondern nach seiner Botschaft,
dann bekommt dieser einen Sinn, der hochaktuell sein

kann, einen Sinn jedenfalls, mit dem man sich im Blick

auf die eigene Lebenswirklichkeit in Verantwortung
auseinanderzusetzen hat. Mit den Rest-Fakten eines

historisch destruierten Mythos kann man sich in diesem

Sinne nicht auseinandersetzen, sie sind einfach historisch

richtig oder falsch.

Einen zweiten Weg schlägt der Ansatz dieses

Symposiums vor: die wirkungsgeschichtliche Aufarbeitung
der historischen Tradition. Sie geht davon aus, dass

historische Fakten und Anschauungen aus sich selbst her¬

aus wirken, dass sie aufgenommen, kritisch verarbeitet,
adaptiert, weiterentwickelt werden. Der wirkungsgeschichtliche

Ansatz setzt in unserem Fall bei Pestalozzi

ein und verfolgt den Weg bzw. die Wege, die sein

Gedankengut durchlaufen hat, bis hinein in die heutige
Zeit.

Im Unterschied zur existentialen Interpretation
überbrückt der wirkungsgeschichtliche Ansatz den
Zeitunterschied z.B. zwischen Pestalozzi und uns nicht über
die Brücke der fundamental-anthropologischen
Grundbefindlichkeiten von damals und heute, sondern über
den Weg der immanent-geschichtlichen Rezeption und

Weiterentwicklung der Tradition. Auch diese wirkungs-
und rezeptionsgeschichtliche Aufarbeitung und

Auswertung ist ein geistiger Vollzug, der die Fakten zwar
ernst nimmt, in der interpretierenden Rezeption aber

ebenfalls über sie hinausgeht. Mythen-Interpretation
wird so ersetzt durch die Interpretation der
Wirkungsgeschichte. Ohne Denken, ohne Verantwortung des

Denkens und der Interpretation kommt auch dieser

Weg nicht aus.

Dieser wirkungs- und rezeptionsgeschichtliche Weg
ist heute mehr im Schwang als jener der existentialen

Interpretation. Er hat aber auch mehr Gefahren, denn
die Rezeptionsgeschichte kann grundsätzlich hinführen,

wohin sie will. So war z.B. der Marxismus eindeutig

ein rezeptionsgeschichtliches Konstrukt der Philosophie

Hegels. Dass die Philosophie Hegels dadurch besser

oder wahrer wurde, lässt sich bezweifeln.
Besonders gefährlich wird der rezeptionsgeschichtliche

Weg in der heutigen Zeit der Postmoderne, in der

nicht nur Fakten, sondern auch Anschauungen der

Vergangenheit der Beliebigkeit verfallen, so etwa, wenn
im Opernhaus Zürich das Mozart-Requiem zu einem

fröhlichen Ballett werden kann oder Haydns "Schöpfung"

als Pop-Klamauk gestaltet wird. Damit verglichen

hatten die auch in gewissem Sinn bereits postmodernen

Komödien Dürrenmatts oder die noch älteren

Play-Bach-Stücke jedenfalls noch Niveau.

Als Theologe weiss ich, dass man mit der Bibel alles

beweisen kann. In der Postmoderne kann heute die
gesamte Geschichte der Fakten und Ideen zu allem
verwendet werden. Und auch das kann als Rezeptionsgeschichte

bezeichnet werden. Doch das hat mit
Geschichte nur wenig mehr zu tun. ich gehe davon aus,
dass Sie es besser machen und den Sinn des Mythos bei

aller historischen Sorgfalt und aller Rationalität doch

nicht zu gering achten. Ich bin gespannt, was bei Ihnen

daraus wird.
Sind, wie die Neue Zürcher Zeitung im Blick auf das

Pestalozzi-Jubiläum dieses Jahres proklamierte, 250
Jahre Pestalozzi-Mythos genug? Persönlich würde ich

sagen: Ja, wenn wir mit Mythen nicht umzugehen
verstehen. Nein, wenn wir wissen, dass wir zwar unsere

heutige Lebenswelt in Verantwortung zu gestalten
haben, aber doch die Welt nicht neu erfinden müssen. Ob

die heutigen Mythen besser sind? [...]

aus: Hager, F.-P./Tröhler, D. (Hrsg.): Pestalozzi -
wirkungsgeschichtliche Aspekte. Dokumentationsband zum
Pestalozzi-Symposium 1996. Neue Pestalozzi-Studien, Bd. 4, S.

11 ff.,-Bern 1996


	Mythos Pestalozzi

