Zeitschrift: Neue Pestalozzi Blatter : Zeitschrift fur padagogische Historiographie

Herausgeber: Pestalozzianum
Band: 2 (1996)

Heft: 2

Rubrik: Mythos Pestalozzi

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Diskuss

12

thos

alozz]

(Red.) Wie im Vorwort zu dieser Nummer
nachzulesen ist, geht es in der Rubrik “Diskus-
sion” darum, liber die Mythos-Debatte um
Pestalozzi letztlich den Sinn historischer
Padagogik und ihrer Methoden zu erértern.
Die sehr locker formulierte Fragestellung an
die beiden “Kontrahenten” lautete, aufgrund
des Schlusses der Gedenkrede Stadlers und
der Ero6ffnungsrede Schmids ihre Reflexionen

M Peter Stadler

Auszug aus der Pesta-
lozzi-Gedenkrede vom
14. Januar 1996

Mittlerweile waren Alter und Ver-
einsamung Uber den Siebzigjahri-
gen gekommen. Wirtschaftliche
Zerrtttung geféhrdete das Institut.
Pestalozzi, autoritatserpicht bis zum Eigensinn, weiger-
te sich, die Leitung zu delegieren. Das war die Kehrsei-
te seiner manchmal etwas gespielten Einfachheit und
dusserlichen Vernachlassigung. Bald nach dem Ende
1815 erfolgten Tode seiner Gemahlin, die das Ganze
als Integrationsfigur noch zusammengehalten hatte,
begann ein witender Streit unter den Lehrern und da-
mit der Niedergang der Schule. Der greise Pestalozzi
war bald nur noch ein Aushangeschild ohne lebendige
Prasenz. Zuletzt sprach die Regierung des Kantons
Waadt ein Machtwort: Die Anstalt schloss im Marz
1825 ihre Tore.

Dennoch —am Ende war der alte Mann keineswegs,
gab sich vielmehr einen letzten und grossartigen
schriftstellerischen Aufschwung. Vor der Helvetischen
Gesellschaft, die ihn zum Prasidenten wahlte, hielt er
1826 in Langenthal die berihmte Prasidialrede, sein
politisches Vermachtnis. Zwei Elemente, heisst es darin,
begriindeten Bedeutung und Eigenart der Schweiz - ei-

zum “Mythos-Problem” darzulegen. Dabei sei
festgehalten, dass sich die Meinungen der bei-
den Referenten nicht mit jener der Redaktion
zu decken braucht.

Um den Lesenden die Grundlage dieser
Reflexionen einfach erschliessbar zu machen,
sind die Textausschnitte, die an anderen Orten
bereits zuganglich sind, abgedruckt.

nerseits die demokratische Gleichheit und Einfachheit
der Gebirgsgegenden, anderseits der wirtschaftliche
Wobhlstand der fortschrittlicheren Stadte, bei denen
auch die Reformation Eingang fand. Diese Grundan-
lagen hielten sich in glucklichem Gleichgewicht, bis im
18. Jahrhundert die Industrialisierung “unnatarlichen
Fabrikverdienst” und “ekelhafte Luxustorheit” schuf,
und zwar “bis auf unsere Dorfer hinab”. Leider seien
“die alten Segenskrafte der Wohnstubenbildung” aus
vielen Haushaltungen des Volkes verschwunden. Wah-
re Bildung muss — fur Pestalozzi — auf die Wohnstube
zurlickgehen, und diese bildet die Basis jeder guten
Volksschule. Ob diese Vorstellung auch in den Zeiten
der Fabriken mit ihrer um sich greifenden Frauen- und
Kinderarbeit noch Bestand haben kénne, blieb demge-
genuUber eine berechtigte Frage.

Freilich hat Pestalozzi langerfristig insofern Recht be-
halten, als es dem Staat im Laufe des Jahrhunderts we-
nigstens gelang, die industrielle Kinderarbeit zu verbie-
ten. Sorgen um die Zukunft machte Pestalozzi sich oh-
nehin. Hinsichtlich der Erziehung sah er deshalb
schwarz, weil “die héhere wissenschaftliche und Kunst-
ausbildung einzelner Stande und einzelner Menschen
etwas ganz verschiedenes von dem ist, was die gute Er-
ziehung des Menschengeschlechts in allen Standen an-
spricht und fordert”. Die Langenthaler Rede des Acht-
zigjahigen war Pestalozzis letzte Stellungnahme zu den
Fragekomplexen Politik und Gesellschaft. Als er am 17.
Februar 1827 starb, gab es respektvolle, doch kaum
Uberschwengliche Nachrufe. Nur ein Nekrologschreiber
verglich ihn mit Luther und erkannte in ihm damit ei-



nen Reformator der Pddagogik. Sein Nachruhm wuchs
erst, als die aristokratisch-elitaren Erziehungsideale an
Geltung verloren.

Bei einer zu seinem hundertsten Geburtstag abge-
haltenen Sakularfeier von 1846 wurde sein Lebenswerk
“eine Weltpadagogik, anwendbar fur alle Zeiten und
fur alle Volker” genannt. Das war keine Ubertreibung.
Bereits im Todesjahr 1827 hatten Pestalozzis Erzie-
hungsprinzipien Anhanger in ganz Europa und in Nor-
damerika gefunden, im folgenden Jahrhundert kamen
grosse Teile der Gbrigen Welt hinzu. Es war die Zeit, da
in vielen Landern der Untertan nach und nach zum
Staatsbiirger und “Citoyen” wurde. Diese Eigenschaft
erforderte ein bestimmtes Grundwissen und eine
staatsbirgerliche Bewusstwerdung, welche die Beglei-
terscheinungen einer unausweichlichen Demokratisie-
rung darstellten. Pestalozzi hat — darin (wie auch in sei-
ner Analyse der Revolution) einem Tocqueville ver-
gleichbar — diese Entwicklung kommen sehen und in
der kurzen Zeit, da er politisch Gberhaupt mitreden
konnte, auch aktiv gefordert. Gewiss lag sie im Zuge
des Jahrhunderts und ergab sich zwangslaufig aus der
Modernisierung der Gesellschaft. Man kann sogar fra-
gen, ob der Verlauf, der zur Alphabetisierung und zum
Aufschwung des Volksschulwesens fihrte, ohne Pesta-
lozzi eine wesentlich andere Richtung genommen hat-
te. Das mag offenbleiben angesichts der Tatsache, dass
die Staaten und ihre Regierungen vollig ungeschulte
Bevolkerungsmassen einfach nicht mehr gebrauchen
konnten. Zudem lasst sich nicht verkennen, dass der
grosse Erzieher — allem Lob der Mutter zum Trotz — die
Mé&dchenbildung vernachlassigte oder dem Zufall tber-
liess. Wie dem auch sei: Pestalozzi, dessen Name immer
mehr den Charakter eines Symbols annahm, kommt si-
cher das Verdienst zu, ein entscheidendes Zeichen ge-
setzt zu haben. Er ist zu einer der grossen Leitfiguren
auf dem Wege zum politisch bewussten Menschen ge-
worden — einer Bewusstheit, die wesentlich zur Gestal-
tung demokratischer Lebensformen beitrug. Darin liegt
ein wichtiger Aspekt seiner Gegenwartigkeit — trotz al-
ler Altertimlichkeit und Schwerzuganglichkeit der
Sprache, jenseits aller wechselnden Ideologien und Ak-
tualitdten. Wer Pestalozzi zu einem blossen Mythos
verblassen lésst, wie es jetzt nachgerade Mode wird,
verkennt die Realitat seines Werkes und Wirkens — eine
Realitat, die uns alle ausnahmslos Gberleben wird.

aus: Schweizer Monatshefte, 76. Jg., H. 3, S. 21 f., Zrich
1996

W Hans Heinrich Schmid

Auszug aus der Eroff-
nungsrede des Pesta-
lozzi-Symposiums vom
15. Januar 1996

In der Einladung zu dieser Begrus-
sung hiess es, dass von mir durch-
aus inhaltliche Gedankengénge
und keineswegs bloss ein formaler
Auftritt erwartet werde. Dem will ich mich nicht entzie-
hen. Dabei mochte ich es nicht bei diesen wenigen Be-
merkungen zum Verhdltnis von Pestalozzi und Univer-
sitat bewenden lassen, sondern einen Problemkreis an-
schneiden, der mir bei dieser wie anderen Jubilaumsfei-
ern grundsatzlich bedenkenswert erscheint. Er betrifft
den Begriff des “Mythos".

Es ist unbestritten, dass es — wie andere, auch natio-
nale Mythen — auch einen Pestalozzi-Mythos gibt.
Ebenso bekannt ist, dass es heute “in” ist, Mythen zu
destruieren, denken Sie etwa an die Destruktion des
Tell-Mythos durch Max Frisch oder an die Destruktion
des Mozart-Mythos durch Wolfgang Hildesheimer.

Was entsteht, wenn wir Mythen destruieren? Es ent-
steht zunachst ein Bild dessen, “wie es wirklich gewe-
sen ist”. Damit sind wir aber erst beim historischen Po-
sitivismus des ausgehenden 19. und des beginnenden
20. Jahrhunderts. Spatestens in den 20er und 30er Jah-
ren hat man gemerkt, dass damit noch nicht viel ge-
wonnen ist. Denn durch die Destruktion des Mythos er-
halten wir zunachst nur Fakten, wahrend der Mythos
darauf zielt, Werte oder sogar Wahrheit zu vermitteln.

Damit kommen wir als neuzeitliche Menschen aller-
dings in ein Dilemma: Mythen prasentieren ihre Wahr-
heit in aller Regel in der Form von Erzahlung, von Ge-
schichten; und diese Geschichten halten der histori-
schen Uberpriifung meist nur zu kleinen Teilen stand.
Ist damit die Wahrheit der Mythen dahin? Ist die Weih-
nachtsbotschaft dahin, wenn historisch wahrscheinlich
wird, dass Jesus nicht in Bethlehem, sondern in Nazaret
geboren wurde, wenn Bethlehem, die Stadt Davids, in
der Weihnachtsgeschichte kein geographischer, son-
dern ein theologischer Begriff ist?

Wenn mit der historischen Widerlegung eines My-
thos wirklich seine Wahrheit dahin wére, dann mussten
wir die Mythen in der Tat schleunigst abschaffen. Doch
die Welt ist voller Mythen, nicht nur die antike Welt,
sondern sehr wohl auch die neuzeitliche. Hat das nicht
doch seinen Grund? Gibt es allenfalls Werte und Wahr-
heiten, die nicht unmittelbar, alltagssprachlich zum
Ausdruck gebracht werden kénnen, sondern der Form
des Mythos notwendigerweise bedurfen, die eine Art
von “Metasprache” bendtigen, und dies darum, weil
die gemeinten Werte und Wahrheiten durch die All-
tagssprache gerade nicht eingefangen werden kon-
nen? Sind nicht auch Mythen Fakten, Fakten allerdings
der geistigen Wirklichkeit?

13

skussion



Diskuss

14

Dass Mythen Fakten sind, und Schreckliches auslé-
sen kénnen, haben wir noch in unserem Jahrhundert
erfahren mussen. Aber es gibt auch Mythen, die die
Menschheit wesentlich weitergebracht haben. Abusus
non tollit usum: der Missbrauch einer Sache falsifiziert
den rechten Gebrauch noch lange nicht.

Mythen-Kritik ist absolut notwendig, aber dies heisst
noch lange nicht Destruktion des Mythos, besonders
dann nicht, wenn durch die Destruktion Werte und
Wahrheiten einfach durch historische Fakten ersetzt
werden. Mythen-Tradition und Mythen-Interpretation
erfordern Verantwortung, wie insgesamt die Tradition
und Interpretation von Werten und Wahrheiten Verant-
wortung erfordert.

Anders formuliert: Historische Rekonstruktion erfor-
dert wissenschaftliche Verantwortung. Doch die Fak-
ten, die sich dabei herausschalen, haben wir nicht zu
verantworten, kénnen wir nicht verantworten. Denn es
sind Fakten einer vergangenen Zeit. Zu verantworten
haben wir allerdings unsere Interpretation der Fakten
und die Schlsse, die wir aus ihnen ziehen. Das aber
geht Uber die historischen Fakten als solche hinaus, das
sind geistige Vollziige. Doch auch diese mussen artiku-
liert werden, sei es in einer philosophischen Metaspra-
che oder aber in Bildern, in Erzahlungen, in Geschich-
ten, eben in Mythen.

Schaffen wir die Mythen grundsatzlich ab, verlieren
wir moglicherweise eine in der Sache dusserst wichtige
Form des Verstehens. Aber wir mussen — gerade im
Blick auf unser Verstehen — kritisch bleiben. Wie kann
sich Mythen-Interpretation vollziehen? Ich nenne kurz
zwei Wege, die in letzter Zeit vorgeschlagen wurden.

Der eine ist der Weg der sog. “Entmythologisie-
rung”, wie er in den 50er und 60er Jahren vor allem in
der Theologie beschritten wurde. Hier lief die Interpre-
tation des Mythos nicht darauf hinaus, ihn durch histo-
rische Fakten zu ersetzen, sondern ihn, wie es hiess,
“existential” zu interpretieren. Das heisst: Es ging dar-
um, den Mythos daraufhin zu befragen, welche
grundsatzlichen Aussagen er Uber den Menschen und
sein Verhalten im Rahmen seiner Lebenswirklichkeit
macht.

Nehmen Sie als Beispiel Schillers Fassung des Tell-
Mythos. Sie vermittelt mit ihrem Freiheitsgedanken ei-
ne sehr grundsatzliche Aussage, die zwar erzahlerisch
mit den Vorgangen um 1291 in Verbindung gebracht
werden kann, ihre Legitimation aber nicht aus den his-
torischen Gegebenheiten des 13.Jahrhunderts schopft.
Befragt man so einen Mythos nicht nach seinem histo-
rischen Hintergrund, sondern nach seiner Botschaft,
dann bekommt dieser einen Sinn, der hochaktuell sein
kann, einen Sinn jedenfalls, mit dem man sich im Blick
auf die eigene Lebenswirklichkeit in Verantwortung
auseinanderzusetzen hat. Mit den Rest-Fakten eines hi-
storisch destruierten Mythos kann man sich in diesem
Sinne nicht auseinandersetzen, sie sind einfach histo-
risch richtig oder falsch.

Einen zweiten Weg schlagt der Ansatz dieses Sym-
posiums vor: die wirkungsgeschichtliche Aufarbeitung
der historischen Tradition. Sie geht davon aus, dass his-
torische Fakten und Anschauungen aus sich selbst her-

aus wirken, dass sie aufgenommen, kritisch verarbeitet,
adaptiert, weiterentwickelt werden. Der wirkungsge-
schichtliche Ansatz setzt in unserem Fall bei Pestalozzi
ein und verfolgt den Weg bzw. die Wege, die sein Ge-
dankengut durchlaufen hat, bis hinein in die heutige
Zeit.

Im Unterschied zur existentialen Interpretation tber-
brickt der wirkungsgeschichtliche Ansatz den Zeitun-
terschied z.B. zwischen Pestalozzi und uns nicht tber
die Brucke der fundamental-anthropologischen Grund-
befindlichkeiten von damals und heute, sondern Uber
den Weg der immanent-geschichtlichen Rezeption und
Weiterentwicklung der Tradition. Auch diese wirkungs-
und rezeptionsgeschichtliche Aufarbeitung und Aus-
wertung ist ein geistiger Vollzug, der die Fakten zwar
ernst nimmt, in der interpretierenden Rezeption aber
ebenfalls Uber sie hinausgeht. Mythen-Interpretation
wird so ersetzt durch die Interpretation der Wirkungs-
geschichte. Ohne Denken, ohne Verantwortung des
Denkens und der Interpretation kommt auch dieser
Weg nicht aus.

Dieser wirkungs- und rezeptionsgeschichtliche Weg
ist heute mehr im Schwang als jener der existentialen
Interpretation. Er hat aber auch mehr Gefahren, denn
die Rezeptionsgeschichte kann grundsatzlich hinfih-
ren, wohin sie will. So war z.B. der Marxismus eindeu-
tig ein rezeptionsgeschichtliches Konstrukt der Philoso-
phie Hegels. Dass die Philosophie Hegels dadurch bes-
ser oder wahrer wurde, l3sst sich bezweifeln.

Besonders gefahrlich wird der rezeptionsgeschichtli-
che Weg in der heutigen Zeit der Postmoderne, in der
nicht nur Fakten, sondern auch Anschauungen der Ver-
gangenheit der Beliebigkeit verfallen, so etwa, wenn
im Opernhaus Zurich das Mozart-Requiem zu einem
frohlichen Ballett werden kann oder Haydns “Schop-
fung” als Pop-Klamauk gestaltet wird. Damit vergli-
chen hatten die auch in gewissem Sinn bereits postmo-
dernen Komédien Dirrenmatts oder die noch alteren
Play-Bach-Stticke jedenfalls noch Niveau.

Als Theologe weiss ich, dass man mit der Bibel alles
beweisen kann. In der Postmoderne kann heute die ge-
samte Geschichte der Fakten und Ideen zu allem ver-
wendet werden. Und auch das kann als Rezeptionsge-
schichte bezeichnet werden. Doch das hat mit Ge-
schichte nur wenig mehr zu tun. Ich gehe davon aus,
dass Sie es besser machen und den Sinn des Mythos bei
aller historischen Sorgfalt und aller Rationalitat doch
nicht zu gering achten. Ich bin gespannt, was bei hnen
daraus wird.

Sind, wie die Neue Zurcher Zeitung im Blick auf das
Pestalozzi-Jubildaum dieses Jahres proklamierte, 250
Jahre Pestalozzi-Mythos genug? Personlich wirde ich
sagen: Ja, wenn wir mit Mythen nicht umzugehen ver-
stehen. Nein, wenn wir wissen, dass wir zwar unsere
heutige Lebenswelt in Verantwortung zu gestalten ha-
ben, aber doch die Welt nicht neu erfinden missen. Ob
die heutigen Mythen besser sind? [...]

aus: Hager, F-P/Trohler, D. (Hrsg.): Pestalozzi — wirkungs-
geschichtliche Aspekte. Dokumentationsband zum Pesta-
lozzi-Symposium 1996. Neue Pestalozzi-Studien, Bd. 4, S.
11 ff., — Bern 1996



	Mythos Pestalozzi

