
Zeitschrift: Neue Pestalozzi Blätter : Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 2 (1996)

Heft: 2

Artikel: Das Pädagogische als Kult des Pädagogen

Autor: Osterwalder, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901724

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901724
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das

Pädagogische

als

Kult
des

Pädagogen

Fritz Osterwalder

Mi Ja er hat das Kreuz getragen, wie einst Chri¬

stus. Darum wollen wir Schweizer und
insbesondere die schweizerische Jugend uns
heute dankbar daran erinnern, dass in den

Zeiten unseres grössten nationalen Unglücks in unserm
kleinen Land diese helle Leuchte entstanden ist. Möge
sie leuchten und Segen bringen dem städtischen Palast

und der niedersten Hütte! Und damit sagen wir: Dank,
Dank dir, Vater Pestalozzi!"1 Pestalozzi, losgelöst von
jedem historischen Kontext und unabhängig von eigenem

Werk und Wirken, als Geist der modernen
Volksschule und demütiger, aufopferungsvoller Erlöser der

neuen Zeit: dies war der Grundtenor der Pestalozzi-Feier

von 1896, die den Pädagogen als schweizerischen

Nationalhelden mit nachhaltiger Wirkung bis heute
installierte. Die Identifikation mit dem christlichen Erlöser

ging soweit - an einer Festrede wurde ihm die
"Dornenkrone" zugesprochen und ein "Welterwachen" auf
ihn zurückgeführt oder der Berner Seminardirektor

dichtete "In ihm hat Christ Gestalt gewonnen" -, dass

eine prononciert christliche Zeitung die Identifikation

sogar umzukehren und die Publizität für ihren Erlöser

fruchtbar zu machen versuchte. "Es ist ein Kreuz und
ein Mann ist daran gekreuzigt. Du kennst ihn auch. Er

ist ein noch grösserer Pestalozzi, als Pestalozzi einer
war."2

Im Folgenden sollen die Dimensionen dieses Kultes
kurz abgesteckt werden, um anschliessend nach dessen

Bedeutung zu fragen.3

Die Dimensionen des Pestalozzi-
Kultes

Die
Herausbildung des Pestalozzi-Kultes in öf¬

fentlichen und politischen Festdiskursen und -

Veranstaltungen, kann vielleicht als pädagogisch

belanglos abgetan werden mit dem
Hinweis auf den gleichzeitig in Deutschland entstehenden

öffentlichen Luther- oder Schiller-Kult, der sich in

gewisser Unabhängigkeit zur jeweiligen Fachdisziplin
entwickelte.

Auch wenn diese Analogie in weiten Bereichen
zutrifft, so ist sie gerade bezüglich der Tiefendimensionen
des Pestalozzi-Kultes in der Fachdisziplin nicht stichhaltig.

Der Hauptpromotor der offiziellen Pestalozzi-Feier

von 1896 war Otto Hunziker, der erste Inhaber eines

selbständigen pädagogischen Lehrstuhls an einer
Schweizer Universität, der auch der ersten Generation

von pädagogischen Wissenschaftlern weitgehend den

Weg vorzeichnete.
Die Auseinandersetzung mit Pestalozzi in der akademisch

ambitiösen Disziplin Pädagogik, die Hunziker

einleitete, ist im gleichen Masse kultisch bestimmt wie
die öffentliche Auseinandersetzung. Zwar betrieb
Hunziker - wie auch sein Winterthurer Kollege H. Morf -
extensive historische Quellenstudien und erstellte eine

Quellensammlung, die letztlich erst die grosse
Werkausgabe ermöglichte. Wir verdanken ihm zum Beispiel
die Kenntnis von Pestalozzis Geburtshaus und Darstellungen

über den Verlauf der Heirat mit Anna
Schulthess. Insofern ist er ein gewissenhafter und
minutiöser Schüler des deutschen Historismus und
widmete diesen Bestrebungen fast sein ganzes
wissenschaftliches Leben.

Dieses historisch-wissenschaftliche Interesse galt
aber gerade nicht den pädagogischen Konzepten und
Werken Pestalozzis, die Hunziker für belanglos -
"Pestalozzis Ausgangspunkt war lediglich ein
praktischer"4 - oder sogar für "trivial"5 hielt.

Im Zentrum steht für ihn nur die Person, das

exemplarische Leben, oder vielmehr die reine Gesinnung.
Gerade die Konzeptlosigkeit Pestalozzis wird dargestellt

als Beleg von besonders tiefer und ernsthafter
Gesinnung, absoluter Innerlichkeit. "Pestalozzis Leben

zeigt, dass in diesem reinen und unmittelbaren
Menschsein seine Schwäche und seine Stärke liegt."6
Und der praktische Misserfolg Pestalozzis in der Erzie-



hung wird zum Beleg des Wirkens seines Geistes und

seiner Innerlichkeit. "Pestalozzis Geist geht in der Erziehung

der Gegenwart segnend durch die Lande."7

Diese Art der kultischen Benützung der Person

Pestalozzis unter Ausschluss sowohl einer distanzierten

Auseinandersetzung mit seinen pädagogischen
Konzepten wie auch einer historischen Bewertung seiner

pädagogischen Versuche dient dazu, Pestalozzi sowohl

zum Begründer der modernen pädagogischen Disziplin
wie auch der Institution Volksschule zu machen.

Hunziker war allerdings nicht der Erfinder dieses

Kultes in der Disziplin Pädagogik. In der deutschen

Volksschullehrerpädagogik und -publizistik war lange

vor ihm ein durchgehender Pestalozzi-Kult etabliert
worden. Adolph Diesterweg, der erste Leiter eines
modernen preussischen Lehrerseminars kannte den
Pestalozzianismus sehr wohl.8 Als junger Lehrer arbeitete er

an der Musterschule in Frankfurt, die als eines der
ersten Institute in Deutschland Pestalozzis Methode
einführte und deren Leiter G.A. Gruner mit einer
werbewirksamen Darstellung 1804 wesentlich zur Bekanntheit

des Pestalozzianismus in Deutschland beitrug.
Doch der gleiche Gruner schied die pestalozzische
Methode sehr früh wieder aus seiner Schule aus und hielt

Diesterweg zu einer kritischen öffentlichen
Auseinandersetzung mit dem Pestalozzianismus an. Als dieser

Frankfurt und die Musterschule verliess, vermerkte er in

seinem Tagebuch - quasi als Quintessenz seiner gesammelten

Erfahrung - die Abkehr vom "Irrweg der
Methode" Pestalozzis, mit der die "armen Kinder gequält
und getötet werden"9. Später sprach er von pesta-
lozzischen "Elirngespinsten", "Chaos" und "Ideen

ohne feste Erklärung".
Doch der gleiche Diesterweg, der sich differenziert

aber ebenso derb vom Pestalozzianismus abwandte,
nutzte die Berufung auf Pestalozzi, um seine eigenen

pädagogischen Konzepte mit historischer Kontinuität
und pädagogischer Dignität zu schmücken. Später
machte er aus Pestalozzi das Professionsideal der
aufstrebenden Lehrerschaft. Pestalozzi-Vereine und
-Hilfskassen wurden gegründet, und 1846-fälschlicherweise

zuerst 1845 - wurde zum ersten Mal Pestalozzis

Geburtstag in einem riesigen öffentlichen Festakt begangen;

in der Schweiz wurde dieses Datum nur Dank Die-

sterwegs Erinnerung nicht vergessen.
Mit diesem Kult Pestalozzis und der Rückschreibung

der eigenen Konzepte auf ihn konnte alles, was der
Lehrerschaft wichtig war, eigene Heiligkeit und Würde

beanspruchen. Dies ging soweit, dass Diesterweg, als

er sich immer mehr einem hemmungslosen deutschen

Nationalismus hingab, Pestalozzi kurzerhand auch

noch zum deutschen Pädagogen machte, ihm eine

eigentlich deutsche Gesinnung zuschrieb. "Pestalozzi be-

sass ein deutsches Gemüth, er war ein deutscher

Pädagoge."10 Und schliesslich liess er als "deutscher
Pestalozzi" sich selbst feiern und der Kritik entrücken.

Die Etablierung des Kultes um die Person Pestalozzis

in den verschiedenen Typen des pädagogischen Diskurses

führte im 20. Jahrhundert zu einem ganz spezifischen

Umgang mit seinem Werk. Zwar wurde keinem

andern Pädagogen so viel wissenschaftliche Aufmerk¬

samkeit gewidmet, doch diese ging immer von der
höchsten und singulären Bedeutsamkeit aus, statt diese

zu belegen, zu spezifizieren oder im historischen
Umfeld der Entwicklung der pädagogischen Konzepte
und Institutionen darzulegen.

Das Ergebnis sind jene Texte, die wesentlich aus

Zitatencollagen bestehen und deren Dunkelheit und

Widersprüchlichkeit in nichts hinter jener Pestalozzis

zurückstehen, jene Vergleiche Pestalozzis mit den
verschiedenen Grössen der europäischen Geisteswelt, die
ihn meist für eine oder die andere Richtung als pädagogische

Autorität reklamieren. So entstand ein herbartia-
nischer Pestalozzi, Spranger schuf dann den

lebensphilosophischen, nach dem Krieg entstand ein existentiali-
stischer und rechtzeitig für 1968 wurde auch noch der

progressive Sozialrevolutionäre Pestalozzi in der
Pädagogik erzeugt. Wer sich für bestimmte Konzepte in der

Andragogik stark macht, führt diese ebenso auf Pestalozzi

zurück wie jener, der einen schulpädagogischen

Evergreen erneut als neueste Erkenntnis ausgibt, diese

aber auf die Konzepte Pestalozzis abstützt. Was dann
als Pestalozzianismus zutage geschafft wird, hat mit
diesem wenig zu tun oder gehört zu den allgemeinsten
pädagogischen On-dits des ausgehenden 18. Jahrhunderts.

Oder dann entstanden jene ernsthaften historischen

Untersuchungen, die unser Wissen über das
Leben des Verehrten bereichern und über die Veränderungen

in seinem Denken seismographisch informieren,

ohne allerdings nähere Kenntnisse über seine

Leistungen und die Bedeutung seiner neuen Konzepte in

und für die Pädagogik zu erzeugen.
Repetitive Zitate, denen sehr oft Beliebigkeit nicht

abzusprechen ist, oder die selbst bei Pestalozzi Zitate
sind - oft Bibelzitate - bekommen Beschwörungscharakter

und gelten als unhintergehbar, da sie als Summa
des Verehrten gelten.

Die pädagogische Bedeutung des

Kultes des grossen Pädagogen

Die
pädagogisch interessante Frage dürfte

kaum sein, ob es diesen Kult in der Pädagogik

gibt oder nicht, es sei denn jemand würde die

argumentative Kohärenz jener Masse von

Literatur, die auf Pestalozzi referiert, oder dann seinen

konzeptuellen Einfluss in der Institution Schule
nachweisen. Interessant und aufschlussreich ist vielmehr die

Frage, wie dieser Kult entstanden und was seine

Bedeutung in den pädagogischen Diskursen ist. Wer den

Kult nicht als Kult versteht, verwechselt seine unmittelbare

Aussage mit seiner Bedeutung oder - wie H.

Schmid sagt - mit "seiner Wahrheit"11. Er versteht
dann den Satz 'Pestalozzi gründete die moderne
Schweizer Schule' so, als wäre das moderne Schulsystem

eine Imitation der gescheiterten Anstalt von Yver-

don, oder sei durch die Elementar-Methode, einem rein

repetitiven Mechanismus strukturiert worden. Dann

wäre es aber schwierig zu erklären, warum in der
modernen Schule die einzelnen Fachwissenschaften wäh-



rend nahezu 200 Jahren die Reformdynamik bestimmten

und warum die moderne Schule sich gerade in

ihrem Ursprung vehement gegen die pestalozzischen

Experimente wehrte. Wer den Satz 'Pestalozzi begründete

die moderne Pädagogik' nicht als Teil eines Kultes

versteht, muss annehmen, dass die stark theologische
Ausrichtung der Pädagogik erst durch Pestalozzi eingeführt

wurde, oder dass die Modernität der akademischen

Disziplin gerade in ihrer Traditionalität liegt - was
offensichtlich nicht viel Sinn macht.

Israel Schettler hingegen hat auf die grosse Bedeutung

von symbolischen Sätzen, von Slogans, in den

pädagogischen Diskursen hingewiesen, die als solche

zu erkennen entscheidend für ihr Verständnis ist. "Slogans

stellen Symbole dar, um die sich die wichtigsten
Gedanken und Haltungen in und von pädagogischen

Bewegungen gruppieren"12. Damit meint er Aussagen,

deren Bedeutung nicht aus dem Diskurs selbst
erschlossen werden kann, sondern auf andere
Zusammenhänge, Diskurse oder Situationen zum Verständnis

verweisen. Slogans erzeugen - so Schettler - diskursive

Fronten, die zu verstehen nicht durch argumentative
Verfahren möglich ist sondern durch situativen Kontext
und Argumentation in andern Diskursen.

Es wäre nun naheliegend zu erwarten, dass der

Pestalozzi-Slogan oder -Kult tatsächlich argumentativen
Aufschluss in den sehr umfangreichen Schriften Pestalozzis

findet. Diese Annahme lässt sich allerdings nur
mit grossen Einschränkungen bestätigen.

Pestalozzis Konzepte versuchen tatsächlich ein
Problem zu lösen, das bis heute in der Pädagogik zentrale

Bedeutung hat. Erziehung wird konzipiert als ein Set

von Massnahmen, die eine Person bezüglich einer
andern Person trifft und die pädagogischen Regeln oder
Gesetzen unterworfen sein sollen. Gleichzeitig wird als

Ziel dieser Massnahmen die absolute, innere Vollkommenheit

des Individuums, der gute Mensch schlechthin
oder die absolute Ganzheit des innern Menschen
angegeben. Es wird angenommen, dass es erzieherische
Gesetze gibt, deren Befolgung durch den Erzieher den

Zögling zu einer absoluten Einheit macht.

Absolute innere Ganzheit als Ergebnis partieller, ge-
setzmässiger Wirkung pädagogischer Massnahmen
kann als Konzept sein Vorbild in der evangelisch-pietistischen

Erziehung kaum verhehlen. Diesem Vorbild

folgt Pestalozzi auch, wenn er die Erziehung als einzige

Möglichkeit sieht, dem allgegenwärtigen Bösen der

Welt zu trotzen. Nur - und das macht einen grundlegenden

Unterschied - sahen die pietistischen Erzieher

die absolute Vollkommenheit und Güte des Menschen
als Ergebnis der Erlösung durch Christus, des Eingriffs
des allmächtigen Gottes selbst, auf die Erziehung lediglich

vorzubereiten hat, und nicht als Wirkung von Erziehung

selbst.

Doch auch praktisch erwies sich Pestalozzis Methode

als unnützer Formalismus, der sich in unendlich re-

petitiven Übungen erschöpfte, ohne Kenntnisse oder

Fähigkeiten zu erzeugen. Pestalozzis Anspruch, gleichzeitig

Zugang zu allem empirischen Wissen und
beruflichem Können und zur innerlichen Vollendung, d.h.

zur absoluten Ganzheit, zu schaffen, der ihm gleicher-

massen bei theologisch wie bei wissenschaftlich
orientierten Schulreformern höchste Aufmerksamkeit
sicherte, erwies sich also sehr bald als nichtig, theologisch

und konzeptuell nicht haltbar und praktisch nicht

gangbar.
Je mehr nun der praktische Misserfolg offensichtlich

wurde, desto mehr verlagerte Pestalozzi das Schwergewicht

auf die moralische Erwartung, ohne allerdings
die extrem minimalistischen praktischen Anlagen der
Methode je aufzugeben. Als Garant für den Erfolg der

Methode, für die innerliche Güte und Vollkommenheit,
wurde immer mehr die gute Absicht des Erziehers

selbst, seine hingebungsvolle unbeschränkte Liebe, ins

Feld geführt, die sich geradezu an der Grösse des

Misserfolgs und der eigenen Unbeirrbarkeit mass.

Im pädagogischen Diskurs Pestalozzis trat an die

Stelle einer argumentativen Verknüpfung von innerer
absoluter Ganzheit und erzieherischer, kausal-gesetzlicher

Wirkung immer mehr der symbolische Verweis auf
die Person des Erziehers als Christus ähnlich oder gar
gleich, ohne aber das theologische Konzept der

Erlösung an Stelle jenes der Erziehung zu setzen.
Bereits am Schluss der "Nachforschungen" stellte

Pestalozzi sich selbst in einer Art und Weise dar, dass

kaum mehr ein Unterschied zu zeitgenössischen
Christusdarstellungen gemacht werden kann. In den späteren

Auseinandersetzungen über die Methode und
Pestalozzis Konzepte nimmt dieser Verweis ein zunehmend

grösseres Gewicht ein. Das Institut von Yverdon

versteht sich als pietistische - "kleine Gemeinde" und

Pestalozzi und die Lehrer sprechen sich selbst als Vater
oder Meister und Jünger an.

Der Hinweis auf die Person des Erziehers und ihre
intendierte Ähnlichkeit mit Christus ist also, mit den

Konzepten Schettlers gesprochen, selbst wieder ein Symbol,

bei dem aber die Argumentation, die es vertritt
gerade nicht zur Disposition steht.

Und das macht seine Kulthaftigkeit aus, die sich

wesentlich unterscheidet von einem Symbol, das ohne
Probleme durch die Argumentation, die es vertritt, im

Diskurs ersetzt werden kann.

Genau diese kultische Wirkung von Pestalozzis eigenen

Verweisen auf seine Person machte die Benützung
Pestalozzis als Symbol in der Pädagogik so attraktiv. In

der modernen Gesellschaft lässt sich Erziehung nur als

partielle, eingeschränkte und multiple Tätigkeit
konzipieren, deren Wirkung höchstens in Wahrscheinlichkeit

zu ermessen ist. Die unzähligen Methoden-Konzepte,
die auf Pestalozzi folgten, bis zu den gegenwärtigen
neuen Lehr- und Lernformen sind nie über diese

Möglichkeiten hinausgekommen. Doch ungeachtet dessen

wurde ihr absoluter Anspruch immer mit der Referenz

auf das grosse Ziel und die gute Absicht des Pädagogen
unter Verweis auf Pestalozzi jeder rationalen Argumentation

und empirischen Kontrolle entzogen.
Pädagogische Tätigkeit, die sich dieses Kultes

bedient, beansprucht Heiligkeit und dispensiert sich damit

von der Notwendigkeit argumentativer Rechtfertigung.
Pädagogik als wissenschaftliche Disziplin, die diesen

Kult nutzt, schottet sich dadurch gegen den Anspruch
ab, der heute Wissenschaft an sich auszeichnet, Erfah-



rungen anzugeben, die ihre Aussagen invalidieren können.

Wo rationale Argumentation und Überprüfung sich

schwertut, setzt dieser Kult auf gute Absicht und
verlangt Gefolgschaft. Eduard Spranger, der Pestalozzi in

der geisteswissenschaftlichen Pädagogik den Stifterplatz

einräumte, meint, dass das Verständnis dieser

Pädagogik abhänge von einer vorgängigen Zustimmung,

d.h. Unterordnung. "Wer ihn verstehen will,
muss ihm dahin (zur Einheit der Welt in der Seele)

folgen."13

Der Verweis auf die Person des Erziehers in der Rede

über Erziehung kann dementsprechend als erzieherischer

Akt im traditionell religiösen Sinn des Pietismus

verstanden werden. Es verlangt nicht prüfende Distanz,
wie die wissenschaftliche Rede, sondern Akzeptanz
einer unüberwindbaren Asymmetrie.

Und genau diese Wirkung wurde auch mobilisiert
für die eingangs zitierte Pestalozzifeier von 1896. Diese

Feiern habe ich zusammen mit D. Winter als Versuch

beschrieben, in der Schweiz eine Zivilreligion zu
etablieren.14

Hobbes und Rousseau sahen die Funktion der Religion

im modernen gesellschaftlichen Leben vor allem als

verbindliches moralisches Bezugssystem, das staatlich

durchgesetzt werden sollte. Im Ausgang des 19.

Jahrhunderts wurde versucht, dieses Konzept unter den

Bedingungen des modernen bürokratischen Verwaltungsstaates

und der Säkularisierung in Westeuropa zu
verwirklichen. Der Staat stützte dabei nicht die bestehenden

Kirchen, sondern versuchte sich selbst mit einem

eigens inszenierten Kult der demokratischen, rationalen

Legitimation zu entziehen. Unter gewaltigen
staatlichen Propagandaanstrengungen entstand in Frankreich

der Kult der "grande nation" mit dem Quatorze
Juillet und in Deutschland der Kult der Einheit von Volk,
Armee und Kaiser mit den Feiern zum Kaisergeburtstag
und aller grossen Feldherren. Thomas Carlyle empfahl
dieses Vorgehen bereits 1840 in seiner bis ins 20.
Jahrhundert viel beachteten Vorlesung über Heldenverehrung

als Strategie gegen die Forderung nach Demokratie

und rationale Kontrolle über den Staat. Helden

erzeugen Bewunderung, und müssen darum politisch
wie "falsches Geld" eingesetzt werden, d.h. nicht zur
Diskussion ihrer Werke und Taten, sondern zur Erzeugung

von blinder Unterordnung.15
Aus dieser durch Heldenverehrung drapierten Form

des Staates entstand das, was der neue Mythos oder
der Mythos des 20. Jahrhunderts genannt wurde - der

bekanntlich nicht unbedingt zum Segen Europas
gereichte.16

Im Gegensatz zu den klassischen Mythen entstammt
dieser "Mythus des 20. Jahrhunderts" nicht der
vorwissenschaftlichen Zeit und enthält auch nicht "Wahrheiten,

die der Form des Mythos notwendigerweise
bedürfen"17, sondern er wird erzeugt, um die rational
distanzierenden Verfahren von Demokratie und
Erfahrungswissenschaft zu überspielen.

Der Pestalozzi-Mythos, wie er 1896 an den offiziellen

Feiern installiert werden sollte, leugnete in der Zeit
seine Vorbilder nicht, wenn der Geehrte mit den

Kriegsherren der andern Länder gleichgestellt wurde.
Und kaum jemand kann seine Existenz als moderner

Mythos in Frage stellen, der sich das reichhaltige Material,

das dazu vorliegt und vorbildlich aufgearbeitet
wurde, anzuschauen und zu interpretieren wagt.

Die unzähligen Festredner und Festprediger, die
offiziellen und nicht offiziellen Darstellungen präsentierten
einen vollständig enthistorisierten Pestalozzi, der letztlich

weder durch sein Werk noch durch seine Taten,

sondern einzig durch seine Gesinnung zu Grösse und

Wirkung gekommen ist und der infolgedessen Bewunderung

ohne jede Möglichkeit zu Distanz verlangt. Es

zeugt allerdings von der Resistenz des schweizerischen

Liberalismus, dass der Held ausgerechnet mit der Schule,

der rationalen Institution der modernen Gesellschaft

par excellence gleichgestellt wurde, und diese selbst,
als bedeutendstes gesellschaftliches Erziehungsunternehmen

nach wie vor der demokratischen Kontrolle
und rationalen Zielsetzung unterstellt und nicht zur

Erzeugung des neuen Mythos eingesetzt wurde.
Ein wissenschaftliches Verständnis des pädagogischen

Pestalozzi-Kultes und des Pestalozzi-Mythos ist in

diesem Sinne nichts anderes als die Voraussetzung
eines rationalen und demokratischen Umgangs mit
Erziehung.

1 In Isler, A.: Heinrich Pestalozzi. Illustrierte Festschrift für
die Jugend. Zürich 1896, S. 63-64.

2 In: Blätter für Christliche Schule. Nr. 6, 1896.

3 Ich folge dabei der Argumentation und dem Material
meiner ausführlichen Studie, "Pestalozzi - ein pädagogischer

Kult" (Weinheim-Basel 1996).

4 Hunziker, O. in den Pestalozziblättern 1892, S. 27.

5 Hunziker, 0.: Pestalozzi. Lausanne 1896, S. 30.

6 Hunziker 1892, S. 36.

7 Hunziker 1896, S. 32.

8 Dazu: Oelkers, J.: Diesterweg und Pestalozzi: Rezepti¬
onsgeschichtliche Bemerkungen zu einem schwierigen
Verhältnis. In: Oelkers, J./Osterwalder, F.: Pestalozzi -
Umfeld und Rezeption. Weinheim 1995.

9 Diestenweg, F.A.W.: Aus Diesterweg's Tagebuch 1818-
1822. Frankfurt a.M. 1870.

10 Diesterweg, F.A.W.: Die Feier des 100sten Geburtsta¬

ges Pestalozzis am 12. Jan. 1845. Berlin 1845, S. 46.
11 Schmid, H.: Begrüssung. In: Neue Pestalozzi-Studien,

Bd. 4, Hrsg. Hager, F.-P./Tröhler, D., S. 12; hier S. 13.

12 Schettler, I.: Die Sprache der Erziehung. Düsseldorf
1971, S. 56.

13 Spranger, E.: Vom pädagogischen Genius. Hrsg. Bähr,
W. Heidelberg 1965, S. 117.

14 Osterwalder, F.: op. cit. S. 415-437.
Ich folge hier der Argumentation, wie ich sie in dieser
umfassenden Arbeit entwickelt und dokumentiert
habe.
Winter, D.: Ein Fest für Pestalozzi - ein Fest der Nation.
MS. Zürich 1995. In dieser Arbeit werden die Peripetien

dieses Versuches, den modernen Pestalozzi-
Mythos im 20. Jahrhundert als Zivilreligion zu etablieren,

mustergültig dokumentiert und interpretiert.
15 Carlyle, Th.: On Heroes, Hero-Worship and the Heroic

in History. (1841) Ed. Niemeyer, C. London 1966, S.

12.

16 Darüber Cassirer, E.: Der Mythus des Staates. Zürich
1949. Über Carlyle und die Bedeutung der Heldenverehrung,

S. 246 ff.
17 Schmid, H.: op cit. S. 12; hier S. 13.


	Das Pädagogische als Kult des Pädagogen

