Zeitschrift: Neue Pestalozzi Blatter : Zeitschrift fur padagogische Historiographie

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 2 (1996)

Heft: 2

Artikel: Das Padagogische als Kult des Padagogen
Autor: Osterwalder, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-901724

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-901724
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das

Sische.

als

Kul

des

ge

W Fritz Osterwalder

l Ja er hat das Kreuz getragen, wie einst Chri-
stus. (...) Darum wollen wir Schweizer und ins-
besondere die schweizerische Jugend uns
heute dankbar daran erinnern, dass in den

Zeiten unseres grossten nationalen Unglicks in unserm
kleinen Land diese helle Leuchte entstanden ist. Moge
sie leuchten und Segen bringen dem stadtischen Palast
und der niedersten Hutte! Und damit sagen wir: Dank,
Dank dir, Vater Pestalozzi!”! Pestalozzi, losgeldst von
jedem historischen Kontext und unabhangig von eige-
nem Werk und Wirken, als Geist der modernen Volks-
schule und demutiger, aufopferungsvoller Erldser der
neuen Zeit: dies war der Grundtenor der Pestalozzi-Fei-
er von 1896, die den Padagogen als schweizerischen
Nationalhelden mit nachhaltiger Wirkung bis heute in-
stallierte. Die Identifikation mit dem christlichen Erloser
ging soweit — an einer Festrede wurde ihm die “Dor-
nenkrone” zugesprochen und ein “Welterwachen” auf
ihn zurtickgefuhrt oder der Berner Seminardirektor

édago-

dichtete “In ihm hat Christ Gestalt gewonnen” —, dass
eine prononciert christliche Zeitung die Identifikation
sogar umzukehren und die Publizitat fir ihren Erléser
fruchtbar zu machen versuchte. “Es ist ein Kreuz und
ein Mann ist daran gekreuzigt. Du kennst ihn auch. Er
ist ein noch grosserer Pestalozzi, als Pestalozzi einer
war."2

Im Folgenden sollen die Dimensionen dieses Kultes
kurz abgesteckt werden, um anschliessend nach des-
sen Bedeutung zu fragen.3

Die Dimensionen des Pestalozzi-
Kultes

ie Herausbildung des Pestalozzi-Kultes in 6f-

fentlichen und politischen Festdiskursen und -

veranstaltungen, kann vielleicht als padago-

gisch belanglos abgetan werden mit dem
Hinweis auf den gleichzeitig in Deutschland entstehen-
den offentlichen Luther- oder Schiller-Kult, der sich in
gewisser Unabhangigkeit zur jeweiligen Fachdisziplin
entwickelte.

Auch wenn diese Analogie in weiten Bereichen zu-
trifft, so ist sie gerade beztiglich der Tiefendimensionen
des Pestalozzi-Kultes in der Fachdisziplin nicht stichhal-
tig.

Der Hauptpromotor der offiziellen Pestalozzi-Feier
von 1896 war Otto Hunziker, der erste Inhaber eines
selbstandigen padagogischen Lehrstuhls an  einer
Schweizer Universitat, der auch der ersten Generation
von padagogischen Wissenschaftlern weitgehend den
Weg vorzeichnete.

Die Auseinandersetzung mit Pestalozzi in der akade-
misch ambitiésen Disziplin Padagogik, die Hunziker
einleitete, ist im gleichen Masse kultisch bestimmt wie
die offentliche Auseinandersetzung. Zwar betrieb Hun-
ziker — wie auch sein Winterthurer Kollege H. Morf —
extensive historische Quellenstudien und erstellte eine
Quellensammlung, die letztlich erst die grosse Werk-
ausgabe erméglichte. Wir verdanken ihm zum Beispiel
die Kenntnis von Pestalozzis Geburtshaus und Darstel-
lungen Uber den Verlauf der Heirat mit Anna
Schulthess. Insofern ist er ein gewissenhafter und mi-
nutiéser Schiler des deutschen Historismus und wid-
mete diesen Bestrebungen fast sein ganzes wissen-
schaftliches Leben.

Dieses historisch-wissenschaftliche Interesse galt
aber gerade nicht den pé&dagogischen Konzepten und
Werken Pestalozzis, die Hunziker fur belanglos — “Pe-
stalozzis Ausgangspunkt war lediglich ein prakti-
scher”4 — oder sogar fir “trivial”> hielt.

Im Zentrum steht fur ihn nur die Person, das exem-
plarische Leben, oder vielmehr die reine Gesinnung.

Gerade die Konzeptlosigkeit Pestalozzis wird darge-
stellt als Beleg von besonders tiefer und ernsthafter Ge-
sinnung, absoluter Innerlichkeit. “Pestalozzis Leben
zeigt, dass in diesem reinen und unmittelbaren
Menschsein seine Schwache und seine Starke liegt.”®
Und der praktische Misserfolg Pestalozzis in der Erzie-

19

skussion



Diskussion

20

hung wird zum Beleg des Wirkens seines Geistes und
seiner Innerlichkeit. “Pestalozzis Geist geht in der Erzie-
hung der Gegenwart segnend durch die Lande.””

Diese Art der kultischen Benutzung der Person Pe-
stalozzis unter Ausschluss sowohl einer distanzierten
Auseinandersetzung mit seinen padagogischen Kon-
zepten wie auch einer historischen Bewertung seiner
padagogischen Versuche dient dazu, Pestalozzi sowohl
zum Begriinder der modernen padagogischen Disziplin
wie auch der Institution Volksschule zu machen.

Hunziker war allerdings nicht der Erfinder dieses
Kultes in der Disziplin Padagogik. In der deutschen
Volksschullehrerpadagogik und -publizistik war lange
vor ihm ein durchgehender Pestalozzi-Kult etabliert
worden. Adolph Diesterweg, der erste Leiter eines mo-
dernen preussischen Lehrerseminars kannte den Pesta-
lozzianismus sehr wohl.8 Als junger Lehrer arbeitete er
an der Musterschule in Frankfurt, die als eines der er-
sten Institute in Deutschland Pestalozzis Methode ein-
fahrte und deren Leiter G.A. Gruner mit einer werbe-
wirksamen Darstellung 1804 wesentlich zur Bekannt-
heit des Pestalozzianismus in Deutschland beitrug.
Doch der gleiche Gruner schied die pestalozzische Me-
thode sehr frih wieder aus seiner Schule aus und hielt
Diesterweg zu einer kritischen offentlichen Auseinan-
dersetzung mit dem Pestalozzianismus an. Als dieser
Frankfurt und die Musterschule verliess, vermerkte er in
seinem Tagebuch — quasi als Quintessenz seiner gesam-
melten Erfahrung — die Abkehr vom “Irrweg der Me-
thode” Pestalozzis, mit der die “armen Kinder gequalt
und getdtet werden”9. Spater sprach er von pesta-
lozzischen “Hirngespinsten”, “Chaos” und “ldeen
ohne feste Erklarung”.

Doch der gleiche Diesterweg, der sich differenziert
aber ebenso derb vom Pestalozzianismus abwandte,
nutzte die Berufung auf Pestalozzi, um seine eigenen
padagogischen Konzepte mit historischer Kontinuitat
und padagogischer Dignitat zu schmucken. Spater
machte er aus Pestalozzi das Professionsideal der auf-
strebenden Lehrerschaft. Pestalozzi-Vereine und -Hilfs-
kassen wurden gegrtindet, und 1846 — falschlicherwei-
se zuerst 1845 — wurde zum ersten Mal Pestalozzis Ge-
burtstag in einem riesigen 6ffentlichen Festakt began-
gen; in der Schweiz wurde dieses Datum nur Dank Die-
sterwegs Erinnerung nicht vergessen.

Mit diesem Kult Pestalozzis und der Rickschreibung
der eigenen Konzepte auf ihn konnte alles, was der
Lehrerschaft wichtig war, eigene Heiligkeit und Wirde
beanspruchen. Dies ging soweit, dass Diesterweg, als
er sich immer mehr einem hemmungslosen deutschen
Nationalismus hingab, Pestalozzi kurzerhand auch
noch zum deutschen Padagogen machte, ihm eine ei-
gentlich deutsche Gesinnung zuschrieb. “Pestalozzi be-
sass ein deutsches Gemuth, er war ein deutscher
Padagoge.” 10 Und schliesslich liess er als “deutscher
Pestalozzi” sich selbst feiern und der Kritik entriicken.

Die Etablierung des Kultes um die Person Pestalozzis
in den verschiedenen Typen des padagogischen Diskur-
ses fuhrte im 20. Jahrhundert zu einem ganz spezifi-
schen Umgang mit seinem Werk. Zwar wurde keinem
andern Padagogen so viel wissenschaftliche Aufmerk-

samkeit gewidmet, doch diese ging immer von der
hochsten und singularen Bedeutsamkeit aus, statt die-
se zu belegen, zu spezifizieren oder im historischen
Umfeld der Entwicklung der padagogischen Konzepte
und Institutionen darzulegen.

Das Ergebnis sind jene Texte, die wesentlich aus Zi-
tatencollagen bestehen und deren Dunkelheit und Wi-
dersprichlichkeit in nichts hinter jener Pestalozzis zu-
rickstehen, jene Vergleiche Pestalozzis mit den ver-
schiedenen Grossen der europdischen Geisteswelt, die
ihn meist fur eine oder die andere Richtung als padago-
gische Autoritat reklamieren. So entstand ein herbartia-
nischer Pestalozzi, Spranger schuf dann den lebensphi-
losophischen, nach dem Krieg entstand ein existentiali-
stischer und rechtzeitig fur 1968 wurde auch noch der
progressive sozialrevolutionadre Pestalozzi in der Pada-
gogik erzeugt. Wer sich fur bestimmte Konzepte in der
Andragogik stark macht, fihrt diese ebenso auf Pesta-
lozzi zurtick wie jener, der einen schulpadagogischen
Evergreen erneut als neueste Erkenntnis ausgibt, diese
aber auf die Konzepte Pestalozzis abstitzt. Was dann
als Pestalozzianismus zutage geschafft wird, hat mit
diesem wenig zu tun oder gehort zu den allgemeinsten
padagogischen On-dits des ausgehenden 18. Jahrhun-
derts. Oder dann entstanden jene ernsthaften histori-
schen Untersuchungen, die unser Wissen tber das Le-
ben des Verehrten bereichern und Uber die Verande-
rungen in seinem Denken seismographisch informie-
ren, ohne allerdings nahere Kenntnisse tber seine Lei-
stungen und die Bedeutung seiner neuen Konzepte in
und fur die Padagogik zu erzeugen.

Repetitive Zitate, denen sehr oft Beliebigkeit nicht
abzusprechen ist, oder die selbst bei Pestalozzi Zitate
sind — oft Bibelzitate — bekommen Beschwérungscha-
rakter und gelten als unhintergehbar, da sie als Summa
des Verehrten gelten.

Die padagogische Bedeutung des
Kultes des grossen Padagogen

ie padagogisch interessante Frage drfte

kaum sein, ob es diesen Kult in der Padagogik

gibt oder nicht, es sei denn jemand wiirde die

argumentative Kohérenz jener Masse von Li-
teratur, die auf Pestalozzi referiert, oder dann seinen
konzeptuellen Einfluss in der Institution Schule nach-
weisen. Interessant und aufschlussreich ist vielmehr die
Frage, wie dieser Kult entstanden und was seine Be-
deutung in den padagogischen Diskursen ist. Wer den
Kult nicht als Kult versteht, verwechselt seine unmittel-
bare Aussage mit seiner Bedeutung oder — wie H.
Schmid sagt — mit “seiner Wahrheit”11. Er versteht
dann den Satz ‘Pestalozzi grindete die moderne
Schweizer Schule’ so, als ware das moderne Schulsys-
tem eine Imitation der gescheiterten Anstalt von Yver-
don, oder sei durch die Elementar-Methode, einem rein
repetitiven Mechanismus strukturiert worden. Dann
wadre es aber schwierig zu erklaren, warum in der mo-
dernen Schule die einzelnen Fachwissenschaften-wah-



rend nahezu 200 Jahren die Reformdynamik bestimm-
ten und warum die moderne Schule sich gerade in
ihrem Ursprung vehement gegen die pestalozzischen
Experimente wehrte. Wer den Satz ‘Pestalozzi begrin-
dete die moderne Padagogik’ nicht als Teil eines Kultes
versteht, muss annehmen, dass die stark theologische
Ausrichtung der Padagogik erst durch Pestalozzi einge-
fuhrt wurde, oder dass die Modernitat der akademi-
schen Disziplin gerade in ihrer Traditionalitat liegt — was
offensichtlich nicht viel Sinn macht.

Israel Scheffler hingegen hat auf die grosse Bedeu-
tung von symbolischen S&tzen, von Slogans, in den
padagogischen Diskursen hingewiesen, die als solche
zu erkennen entscheidend fur ihr Verstandnis ist. “Slo-
gans stellen Symbole dar, um die sich die wichtigsten
Gedanken und Haltungen in und von padagogischen
Bewegungen gruppieren”12. Damit meint er Aussa-
gen, deren Bedeutung nicht aus dem Diskurs selbst er-
schlossen werden kann, sondern auf andere Zusam-
menhange, Diskurse oder Situationen zum Verstandnis
verweisen. Slogans erzeugen — so Scheffler — diskursive
Fronten, die zu verstehen nicht durch argumentative
Verfahren moglich ist sondern durch situativen Kontext
und Argumentation in andern Diskursen.

Es ware nun naheliegend zu erwarten, dass der Pe-
stalozzi-Slogan oder -Kult tatsachlich argumentativen
Aufschluss in den sehr umfangreichen Schriften Pesta-
lozzis findet. Diese Annahme Idsst sich allerdings nur
mit grossen Einschrankungen bestatigen.

Pestalozzis Konzepte versuchen tatsachlich ein Pro-
blem zu lésen, das bis heute in der Padagogik zentrale
Bedeutung hat. Erziehung wird konzipiert als ein Set
von Massnahmen, die eine Person bezlglich einer an-
dern Person trifft und die padagogischen Regeln oder
Gesetzen unterworfen sein sollen. Gleichzeitig wird als
Ziel dieser Massnahmen die absolute, innere Vollkom-
menheit des Individuums, der gute Mensch schlechthin
oder die absolute Ganzheit des innern Menschen ange-
geben. Es wird angenommen, dass es erzieherische Ge-
setze gibt, deren Befolgung durch den Erzieher den
Z6gling zu einer absoluten Einheit macht.

Absolute innere Ganzheit als Ergebnis partieller, ge-
setzmassiger Wirkung padagogischer Massnahmen
kann als Konzept sein Vorbild in der evangelisch-pieti-
stischen Erziehung kaum verhehlen. Diesem Vorbild
folgt Pestalozzi auch, wenn er die Erziehung als einzige
Moglichkeit sieht, dem allgegenwartigen Bosen der
Welt zu trotzen. Nur — und das macht einen grundle-
genden Unterschied — sahen die pietistischen Erzieher
die absolute Vollkommenheit und Giite des Menschen
als Ergebnis der Erlésung durch Christus, des Eingriffs
des allmachtigen Gottes selbst, auf die Erziehung ledig-
lich vorzubereiten hat, und nicht als Wirkung von Erzie-
hung selbst.

Doch auch praktisch erwies sich Pestalozzis Metho-
de als unnutzer Formalismus, der sich in unendlich re-
petitiven Ubungen erschépfte, ohne Kenntnisse oder
Fahigkeiten zu erzeugen. Pestalozzis Anspruch, gleich-
zeitig Zugang zu allem empirischen Wissen und beruf-
lichem Koénnen und zur innerlichen Vollendung, d.h.
zur absoluten Ganzheit, zu schaffen, der ihm gleicher-

massen bei theologisch wie bei wissenschaftlich orien-
tierten Schulreformern hochste Aufmerksamkeit si-
cherte, erwies sich also sehr bald als nichtig, theolo-
gisch und konzeptuell nicht haltbar und praktisch nicht
gangbar.

Je mehr nun der praktische Misserfolg offensichtlich
wurde, desto mehr verlagerte Pestalozzi das Schwerge-
wicht auf die moralische Erwartung, ohne allerdings
die extrem minimalistischen praktischen Anlagen der
Methode je aufzugeben. Als Garant fur den Erfolg der
Methode, fir die innerliche Gute und Vollkommenheit,
wurde immer mehr die gute Absicht des Erziehers
selbst, seine hingebungsvolle unbeschrankte Liebe, ins
Feld gefuhrt, die sich geradezu an der Grosse des Miss-
erfolgs und der eigenen Unbeirrbarkeit mass.

Im padagogischen Diskurs Pestalozzis trat an die
Stelle einer argumentativen Verknipfung von innerer
absoluter Ganzheit und erzieherischer, kausal-gesetzli-
cher Wirkung immer mehr der symbolische Verweis auf
die Person des Erziehers als Christus ahnlich oder gar
gleich, ohne aber das theologische Konzept der Erlo-
sung an Stelle jenes der Erziehung zu setzen.

Bereits am Schluss der “Nachforschungen” stellte
Pestalozzi sich selbst in einer Art und Weise dar, dass
kaum mehr ein Unterschied zu zeitgendssischen Chri-
stusdarstellungen gemacht werden kann. In den spéate-
ren Auseinandersetzungen Uber die Methode und Pes-
talozzis Konzepte nimmt dieser Verweis ein zuneh-
mend grosseres Gewicht ein. Das Institut von Yverdon
versteht sich als pietistische — “kleine Gemeinde” und
Pestalozzi und die Lehrer sprechen sich selbst als Vater
oder Meister und Jinger an.

Der Hinweis auf die Person des Erziehers und ihre in-
tendierte Ahnlichkeit mit Christus ist also, mit den Kon-
zepten Schefflers gesprochen, selbst wieder ein Sym-
bol, bei dem aber die Argumentation, die es vertritt ge-
rade nicht zur Disposition steht.

Und das macht seine Kulthaftigkeit aus, die sich we-
sentlich unterscheidet von einem Symbol, das ohne
Probleme durch die Argumentation, die es vertritt, im
Diskurs ersetzt werden kann.

Genau diese kultische Wirkung von Pestalozzis eige-
nen Verweisen auf seine Person machte die Bentitzung
Pestalozzis als Symbol in der Padagogik so attraktiv. In
der modernen Gesellschaft lasst sich Erziehung nur als
partielle, eingeschrankte und multiple Tatigkeit konzi-
pieren, deren Wirkung hochstens in Wahrscheinlichkeit
zu ermessen ist. Die unzahligen Methoden-Konzepte,
die auf Pestalozzi folgten, bis zu den gegenwartigen
neuen Lehr- und Lernformen sind nie Uber diese Mdg-
lichkeiten hinausgekommen. Doch ungeachtet dessen
wurde ihr absoluter Anspruch immer mit der Referenz
auf das grosse Ziel und die gute Absicht des Paddagogen
unter Verweis auf Pestalozzi jeder rationalen Argumen-
tation und empirischen Kontrolle entzogen.

Padagogische Tatigkeit, die sich dieses Kultes be-
dient, beansprucht Heiligkeit und dispensiert sich damit
von der Notwendigkeit argumentativer Rechtfertigung.

Padagogik als wissenschaftliche Disziplin, die diesen
Kult nutzt, schottet sich dadurch gegen den Anspruch
ab, der heute Wissenschaft an sich auszeichnet, Erfah-

21

skussion



skussiOn

22

rungen anzugeben, die ihre Aussagen invalidieren koén-
nen.

Wo rationale Argumentation und Uberpriifung sich
schwertut, setzt dieser Kult auf gute Absicht und ver-
langt Gefolgschaft. Eduard Spranger, der Pestalozzi in
der geisteswissenschaftlichen Padagogik den Stifter-
platz einrdumte, meint, dass das Verstandnis dieser
Padagogik abhange von einer vorgéngigen Zustim-
mung, d.h. Unterordnung. “Wer ihn verstehen will,
muss ihm dahin (zur Einheit der Welt in der Seele) fol-
gen.” 13

Der Verweis auf die Person des Erziehers in der Rede
Uber Erziehung kann dementsprechend als erzieheri-
scher Akt im traditionell religiésen Sinn des Pietismus
verstanden werden. Es verlangt nicht priifende Distanz,
wie die wissenschaftliche Rede, sondern Akzeptanz ei-
ner uniberwindbaren Asymmetrie.

Und genau diese Wirkung wurde auch mobilisiert
fur die eingangs zitierte Pestalozzifeier von 1896. Diese
Feiern habe ich zusammen mit D. Winter als Versuch
beschrieben, in der Schweiz eine Zivilreligion zu eta-
blieren.14

Hobbes und Rousseau sahen die Funktion der Religi-
on im modernen gesellschaftlichen Leben vor allem als
verbindliches moralisches Bezugssystem, das staatlich
durchgesetzt werden sollte. Im Ausgang des 19. Jahr-
hunderts wurde versucht, dieses Konzept unter den Be-
dingungen des modernen buirokratischen Verwaltungs-
staates und der Sékularisierung in Westeuropa zu ver-
wirklichen. Der Staat stUtzte dabei nicht die bestehen-
den Kirchen, sondern versuchte sich selbst mit einem
eigens inszenierten Kult der demokratischen, rationa-
len Legitimation zu entziehen. Unter gewaltigen staat-
lichen Propagandaanstrengungen entstand in Frank-
reich der Kult der “grande nation” mit dem Quatorze
Juillet und in Deutschland der Kult der Einheit von Volk,
Armee und Kaiser mit den Feiern zum Kaisergeburtstag
und aller grossen Feldherren. Thomas Carlyle empfahl
dieses Vorgehen bereits 1840 in seiner bis ins 20. Jahr-
hundert viel beachteten Vorlesung Uber Heldenvereh-
rung als Strategie gegen die Forderung nach Demokra-
tie und rationale Kontrolle Uber den Staat. Helden er-
zeugen Bewunderung, und mussen darum politisch
wie “falsches Geld” eingesetzt werden, d.h. nicht zur
Diskussion ihrer Werke und Taten, sondern zur Erzeu-
gung von blinder Unterordnung.'>

Aus dieser durch Heldenverehrung drapierten Form
des Staates entstand das, was der neue Mythos oder
der Mythos des 20. Jahrhunderts genannt wurde — der
bekanntlich nicht unbedingt zum Segen Europas ge-
reichte.16

Im Gegensatz zu den klassischen Mythen entstammt
dieser “Mythus des 20. Jahrhunderts” nicht der vorwis-
senschaftlichen Zeit und enthalt auch nicht “Wahrhei-
ten, die der Form des Mythos notwendigerweise be-
durfen”17, sondern er wird erzeugt, um die rational
distanzierenden Verfahren von Demokratie und Erfah-
rungswissenschaft zu Uberspielen.

Der Pestalozzi-Mythos, wie er 1896 an den offiziel-
len Feiern installiert werden sollte, leugnete in der Zeit
seine Vorbilder nicht, wenn der Geehrte mit den

Kriegsherren der andern Lander gleichgestellt wurde.
Und kaum jemand kann seine Existenz als moderner
Mythos in Frage stellen, der sich das reichhaltige Mate-
rial, das dazu vorliegt und vorbildlich aufgearbeitet
wurde, anzuschauen und zu interpretieren wagt.

Die unzahligen Festredner und Festprediger, die offi-
ziellen und nicht offiziellen Darstellungen présentierten
einen vollstandig enthistorisierten Pestalozzi, der letzt-
lich weder durch sein Werk noch durch seine Taten,
sondern einzig durch seine Gesinnung zu Grosse und
Wirkung gekommen ist und der infolgedessen Bewun-
derung ohne jede Mdglichkeit zu Distanz verlangt. Es
zeugt allerdings von der Resistenz des schweizerischen
Liberalismus, dass der Held ausgerechnet mit der Schu-
le, der rationalen Institution der modernen Gesellschaft
par excellence gleichgestellt wurde, und diese selbst,
als bedeutendstes gesellschaftliches Erziehungsunter-
nehmen nach wie vor der demokratischen Kontrolle
und rationalen Zielsetzung unterstellt und nicht zur Er-
zeugung des neuen Mythos eingesetzt wurde.

Ein wissenschaftliches Verstandnis des padagogi-
schen Pestalozzi-Kultes und des Pestalozzi-Mythos ist in
diesem Sinne nichts anderes als die Voraussetzung ei-
nes rationalen und demokratischen Umgangs mit Erzie-
hung.

1 Inlsler, A.: Heinrich Pestalozzi. lllustrierte Festschrift fir
die Jugend. Zurich 1896, S. 63-64.

2 In: Blatter fur Christliche Schule. Nr. 6, 1896.

3 Ich folge dabei der Argumentation und dem Material
meiner ausfuhrlichen Studie, “Pestalozzi — ein padago-
gischer Kult” (Weinheim-Basel 1996).

Hunziker, O. in den Pestalozziblattern 1892, S. 27.
Hunziker, O.: Pestalozzi. Lausanne 1896, S. 30.
Hunziker 1892, S. 36.

Hunziker 1896, S. 32.

Dazu: Oelkers, J.: Diesterweg und Pestalozzi: Rezepti-
onsgeschichtliche Bemerkungen zu einem schwierigen
Verhaltnis. In: Oelkers, J./Osterwalder, F.: Pestalozzi —
Umfeld und Rezeption. Weinheim 1995.

9 Diesterweg, FA.W.: Aus Diesterweg’s Tagebuch 1818-
1822. Frankfurt a.M. 1870.

10 Diesterweg, FA.W.: Die Feier des 100sten Geburtsta-
ges Pestalozzi's am 12. Jan. 1845. Berlin 1845, S. 46.

11 Schmid, H.: Begriussung. In: Neue Pestalozzi-Studien,
Bd. 4, Hrsg. Hager, F.-P/Trohler, D., S. 12; hier S. 13.

12 Scheffler, I.: Die Sprache der Erziehung. Dusseldorf
1971, S. 56.

13 Spranger, E.: Vom padagogischen Genius. Hrsg. Bahr,
W. Heidelberg 1965, S. 117.

14 Osterwalder, F.: op. cit. S. 415-437.

Ich folge hier der Argumentation, wie ich sie in dieser
umfassenden Arbeit entwickelt und dokumentiert
habe.

Winter, D.: Ein Fest fiir Pestalozzi — ein Fest der Nation.
MS. Zurich 1995. In dieser Arbeit werden die Peripe-
tien dieses Versuches, den modernen Pestalozzi-
Mythos im 20. Jahrhundert als Zivilreligion zu etablie-
ren, mustergultig dokumentiert und interpretiert.

15 Carlyle, Th.: On Heroes, Hero-Worship and the Heroic
in History. (1841) Ed. Niemeyer, C. London 1966, S.
12.

16 Darlber Cassirer, E.: Der Mythus des Staates. Ziirich
1949. Uber Carlyle und die Bedeutung der Heldenver-
ehrung, S. 246 ff.

17 Schmid, H.: op cit. S. 12; hier S. 13.

0N O U b



	Das Pädagogische als Kult des Pädagogen

