
Zeitschrift: Neue Pestalozzi Blätter : Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 2 (1996)

Heft: 2

Artikel: Zur Problematik der "Entmythologisierung" Pestalozzis

Autor: Hager, Fritz-Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901723

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901723
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Problematik der

"Entmytho-
logisierung"
Pestalozzis

(A

m
3
X
(A

Fritz-Peter Hager

Die
Rede vom "Mythos Pestalozzi" und der Ap¬

pell zur "Entmythologisierung" Pestalozzis

beherrscht die gegenwärtige Pestalozzi-Diskussion

gerade angesichts der 250. Wiederkehr

seines Geburtstages am 12. Januar 1996 in

unverhältnismässig hohem Ausmass. Nicht nur (und vielleicht

sogar nicht einmal primär) die Pestalozzi-Forschung,
sondern mehr noch deren publizistische Auswertung
und deren Verbreitung in den Medien scheint in den

verschiedensten Varianten und Schattierungen immer
wieder darauf hinweisen zu wollen, dass aus der

Rezeption Pestalozzis ein dessen historische Wirklichkeit
verfälschendes Idealbild, eben ein Mythos hervorgegangen

sei und dass man diesen "Mythos Pestalozzi"
in der historischen, vor allem auch in der historisch

pädagogischen Forschung zuerst abbauen müsse, ja
dass man ihn "destruieren", zerstören müsse, bevor

man wieder zur geschichtlichen Wahrheit des
Menschen und des Denkers Pestalozzi vordringen könne.

Das Pestalozzi-Symposium, welches von den Universitäten

Bern und Zürich organisiert und vom 15.-17.
Januar 1996 am Pädagogischen Institut der Universität
Zürich durchgeführt wurde, hat diesem Umstand einer

gewissen Dominanz der Diskussion um den Mythos
Pestalozzi vor allem in zweierlei Hinsicht Rechnung getragen,

zunächst einmal insofern, als wesentliche und

massgebende Vertreter der Forderung nach einer

"Historisierung der Legende" Pestalozzi1 unter dem
Generalthema "Pestalozzi - Wirkungsgeschichtliche Aspekte"

zum Worte gekommen sind. Die wirkungsgeschichtliche

Forschung über Pestalozzi beschränkt sich

ja allerdings keineswegs nur auf die Wirkungen, die

von Pestalozzi ausgegangen sind, sondern erfasst auch

die Einflüsse, die auf ihn gewirkt haben und die er
rezipiert hat. Das Symposium hat in diesem weiten Sinne

wirkungsgeschichtliche Aspekte der Pestalozzi-Forschung

behandelt; es hat sich aber auch dem Thema

gewidmet, Pestalozzi im historischen Kontext seiner
Zeit und Gesellschaft und aus sich selbst heraus zu
erforschen.2

Aber noch in einer anderen Hinsicht ist die Problematik

des "Mythos Pestalozzi" und der Entmythologisierung

Pestalozzis an besagtem Symposium zur Sprache

gebracht worden. Der Rektor der Universität
Zürich, Prof. Dr. H.H. Schmid, hat in seiner vielbeachteten

Begrüssung zur Eröffnung des Symposiums auf
sehr eindrückliche und tiefsinnige Weise zu diesem

Thema Stellung genommen. Er hat sich, wie man jetzt
auch in diesen "Pestalozzi-Blättern" nachlesen kann,

vor allem mit den verschiedenen Arten der
Mythen-Interpretation befasst, welche wie bei allen Mythen, die
in der Geschichte entstehen, so auch angesichts des

Pestalozzi-Mythos möglich sind. Der Rektor setzt in

diesem Zusammenhang voraus, dass es einen Pestalozzi-

Mythos auch wirklich gibt.
Ohne dies leugnen zu wollen, möchte ich in den

nachstehenden Ausführungen zur Problematik der

Entmythologisierung Pestalozzis von einer etwas anderen

Fragestellung ausgehen: Wodurch ist es überhaupt
gerechtfertigt, von einem Pestalozzi-Mythos zu sprechen?
Eng mit dieser Grundfrage verbunden ist meiner
Auffassung nach eine zweite Frage: Wie lässt sich die Position

derjenigen charakterisieren, die von einem solchen

Mythos (oder gar von einer Pestalozzi-Legende) sprechen

und eine Entmythologisierung Pestalozzis
fordern? Es wird im folgenden darum gehen, zunächst
das Charakteristische dieser Grundannahme, dass es

einen Pestalozzi-Mythos gebe und dass man Pestalozzi

entmythologisieren müsse, um zum historischen Pestalozzi

zu gelangen, in den wesentlichsten Zügen
hervorzuheben, um dann eine kurze kritische Auseinandersetzung

mit dieser Position folgen zu lassen. Zum

15



Schluss soll ein Ausblick auf die politischen Konsequenzen

und auf die publizistische Verwertung der Rede

vom Mythos Pestalozzis erfolgen.
Zuerst ist also zu fragen, wie denn die Position jener

zu charakterisieren sei, die mittels der Destruktion der

Pestalozzi-Legende zur Erforschung der historischen
Wirklichkeit und Wahrheit des Phänomens Pestalozzi

vordringen wollen. Was bedeutet es zu behaupten, es

sei ein Pestalozzi-Mythos entstanden und man müsse

diese im Verlaufe der Pestalozzi-Rezeption in der
Geschichte entstandene Pestalozzi-Legende zuerst abbauen,

um zum historischen Pestalozzi vordringen zu
können? Welches ist das Wesentliche dieser Position,
welches ist ihre eigentümliche Problematik?

Die
Rede von der Legende Pestalozzi und vom

Pestalozzi-Kult impliziert zweifellos, dass im

Verlaufe der historischen Pestalozzi-Rezeption
ein idealisiertes Bild Pestalozzis entstanden

sei, welches der historischen Realität der Persönlichkeit
Pestalozzis nicht entspricht. Mit dem Mythos und der

Legende Pestalozzis ist ein Idealbild des Menschen und
des Denkers Pestalozzi gemeint, welches aus einer Art
religiöser Verehrung entstanden ist und die Wahrheit
der historischen Persönlichkeit Pestalozzis in ihren
Schwächen verfälscht und entstellt. Der Pestalozzi-Rezeption

wird ein hagiographisches Verhältnis zur
Persönlichkeit Pestalozzis zum Vorwurf gemacht. Der im

Verlaufe der Pestalozzi-Rezeption entstandenen Legende

oder dem Mythos Pestalozzi wird die wissenschaftliche

Erforschung der Realität des historischen Pestalozzi

gegenübergestellt. Damit wird der alte schon in der

griechischen Philosophie sich zeigende Gegensatz
zwischen dem wissenschaftlichen Logos und dem religiösen

Mythos wieder aufgenommen, deutlicher aber

noch wird an die europäische Aufklärung des 18.

Jahrhunderts angeknüpft, welche ein religiös und theologisch

dominiertes Bild des Menschen und der Welt
durch ein wissenschaftliches Welt- und Menschenbild
ablösen wollte, wobei dieses wissenschaftliche Welt-
und Menschenbild durch die Erfahrungswissenschaft
und durch die zu sich selbst befreite rein menschliche
Ratio hervorgebracht sein sollte. Im konkreten Fall ist es

eine kritische Geschichtswissenschaft, welche imstande
sein soll, die durch eine Art religiöser Verehrung
entstandene Verklärung, Überhöhung und Idealisierung
einer historischen Persönlichkeit und ihrer denkerischen

Leistungen abzubauen und damit den Weg frei

zu machen zur objektiven Erfassung der historischen
Wirklichkeit dieser Persönlichkeit in ihrer geschichtlichen

Bedingtheit.
Besonders interessante Konsequenzen hat diese

Tendenz zur Historisierung und damit Relativierung
eines Klassikers im Falle Pestalozzis für die Einschätzung
und Bewertung der Gültigkeit seiner Lehre oder dessen,

was Pestalozzis (theoretische) Konzepte genannt
wird, wobei insbesondere seine pädagogischen
Konzepte überprüft worden sind: Während die idolisieren-
de und verehrende Pestalozzi-Rezeption, von der man
sich distanzieren will, die universelle Gültigkeit seiner

Lehre, welche (wie z.B. Pestalozzis "Weltpädagogik")

für alle Zeiten und für alle Völker anwendbar sein soll,
hervorhebt3, ist die historisierende und relativierende

Pestalozzi-Forschung bestrebt, die Gebundenheit von
Pestalozzis Konzepten an den historischen Kontext, in

dem sie entstanden sind, nachzuweisen. Die Konzepte
sollen im Falle Pestalozzis schon von diesem selbst aus
ihrem Zusammenhang heraus gelöst und verallgemeinert

worden sein, wodurch sie auch in späteren Zeiten,
in denen dann die Idolisierung und Kanonisierung
Pestalozzis vollzogen wurde, anwendbar geworden seien.

Die pädagogischen Konzepte Pestalozzis sind z.B. nach

Osterwalder im geschlossenen Kontext der zweiten
Hälfte des 18. Jahrhunderts (noch im Kontext des "Anden

Régime" also) entstanden, haben aber ihre

hauptsächliche Wirkung in Zeiten (wie der Helvetik,

Mediation, Restauration und Regeneration bis hin zur
Zeit der Idolisierung und Kanonisierung Pestalozzis in

der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts) ausgeübt,
welche nicht nur politisch-sozial, sondern auch

geistesgeschichtlich in einem Bruch zum Kontext des Ancien

Régime gestanden haben.4 Die Vermutung wird geäussert,

dass die hagiographische Verwertung des Werks
und der Person Pestalozzis gerade darauf beruhe, dass

dessen Konzepte und Leistungen ihre Bedeutung verloren

hätten.5

Das
bringt uns aber nun zu einer kurzen kriti¬

schen Auseinandersetzung mit der soeben

grundsätzlich charakterisierten Position und

zu einigen im Sinne von Hinweisen zu
verstehenden Bemerkungen über die Problematik der Rede

vom Mythos (oder der Legende) Pestalozzi sowie der

Forderung nach Entmythologisierung Pestalozzis.

Dabei ist von vorneherein zu unterscheiden
zwischen der wissenschaftlichen Pestalozzi-Forschung
einerseits und der publizistischen Verwertung und
Popularisierung gewisser Forschungsrichtungen andererseits.

Die Forderung nach Historisierung Pestalozzis und
nach dem Abbau der Pestalozzi-Legende zwecks

Erleichterung des Zugangs zum historischen Pestalozzi

sowie die Forderung nach Erforschung der Geschichte
der Entstehung des Pestalozzi-Mythos haben in der

Pestalozzi-Forschung sehr anregend gewirkt und eine Fülle

neuer historischer Details und Zusammenhänge zu

Tage gefördert. Zu kritisieren sind an diesem

Forschungsansatz (wie gleich noch zu zeigen sein wird)
gewisse Einseitigkeiten und ein gewisser Absolutheits-

anspruch, der da und dort durchscheint. Anders verhält

es sich mit grossen Teilen der publizistischen Verwertung

und Propagierung der Rede vom Mythos Pestalozzi

und der Forderung nach dessen Demontage. Hier

sind bedenkliche und fragwürdige Aspekte einer
durchaus negativen Polemik zum Vorschein gekommen,

auf die ich abschliessend noch hinweisen werde.
Immerhin geht auch eine bestimmte, schon erwähnte

und charakterisierte Richtung der Pestalozzi-Forschung

selber mit ihrer Forderung nach Abbau der
Legende Pestalozzi, wie sie vom Pestalozzi-Kult verbreitet
worden sei, davon aus, dass es offenbar ihr, dieser Richtung

der Pestalozzi-Forschung, gelungen sei, die
geschichtliche Wirklichkeit der Persönlichkeit und des



Denkers Pestalozzi erstmals objektiv und adäquat zu
erfassen und dass diese Historisierung Pestalozzis nur
durch Dekonstruktion der stattgefundenen Kanonisierung

und Kodifizierung Pestalozzis möglich gewesen
sei. Dazu ist kritisch zu bemerken, dass es die absolute
historische Objektivität nicht gibt und dass sie auch

einer wie immer kritisch eingestellten historisch-pädagogischen

Forschung nie vollkommen erreichbar ist. Die

scharfe Unterscheidung zwischen der geschichtlichen
Wirklichkeit Pestalozzis und der um ihn durch den
Pestalozzi-Kult geschaffenen Legende scheint aber
anzudeuten, dass die Enthüller und Entlarver des Pestalozzi-

Mythos in der Lage sind, zur objektiven historischen

Wirklichkeit vorzudringen, während die gesamte bisherige

Pestalozzi-Forschung in mehr oder weniger hohem
Masse durch die Pestalozzi-Legende verblendet war.6

In Wirklichkeit aber sind immer nur mehr oder weniger
gut begründete und abgesicherte Annäherungen der

historisch-pädagogischen Forschung an die objektive
geschichtliche Wirklichkeit Pestalozzis und seiner Zeit

möglich. Keine Forscher-Gruppe und kein einzelner
Forscher kann sich im vollkommenen Besitz der absoluten

historischen Wahrheit über Pestalozzi wähnen.
Wenn der bisherige Pestalozzi-Mythos abgebaut ist, so

erhält man ein Pestalozzi-Bild aus der Sicht der
Forscher, die diese Destruktion des Mythos und die
dazugehörige historische Analyse vornehmen, ein Bild

Pestalozzis also, welches ebenfalls wieder durch ganz
bestimmte Vorentscheidungen, Voraussetzungen und

Perspektiven der einschlägigen Forscher selbst geprägt
und entsprechend einseitig ist.

Inwiefern aber ist es überhaupt gerechtfertigt, in

dem Sinne, wie dies durch die Verfechter der Forderung
nach Historisierung Pestalozzis geschieht, von einem

Mythos oder einer Legende Pestalozzis zu sprechen?
Beide Ausdrücke werden ja in dem Sinne verwendet,
dass sie eine die geschichtliche Wirklichkeit
verfälschende Idealisierung, ja sogar Idolisierung Pestalozzis

bezeichnen sollen. Durch Identifikation mit der
idealisierten Gestalt Pestalozzis und mit seiner als allgemeingültig

hingestellten Lehre sowie durch gleichzeitige
Inanspruchnahme Pestalozzis für die eigene
pädagogisch-systematische und auch politisch-religiöse Position

bei Pestalozzis Verehrern und Interpreten soll der

Mythos und soll die Legende um Pestalozzi entstanden
sein. Die kritische Historie oder Geschichtswissenschaft

hätte demgegenüber die Aufgabe, Pestalozzi in seiner

konkreten geschichtlichen Tatsächlichkeit und in

Auseinandersetzung mit dem geistesgeschichtlichen,
sozialen und politischen Kontext seiner Zeit objektiv zu
erfassen und durch diese kritische Distanzierung zur
historischen Wahrheit über Pestalozzi vorzudringen.
Dabei sollte man aber bedenken, ob zum adäquaten
Verständnis eines Denkers, gerade auch wenn dieser

eine historische Persönlichkeit ist, eine gewisse Einfühlung,

eine gewisse anfängliche Identifikation nicht
ebenso gehört, wie die kritische Distanzierung, welche
freilich für die wissenschaftliche Arbeit, damit sie zum
Abschluss kommt, unerlässlich ist. Man kann sich auch

fragen, ob Verehrung immer nur eine die wahre
Auffassung der Wirklichkeit verfälschende Wirkung zur

notwendigen Folge haben muss, ob Verehrung nicht
auch die ideale Dimension einer Persönlichkeit er-
schliesst, d.h. das, was sie hat sein wollen und hätte
sein können, das, was sie als ideelle Aufgabe ihrer
selbst und ihrer Zeit erkannt hat. Die Frage ist schliesslich

die, ob die krude Tatsächlichkeit (oder vielmehr das

über sie noch Rekonstruierbare) der zeitgebundenen
Befindlichkeit einer historischen Gestalt die ganze
Wahrheit über sie enthält, und ob mit dem historischen

Positivismus der Geschichtswissenschaft wirklich
gedient ist. Jedenfalls sollte man den Begriff des Mythos
oder der Legende nur in den Fällen und nur dann im

genannten Sinne einer Verfälschung der Wahrheit und

Wirklichkeit verwenden, wenn klare Abweichungen
von einer deutlich verifizierten historischen Realität

nachweisbar sind.

Zweifellos
ist es legitim, die Ideen und Konzepte

Pestalozzis aus ihrem historischen Kontext heraus

zu verstehen, auf den sie sich beziehen, auf
den sie eine Antwort geben und Lösungen

vorschlagen, aber die grosse Frage ist doch die, ob
dadurch eine generelle Relativierung der Konzepte
notwendigerweise entstehen muss, ob diese alle als

zeitgebunden abgetan werden müssen, ob nicht Lösungen

von allgemeiner Gültigkeit zumindest anvisiert worden
sind.

Gerade diese beiden zuletzt genannten Aspekte
meiner Kritik an der Forderung nach Historisierung und

Entmythologisierung Pestalozzis bedürften einer
ausführlichen Begründung, die auch über mein eigenes
Menschenbild Rechenschaft abzulegen hätte und die

ich mir hier aus Raumgründen versagen muss.
Stattdessen soll hier nur noch in Stichworten und

kurz zusammengefassten Bemerkungen auf einige
weitere Aspekte meiner Kritik hingewiesen werden:

Nicht alle Vertreter der Pestalozziforschung vor Oel-

kers und Osterwalder können in ihren Forschungen
dadurch abqualifiziert oder zumindest relativiert werden,
dass sie als vom Pestalozzi-Mythos beeinflusst oder
durch eine ähnliche ahistorische Zugangsart zu Pestalozzi

charakterisiert dargestellt werden, wie sich z.B.

bei Arthur Stein leicht zeigen liesse, der zwar die
Beziehungen zwischen Kant und Pestalozzi untersucht hat

(als Historiker der Pädagogik), aber darum noch kein

aprioristischer Kantianer wie Natorp war und in Pestalozzis

erkenntnistheoretischen Grundlagen keineswegs

nur die aprioristischen Elemente erkannt und
anerkannt hat.7

Nicht jede Pestalozzi-Rezeption im Verlaufe der

Wirkungsgeschichte Pestalozzis (d.h. im Bereich der
Geschichte seiner Nachwirkung) kann in die Entstehungsgeschichte

der Pestalozzi-Legende eingeordnet werden,

wie das Beispiel Herbarts zeigt, der Pestalozzi selber

begegnet ist, wichtige pädagogische Werke Pestalozzis

gelesen hat, Aspekte seiner pädagogischen
Theorie darstellte und ihm dennoch nicht unkritisch
gegenüberstand.8

Aber auch umgekehrt muss mit aller Entschiedenheit

festgehalten werden, dass der Zugang zu Pestalozzi

gerade in seiner historischen Wirklichkeit nicht nur



über den Weg des Abbaus der Pestalozzi-Legende oder
des Pestalozzi-Mythos gefunden werden kann. Pestalozzi

selbst ist jederzeit der historischen Forschung in

seinen Werken und Briefen, aber auch in den Briefen

an Pestalozzi und mittels anderer Quellen für sein
Leben und Denken zugänglich, und gerade die kritische

Ausgabe seiner Schriften sollte nicht als Ausdruck eines

Versuchs verstanden werden, Pestalozzi zu kodifizieren.9

Zum Schluss seien noch einige wenige kritische
Hinweise auf die publizistische Auswertung und mögliche
politische Konsequenzen der Rede vom "Mythos Pestalozzi"

und der Forderung nach Entmythologisierung
Pestalozzis erlaubt: Die gerade im Jahre 1996 um sich

greifende Entmythologisierungspublizistik ist gegenüber

den Forschungen, auf die sie sich teilweise noch

bezieht, durch Vergröberung und Vereinfachung,
durch Schablonen und Klischees gekennzeichnet. Sie

schreitet von der Enthüllung der Schiefheit der "Legende

Pestalozzi", von der Demontage des Denkmals und
der pädagogischen Lichtgestalt zur Verächtlichmachung

Pestalozzis fort, welcher als wunderlicher Kauz

und ewiger Verlierer gekennzeichnet wird.10 Eine

besondere Bedeutung erhält diese publizistische Kampagne

gegen Pestalozzi dadurch, dass sie sich gegen
Pestalozzi als den Begründer der schweizerischen
Volksschule und gegen Pestalozzi als den Helden des
schweizerischen Liberalismus richtet. Nun ist Pestalozzi zwar
nicht der Begründer der Volksschule als einer öffentlichen

Staatsschule, aber er hat sich zweifellos um Theorie

und Praxis der Volksbildung bemüht und ist mit diesen

Bemühungen vorbildlich geworden für einige
massgebende liberale Politiker, die in verschiedenen

schweizerischen Kantonen, z.B. im Zürich der
Regenerationszeit, die Volksschule eingeführt und verteidigt
haben. Indem man formuliert, dass 250 Jahre

Pestalozzi-Mythos genug seien11, weckt man Assoziationen

zum Slogan "700 Jahre Schweizerische Eidgenossenschaft

sind genug". Durch die Demontage des Mythos
Pestalozzi soll also auch jede wertbejahende Identifikation

mit der Schweiz als freiheitlichem Rechtsstaat und

liberaler Demokratie hinweggefegt werden. Dabei sind

die Traditionen der freiheitlichen Demokratie ein geistiges

Erbe und eine Errungenschaft der Aufklärung, welche

in der Schweiz früher als in anderen europäischen
Kulturnationen ihre politische Verwirklichung erfahren
haben. Es handelt sich also um Traditionen, auf welche
die Schweiz im Grunde genommen stolz sein könnte.

Die publizistische, dem Abbau der Pestalozzi-Legende

dienende Kampagne trifft die Schweiz zu einem

Zeitpunkt, da sie vor schwierigen Problemen im

Zusammenhang mit der europäischen Integration und mit

globalen Herausforderungen steht und den Glauben

an Leitbilder und Werte gut brauchen könnte. Es ist

also zu hoffen, dass das eintrifft, was P. Stadler für
gewiss hält, wenn er davon ausgeht, dass die Realität von
Pestalozzis Werk und Wirken uns alle und damit auch

alle Zertrümmerer des Pestalozzi-Mythos überleben
wird.12

1 Vgl. besonders J. Oelkers, F. Osterwalder (Hrsg.): "Pe¬
stalozzi - Umfeld und Rezeption. Studien zur
Historisierung einer Legende", Weinheim und Basel 1995
und F. Osterwalder: "Pestalozzi - ein pädagogischer
Kult", Weinheim und Basel 1996.

2 Die Beiträge zu diesem Kongress sind erschienen in F.-

P. Hager/D. Tröhler, Hrsg.: "Pestalozzi - Wirkungsgeschichtliche

Aspekte. Dokumentationsband zum
Pestalozzi-Symposium 1996", in dies.: "Neue Pestalozzi-
Studien", Bd. 4, Bern, Stuttgart, Wien 1996.

3 Vgl. darüber P. Stadler: "Pestalozzis Erziehung zur Poli¬

tik", in: "Schweizer Monatshefte", 76. Jahr, Heft 3,
März 1996, S. 22; hierS. 12 f.

4 Vgl. F. Osterwalder in Oelkers/Osterwalder 1995, S. 52
ff., bes. S. 53 f.

5 Vgl. Oelkers/Osterwalder 1995, Text auf hinterem
Buchdeckel.

6 Vgl. Oelkers/Osterwalder 1995, S. 7-8 und darin F.

Osterwalder, S. 11 ff.
7 Vgl. A. Stein: "Pestalozzi und die Kantische Philoso¬

phie", Tübingen 19271, Darmstadt 19692, bes. S. 202
ff., dagegen F. Osterwalder in Oelkers/Osterwalder
1995, S. 17.

8 Vgl. für Herbarts Schriften zu dieser Thematik W. As-
mus (Hrsg.): Johann Friedrich Herbart: "Pädagogische
Schriften", I. Band, Stuttgart 1992, S. 64 ff., 76 ff.,
132 ff.

9 Vgl. dagegen F. Osterwalder in Oelkers/Osterwalder
1995, S. 19.

10 Vgl. auch J. Oelkers: "Mit Herz und Hand und ohne
Kopf", in "Frankfurter Allgemeine Zeitung", Samstag,
13. Januar 1996, Nummer 11.

11 W. Hagenbüchle in NZZ, 6./7. Januar 1996, 217. Jg.,
Nr. 4, S. 11.

12 Vgl. P. Stadler, loc. cit. (Anm. 3); hier S. 13.

Nationalheiliger und pädagogischer Übervater - Ausdruck
einer längst vergangenen Zeit oder aktuelles Selbstverständnis?


	Zur Problematik der "Entmythologisierung" Pestalozzis

