Zeitschrift: Neue Pestalozzi Blatter : Zeitschrift fur padagogische Historiographie

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 2 (1996)

Heft: 2

Artikel: Zur Problematik der "Entmythologisierung” Pestalozzis
Autor: Hager, Fritz-Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-901723

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-901723
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Problematik der
“Entmytho-
logisierung”

Pestalozzis

M Fritz-Peter Hager

ie Rede vom “Mythos Pestalozzi” und der Ap-
pell zur “Entmythologisierung” Pestalozzis
beherrscht die gegenwartige Pestalozzi-Dis-
kussion gerade angesichts der 250. Wieder-
kehr seines Geburtstages am 12. Januar 1996 in unver-
haltnismassig hohem Ausmass. Nicht nur (und vielleicht
sogar nicht einmal primér) die Pestalozzi-Forschung,
sondern mehr noch deren publizistische Auswertung
und deren Verbreitung in den Medien scheint in den
verschiedensten Varianten und Schattierungen immer
wieder darauf hinweisen zu wollen, dass aus der Re-
zeption Pestalozzis ein dessen historische Wirklichkeit
verfalschendes Idealbild, eben ein Mythos hervorge-
gangen sei und dass man diesen “Mythos Pestalozzi”
in der historischen, vor allem auch in der historisch
padagogischen Forschung zuerst abbauen musse, ja
dass man ihn “destruieren”, zerstéren misse, bevor
man wieder zur geschichtlichen Wahrheit des Men-
schen und des Denkers Pestalozzi vordringen kénne.
Das Pestalozzi-Symposium, welches von den Univer-
sitdten Bern und Zurich organisiert und vom 15.-17. Ja-
nuar 1996 am Padagogischen Institut der Universitat
ZUrich durchgefhrt wurde, hat diesem Umstand einer
gewissen Dominanz der Diskussion um den Mythos Pe-
stalozzi vor allem in zweierlei Hinsicht Rechnung getra-
gen, zunachst einmal insofern, als wesentliche und
massgebende Vertreter der Forderung nach einer “Hi-
storisierung der Legende” Pestalozzi! unter dem Gene-
ralthema "Pestalozzi — Wirkungsgeschichtliche Aspek-
te” zum Worte gekommen sind. Die wirkungsge-
schichtliche Forschung Uber Pestalozzi beschrankt sich
ja allerdings keineswegs nur auf die Wirkungen, die
von Pestalozzi ausgegangen sind, sondern erfasst auch
die Einflusse, die auf ihn gewirkt haben und die er rezi-
piert hat. Das Symposium hat in diesem weiten Sinne

wirkungsgeschichtliche Aspekte der Pestalozzi-For-
schung behandelt; es hat sich aber auch dem Thema
gewidmet, Pestalozzi im historischen Kontext seiner
Zeit und Gesellschaft und aus sich selbst heraus zu er-
forschen.?

Aber noch in einer anderen Hinsicht ist die Proble-
matik des “Mythos Pestalozzi” und der Entmythologi-
sierung Pestalozzis an besagtem Symposium zur Spra-
che gebracht worden. Der Rektor der Universitat
Zurich, Prof. Dr. H.H. Schmid, hat in seiner vielbeachte-
ten Begrussung zur Eréffnung des Symposiums auf
sehr eindruckliche und tiefsinnige Weise zu diesem
Thema Stellung genommen. Er hat sich, wie man jetzt
auch in diesen “Pestalozzi-Blattern” nachlesen kann,
vor allem mit den verschiedenen Arten der Mythen-In-
terpretation befasst, welche wie bei allen Mythen, die
in der Geschichte entstehen, so auch angesichts des
Pestalozzi-Mythos méglich sind. Der Rektor setzt in die-
sem Zusammenhang voraus, dass es einen Pestalozzi-
Mythos auch wirklich gibt.

Ohne dies leugnen zu wollen, mochte ich in den
nachstehenden Ausfihrungen zur Problematik der Ent-
mythologisierung Pestalozzis von einer etwas anderen
Fragestellung ausgehen: Wodurch ist es Gberhaupt ge-
rechtfertigt, von einem Pestalozzi-Mythos zu sprechen?
Eng mit dieser Grundfrage verbunden ist meiner Auf-
fassung nach eine zweite Frage: Wie lasst sich die Posi-
tion derjenigen charakterisieren, die von einem solchen
Mythos (oder gar von einer Pestalozzi-Legende) spre-
chen und eine Entmythologisierung Pestalozzis for-
dern? Es wird im folgenden darum gehen, zunachst
das Charakteristische dieser Grundannahme, dass es
einen Pestalozzi-Mythos gebe und dass man Pestalozzi
entmythologisieren misse, um zum historischen Pesta-
lozzi zu gelangen, in den wesentlichsten Ztigen hervor-
zuheben, um dann eine kurze kritische Auseinander-
setzung mit dieser Position folgen zu lassen. Zum

15

Diskussion



Diskussion

16

Schluss soll ein Ausblick auf die politischen Konsequen-
zen und auf die publizistische Verwertung der Rede
vom Mythos Pestalozzis erfolgen.

Zuerst ist also zu fragen, wie denn die Position jener
zu charakterisieren sei, die mittels der Destruktion der
Pestalozzi-Legende zur Erforschung der historischen
Wirklichkeit und Wahrheit des Phanomens Pestalozzi
vordringen wollen. Was bedeutet es zu behaupten, es
sei ein Pestalozzi-Mythos entstanden und man musse
diese im Verlaufe der Pestalozzi-Rezeption in der Ge-
schichte entstandene Pestalozzi-Legende zuerst abbau-
en, um zum historischen Pestalozzi vordringen zu kon-
nen? Welches ist das Wesentliche dieser Position, wel-
ches ist ihre eigentiimliche Problematik?

ie Rede von der Legende Pestalozzi und vom

Pestalozzi-Kult impliziert zweifellos, dass im

Verlaufe der historischen Pestalozzi-Rezeption

ein idealisiertes Bild Pestalozzis entstanden
sei, welches der historischen Realitat der Personlichkeit
Pestalozzis nicht entspricht. Mit dem Mythos und der
Legende Pestalozzis ist ein Idealbild des Menschen und
des Denkers Pestalozzi gemeint, welches aus einer Art
religiéser Verehrung entstanden ist und die Wahrheit
der historischen Personlichkeit Pestalozzis in ihren
Schwaéchen verfalscht und entstellt. Der Pestalozzi-Re-
zeption wird ein hagiographisches Verhaltnis zur Per-
sonlichkeit Pestalozzis zum Vorwurf gemacht. Der im
Verlaufe der Pestalozzi-Rezeption entstandenen Legen-
de oder dem Mythos Pestalozzi wird die wissenschaftli-
che Erforschung der Realitat des historischen Pestalozzi
gegenubergestellt. Damit wird der alte schon in der
griechischen Philosophie sich zeigende Gegensatz zwi-
schen dem wissenschaftlichen Logos und dem religio-
sen Mythos wieder aufgenommen, deutlicher aber
noch wird an die europaische Aufklarung des 18. Jahr-
hunderts angeknupft, welche ein religiés und theolo-
gisch dominiertes Bild des Menschen und der Welt
durch ein wissenschaftliches Welt- und Menschenbild
ablosen wollte, wobei dieses wissenschaftliche Welt-
und Menschenbild durch die Erfahrungswissenschaft
und durch die zu sich selbst befreite rein menschliche
Ratio hervorgebracht sein sollte. Im konkreten Fall ist es
eine kritische Geschichtswissenschaft, welche imstande
sein soll, die durch eine Art religidser Verehrung ent-
standene Verklarung, Uberhéhung und Idealisierung
einer historischen Personlichkeit und ihrer denkeri-
schen Leistungen abzubauen und damit den Weg frei
zu machen zur objektiven Erfassung der historischen
Wirklichkeit dieser Personlichkeit in ihrer geschichtli-
chen Bedingtheit.

Besonders interessante Konsequenzen hat diese
Tendenz zur Historisierung und damit Relativierung ei-
nes Klassikers im Falle Pestalozzis fur die Einschdtzung
und Bewertung der Giltigkeit seiner Lehre oder des-
sen, was Pestalozzis (theoretische) Konzepte genannt
wird, wobei insbesondere seine padagogischen Kon-
zepte Uberpruft worden sind: Wahrend die idolisieren-
de und verehrende Pestalozzi-Rezeption, von der man
sich distanzieren will, die universelle Gultigkeit seiner
Lehre, welche (wie z.B. Pestalozzis “Weltpadagogik”)

fur alle Zeiten und fur alle Volker anwendbar sein soll,
hervorhebt3, ist die historisierende und relativierende
Pestalozzi-Forschung bestrebt, die Gebundenheit von
Pestalozzis Konzepten an den historischen Kontext, in
dem sie entstanden sind, nachzuweisen. Die Konzepte
sollen im Falle Pestalozzis schon von diesem selbst aus
ihrem Zusammenhang heraus gelést und verallgemei-
nert worden sein, wodurch sie auch in spateren Zeiten,
in denen dann die Idolisierung und Kanonisierung Pe-
stalozzis vollzogen wurde, anwendbar geworden seien.
Die padagogischen Konzepte Pestalozzis sind z.B. nach
Osterwalder im geschlossenen Kontext der zweiten
Hélfte des 18. Jahrhunderts (noch im Kontext des “An-
cien Régime” also) entstanden, haben aber ihre
hauptsachliche Wirkung in Zeiten (wie der Helvetik,
Mediation, Restauration und Regeneration bis hin zur
Zeit der Idolisierung und Kanonisierung Pestalozzis in
der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts) ausgetbt,
welche nicht nur politisch-sozial, sondern auch geistes-
geschichtlich in einem Bruch zum Kontext des Ancien
Régime gestanden haben.# Die Vermutung wird ge&us-
sert, dass die hagiographische Verwertung des Werks
und der Person Pestalozzis gerade darauf beruhe, dass
dessen Konzepte und Leistungen ihre Bedeutung verlo-
ren hatten.>

as bringt uns aber nun zu einer kurzen kriti-
schen Auseinandersetzung mit der soeben
grundsatzlich charakterisierten Position und
zu einigen im Sinne von Hinweisen zu verste-
henden Bemerkungen Uber die Problematik der Rede
vom Mythos (oder der Legende) Pestalozzi sowie der
Forderung nach Entmythologisierung Pestalozzis.
Dabei ist von vorneherein zu unterscheiden zwi-
schen der wissenschaftlichen Pestalozzi-Forschung ei-
nerseits und der publizistischen Verwertung und Popu-
larisierung gewisser Forschungsrichtungen anderer-
seits. Die Forderung nach Historisierung Pestalozzis und
nach dem Abbau der Pestalozzi-Legende zwecks Er-
leichterung des Zugangs zum historischen Pestalozzi
sowie die Forderung nach Erforschung der Geschichte
der Entstehung des Pestalozzi-Mythos haben in der Pe-
stalozzi-Forschung sehr anregend gewirkt und eine Fl-
le neuer historischer Details und Zusammenhange zu
Tage gefordert. Zu kritisieren sind an diesem For-
schungsansatz (wie gleich noch zu zeigen sein wird)
gewisse Einseitigkeiten und ein gewisser Absolutheits-
anspruch, der da und dort durchscheint. Anders verhalt
es sich mit grossen Teilen der publizistischen Verwer-
tung und Propagierung der Rede vom Mythos Pesta-
lozzi und der Forderung nach dessen Demontage. Hier
sind bedenkliche und fragwurdige Aspekte einer
durchaus negativen Polemik zum Vorschein gekom-
men, auf die ich abschliessend noch hinweisen werde.
Immerhin geht auch eine bestimmte, schon erwahn-
te und charakterisierte Richtung der Pestalozzi-For-
schung selber mit ihrer Forderung nach Abbau der Le-
gende Pestalozzi, wie sie vom Pestalozzi-Kult verbreitet
worden sei, davon aus, dass es offenbar ihr, dieser Rich-
tung der Pestalozzi-Forschung, gelungen sei, die ge-
schichtliche Wirklichkeit der Persénlichkeit und des



Denkers Pestalozzi erstmals objektiv und adaquat zu er-
fassen und dass diese Historisierung Pestalozzis nur
durch Dekonstruktion der stattgefundenen Kanonisie-
rung und Kodifizierung Pestalozzis moglich gewesen
sei. Dazu ist kritisch zu bemerken, dass es die absolute
historische Objektivitat nicht gibt und dass sie auch ei-
ner wie immer kritisch eingestellten historisch-padago-
gischen Forschung nie vollkommen erreichbar ist. Die
scharfe Unterscheidung zwischen der geschichtlichen
Wirklichkeit Pestalozzis und der um ihn durch den Pe-
stalozzi-Kult geschaffenen Legende scheint aber anzu-
deuten, dass die Enthuller und Entlarver des Pestalozzi-
Mythos in der Lage sind, zur objektiven historischen
Wirklichkeit vorzudringen, wahrend die gesamte bishe-
rige Pestalozzi-Forschung in mehr oder weniger hohem
Masse durch die Pestalozzi-Legende verblendet war.®
In Wirklichkeit aber sind immer nur mehr oder weniger
gut begriindete und abgesicherte Annaherungen der
historisch-padagogischen Forschung an die objektive
geschichtliche Wirklichkeit Pestalozzis und seiner Zeit
maoglich. Keine Forscher-Gruppe und kein einzelner
Forscher kann sich im vollkommenen Besitz der absolu-
ten historischen Wahrheit Uber Pestalozzi wahnen.
Wenn der bisherige Pestalozzi-Mythos abgebaut ist, so
erhalt man ein Pestalozzi-Bild aus der Sicht der For-
scher, die diese Destruktion des Mythos und die dazu-
gehorige historische Analyse vornehmen, ein Bild Pe-
stalozzis also, welches ebenfalls wieder durch ganz be-
stimmte Vorentscheidungen, Voraussetzungen und
Perspektiven der einschlagigen Forscher selbst gepragt
und entsprechend einseitig ist.

Inwiefern aber ist es Uberhaupt gerechtfertigt, in
dem Sinne, wie dies durch die Verfechter der Forderung
nach Historisierung Pestalozzis geschieht, von einem
Mythos oder einer Legende Pestalozzis zu sprechen?
Beide Ausdriicke werden ja in dem Sinne verwendet,
dass sie eine die geschichtliche Wirklichkeit verfal-
schende Idealisierung, ja sogar Idolisierung Pestalozzis
bezeichnen sollen. Durch Identifikation mit der ideali-
sierten Gestalt Pestalozzis und mit seiner als allgemein-
gultig hingestellten Lehre sowie durch gleichzeitige In-
anspruchnahme Pestalozzis fur die eigene padago-
gisch-systematische und auch politisch-religiése Positi-
on bei Pestalozzis Verehrern und Interpreten soll der
Mythos und soll die Legende um Pestalozzi entstanden
sein. Die kritische Historie oder Geschichtswissenschaft
hétte demgegenuber die Aufgabe, Pestalozzi in seiner
konkreten geschichtlichen Tatsachlichkeit und in Aus-
einandersetzung mit dem geistesgeschichtlichen, so-
zialen und politischen Kontext seiner Zeit objektiv zu
erfassen und durch diese kritische Distanzierung zur
historischen Wahrheit Uber Pestalozzi vorzudringen.
Dabei sollte man aber bedenken, ob zum adaquaten
Verstandnis eines Denkers, gerade auch wenn dieser
eine historische Personlichkeit ist, eine gewisse Einfiih-
lung, eine gewisse anfangliche Identifikation nicht
ebenso gehort, wie die kritische Distanzierung, welche
freilich fur die wissenschaftliche Arbeit, damit sie zum
Abschluss kommt, unerlasslich ist. Man kann sich auch
fragen, ob Verehrung immer nur eine die wahre Auf-
fassung der Wirklichkeit verfalschende Wirkung zur

notwendigen Folge haben muss, ob Verehrung nicht
auch die ideale Dimension einer Personlichkeit er-
schliesst, d.h. das, was sie hat sein wollen und hatte
sein konnen, das, was sie als ideelle Aufgabe ihrer
selbst und ihrer Zeit erkannt hat. Die Frage ist schliess-
lich die, ob die krude Tatsachlichkeit (oder vielmehr das
Uber sie noch Rekonstruierbare) der zeitgebundenen
Befindlichkeit einer historischen Gestalt die ganze
Wahrheit tber sie enthalt, und ob mit dem historischen
Positivismus der Geschichtswissenschaft wirklich ge-
dient ist. Jedenfalls sollte man den Begriff des Mythos
oder der Legende nur in den Fallen und nur dann im
genannten Sinne einer Verfalschung der Wahrheit und
Wirklichkeit verwenden, wenn klare Abweichungen
von einer deutlich verifizierten historischen Realitat
nachweisbar sind.

weifellos ist es legitim, die Ideen und Konzepte

Pestalozzis aus ihrem historischen Kontext her-

aus zu verstehen, auf den sie sich beziehen, auf

den sie eine Antwort geben und Lésungen vor-
schlagen, aber die grosse Frage ist doch die, ob da-
durch eine generelle Relativierung der Konzepte not-
wendigerweise entstehen muss, ob diese alle als zeit-
gebunden abgetan werden mussen, ob nicht Losungen
von allgemeiner Gultigkeit zumindest anvisiert worden
sind.

Gerade diese beiden zuletzt genannten Aspekte
meiner Kritik an der Forderung nach Historisierung und
Entmythologisierung Pestalozzis bedurften einer aus-
fuhrlichen Begriindung, die auch Uber mein eigenes
Menschenbild Rechenschaft abzulegen hatte und die
ich mir hier aus Raumgriinden versagen muss.

Stattdessen soll hier nur noch in Stichworten und
kurz zusammengefassten Bemerkungen auf einige
weitere Aspekte meiner Kritik hingewiesen werden:

Nicht alle Vertreter der Pestalozziforschung vor Oel-
kers und Osterwalder kénnen in ihren Forschungen da-
durch abqualifiziert oder zumindest relativiert werden,
dass sie als vom Pestalozzi-Mythos beeinflusst oder
durch eine ahnliche ahistorische Zugangsart zu Pesta-
lozzi charakterisiert dargestellt werden, wie sich z.B.
bei Arthur Stein leicht zeigen liesse, der zwar die Bezie-
hungen zwischen Kant und Pestalozzi untersucht hat
(als Historiker der Padagogik), aber darum noch kein
aprioristischer Kantianer wie Natorp war und in Pesta-
lozzis erkenntnistheoretischen Grundlagen keineswegs
nur die aprioristischen Elemente erkannt und aner-
kannt hat.”

Nicht jede Pestalozzi-Rezeption im Verlaufe der Wir-
kungsgeschichte Pestalozzis (d.h. im Bereich der Ge-
schichte seiner Nachwirkung) kann in die Entstehungs-
geschichte der Pestalozzi-Legende eingeordnet wer-
den, wie das Beispiel Herbarts zeigt, der Pestalozzi sel-
ber begegnet ist, wichtige padagogische Werke Pesta-
lozzis gelesen hat, Aspekte seiner pdadagogischen
Theorie darstellte und ihm dennoch nicht unkritisch ge-
geniberstand.8

Aber auch umgekehrt muss mit aller Entschieden-
heit festgehalten werden, dass der Zugang zu Pesta-
lozzi gerade in seiner historischen Wirklichkeit nicht nur

17

skussion



Diskussion

Uber den Weg des Abbaus der Pestalozzi-Legende oder
des Pestalozzi-Mythos gefunden werden kann. Pesta-
lozzi selbst ist jederzeit der historischen Forschung in
seinen Werken und Briefen, aber auch in den Briefen
an Pestalozzi und mittels anderer Quellen fur sein Le-
ben und Denken zuganglich, und gerade die kritische
Ausgabe seiner Schriften sollte nicht als Ausdruck eines
Versuchs verstanden werden, Pestalozzi zu kodifizie-
ren.9

Zum Schluss seien noch einige wenige kritische Hin-
weise auf die publizistische Auswertung und mogliche
politische Konsequenzen der Rede vom “Mythos Pesta-
lozzi” und der Forderung nach Entmythologisierung
Pestalozzis erlaubt: Die gerade im Jahre 1996 um sich
greifende Entmythologisierungspublizistik ist gegen-
Uber den Forschungen, auf die sie sich teilweise noch
bezieht, durch Vergréberung und Vereinfachung,
durch Schablonen und Klischees gekennzeichnet. Sie
schreitet von der Enthullung der Schiefheit der “Legen-
de Pestalozzi”, von der Demontage des Denkmals und
der padagogischen Lichtgestalt zur Verachtlichma-
chung Pestalozzis fort, welcher als wunderlicher Kauz
und ewiger Verlierer gekennzeichnet wird.10 Eine be-
sondere Bedeutung erhdlt diese publizistische Kampa-
gne gegen Pestalozzi dadurch, dass sie sich gegen Pe-
stalozzi als den Begrinder der schweizerischen Volks-
schule und gegen Pestalozzi als den Helden des schwei-
zerischen Liberalismus richtet. Nun ist Pestalozzi zwar
nicht der Begriinder der Volksschule als einer offentli-
chen Staatsschule, aber er hat sich zweifellos um Theo-
rie und Praxis der Volksbildung bemiht und ist mit die-
sen Bemuhungen vorbildlich geworden fur einige mas-
sgebende liberale Politiker, die in verschiedenen
schweizerischen Kantonen, z.B. im Zurich der Regene-
rationszeit, die Volksschule eingefihrt und verteidigt
haben. Indem man formuliert, dass 250 Jahre Pesta-
lozzi-Mythos genug seien!, weckt man Assoziationen
zum Slogan “700 Jahre Schweizerische Eidgenossen-
schaft sind genug”. Durch die Demontage des Mythos
Pestalozzi soll also auch jede wertbejahende Identifika-
tion mit der Schweiz als freiheitlichem Rechtsstaat und
liberaler Demokratie hinweggefegt werden. Dabei sind
die Traditionen der freiheitlichen Demokratie ein geisti-
ges Erbe und eine Errungenschaft der Aufklarung, wel-
che in der Schweiz friher als in anderen europaischen
Kulturnationen ihre politische Verwirklichung erfahren
haben. Es handelt sich also um Traditionen, auf welche
die Schweiz im Grunde genommen stolz sein koénnte.

Die publizistische, dem Abbau der Pestalozzi-Legen-
de dienende Kampagne trifft die Schweiz zu einem
Zeitpunkt, da sie vor schwierigen Problemen im Zusam-
menhang mit der europdischen Integration und mit
globalen Herausforderungen steht und den Glauben
an Leitbilder und Werte gut brauchen kénnte. Es ist
also zu hoffen, dass das eintrifft, was P. Stadler fur ge-
wiss halt, wenn er davon ausgeht, dass die Realitat von
Pestalozzis Werk und Wirken uns alle und damit auch
alle Zertrimmerer des Pestalozzi-Mythos Uberleben
wird.12

1 Vgl. besonders J. Oelkers, F. Osterwalder (Hrsg.): “Pe-
stalozzi — Umfeld und Rezeption. Studien zur Histori-
sierung einer Legende”, Weinheim und Basel 1995
und F. Osterwalder: “Pestalozzi — ein padagogischer
Kult”, Weinheim und Basel 1996.

2 Die Beitrdge zu diesem Kongress sind erschienen in F.-
P. Hager/D. Trohler, Hrsg.: “Pestalozzi — Wirkungsge-
schichtliche Aspekte. Dokumentationsband zum Pe-
stalozzi-Symposium 1996", in dies.: “Neue Pestalozzi-
Studien”, Bd. 4, Bern, Stuttgart, Wien 1996.

3 Vgl. dartber P. Stadler: “Pestalozzis Erziehung zur Poli-
tik”, in: “Schweizer Monatshefte”, 76. Jahr, Heft 3,
Mérz 1996, S. 22; hier S. 12 f.

4 Vgl F. Osterwalder in Oelkers/Osterwalder 1995, S. 52
ff., bes. S. 53 f.

5 Vgl. Oelkers/Osterwalder 1995, Text auf hinterem
Buchdeckel.

6 Vgl. Oelkers/Osterwalder 1995, S. 7-8 und darin F.
Osterwalder, S. 11 ff.

7 Vgl. A. Stein: "Pestalozzi und die Kantische Philoso-
phie”, Ttibingen 19271, Darmstadt 19692, bes. S. 202
ff., dagegen F. Osterwalder in Oelkers/Osterwalder
1995, S. 17.

8 Vgl. fur Herbarts Schriften zu dieser Thematik W. As-
mus (Hrsg.): Johann Friedrich Herbart: “Padagogische
Schriften”, 1. Band, Stuttgart 1992, S. 64 ff., 76 ff.,
132 ff.

9 Vgl. dagegen F. Osterwalder in Oelkers/Osterwalder
1995, S. 19.

10 Vgl. auch J. Oelkers: “Mit Herz und Hand und ohne
Kopf”, in “Frankfurter Allgemeine Zeitung”, Samstag,
13. Januar 1996, Nummer 11.

11 W. Hagenbuchle in NZZ, 6./7. Januar 1996, 217. Jg.,
Nr.4,S.11.

12 Vgl. P. Stadler, loc. cit. (Anm. 3); hier S. 13.

Nationalheiliger und padagogischer Ubervater — Ausdruck ei-
ner ldngst vergangenen Zeit oder aktuelles Selbstversténdnis?



	Zur Problematik der "Entmythologisierung" Pestalozzis

