
Zeitschrift: Pestalozzianum : Mitteilungen des Instituts zur Förderung des Schul-
und Bildungswesens und der Pestalozziforschung

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 82 (1986)

Heft: 3-4

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pestalozzianum Zürich
Mitteilungen des Instituts zur Förderung des Schul- und Bildungswesens und der Pestalozziforschung

Beilage zur «Schweizerischen Lehrerzeitung» • 82. Jahrgang • Nummer 3-4 • Dezember 1986 • Redaktion: Rosmarie von Meiss

Urvertrauen in Staat und Recht
Pestalozzis Denkweise abseits der Aufklärung

Zum Anlass des 60. Geburtstages von Prof. Dr. Martin Usteri

Jie Miszellen des Engadiner Kollegiums 1984 versuchen
ans ein «Bild vom Menschen» zu vermitteln. «Angst und
Urvertrauen», so lautet die Frage, welcher Martin Usteri
mit seinem Beitrag «Urvertrauen in Staat und Recht»
nachgeht.1 Den Ausgangspunkt bilden bei ihm fünf Thesen
(vgl. im folgenden), welche in staatsphilosophischer Hinsicht

der Pestalozzianischen Lehre sehr nahe kommen. Die
Schlussnote setzt Usteri mit der Aufforderung: «Angesichts

der Bedeutung von Staat und Recht für jeden einzelnen

lohnt es sich, über die eminente Bedeutung des Urver-
trauens in diesen Bereichen weiter nachzudenken.» Dies
sei im folgenden versucht, indem wir Pestalozzis anthropologische

Tiefen aufspüren, um dort auf die innermenschliche

Quelle dieses Urvertrauens zu stossen.2
Zweifellos geht Usteri aus der Sicht Pestalozzis a priori
richtig, wenn er von der menschlichen Begriffsbildung als

einer individuellen ausgeht. Pestalozzi anerkennt - in unserem

Fall die staatserbauenden - Begriffe wie «Wahrheit»,
«Recht» und «Gerechtigkeit» nur im individuellen Sittlichen,

d.h. im individuell freien «Gewissenswerk»; also mit
seinen eigenen Worten nur als menschliches «... Werk
seiner selbst» (vgl. besonders sein Hauptwerk «Meine
Nachforschungen über den Gang der Natur in der Entwicklung

des Menschengeschlechts», künftig kurz
«Nachforschungen» genannt). Eine «Volkswahrheit», einen «nationalen

Rechts- und Gerechtigkeitssinn», eine
«Gesellschaftspflicht» oder ein Naturrecht im aufklärerischen
Sinne sind ihm keine wahren (sondern widernatürlichen)
Begriffe, weil diese in der Wirklichkeit nicht enthalten
sind. Pestalozzi hat sich konsequent geweigert, diese

«Begriffsspekulationen» der Aufklärung zu entlehnen, da
diese nur allzu oft in der Verirrung ihrer theoretischen
Spekulation die tatsächlichen - weil naturimmanenten -
Faktoren der menschlichen Daseinswirklichkeit verkannt
hat.
Wir bewundern heute den Mut, den Pestalozzi unbeirrt
aller Kritik der zeitgenössischen Wissenschaft aufgebracht
hat, seinen Erkenntnisweg tief in sein Inneres (die
«Nachforschungen») für die Menschheit fruchtbar zu machen.
Auch beweist die vom heutigen Pestalozzi-Forscher in ihrer
Fülle wohl nicht mehr zu bewältigende Sekundärliteratur,
dass Pestalozzi, wenn leider auch oft verkannt, in seiner
Bedeutung doch erkannt worden ist. Wissenschafter wie
Pestalozzi können zuweilen ganz unbequem sein, weil sie
nicht ins Schema vorgefasster, altherkömmlicher und
«altbewährter» Lehrmeinungen passen. Die Geschichte der
Wissenschaften hat aber nur allzu oft gezeigt, dass gerade
solche Leute für die «... Entwicklung des Menschengeschlechts...»

um so wertvoller sind, als dass der Durchbruch

zu neuen Ufern (sich wieder aufs neue unendlich
weit erstreckender Meere) nur dort gelingt, wo Ideen frei,
d.h. nicht an frühere Erkenntnisse strikte gebunden, kreiert

werden. Wenn Professor Usteri nun (dem Forschungs¬

ansatz Martis folgend) die C. G. Jungsche Tiefenpsychologie
für die Staatslehre fruchtbar zu machen versucht, so

gratulieren wir ihm zu seinem Mut, danken ihm für seinen
Einsatz und wünschen ihm, seinen Studenten und Doktoranden

weiterhin viel Erfolg.
Die zur Diskussion stehende Frage, ob Pestalozzi für ein
menschliches Urvertrauen in Staat und Recht plädiert, und,
wenn überhaupt, mit welcher anthropologischen Begründung,

kann aufgrund der Quellenlage und des Forschungsstandes

(soweit mir bekannt ist) nicht direkt beantwortet,
d.h. auf eine eigens zu dieser Thematik verfassten Schrift
zurückgeführt werden. Vielmehr muss dieses Thema mit
weiteren Fragen (hermeneutisch) eingekreist werden.
Zwar äussert sich Pestalozzi in den «Nachforschungen» und
deren Vorstudien direkt zur menschlichen Vetrauensbil-
dung, doch kann auch hier - speziell auf die Frage des
menschlichen Urvertrauens in Staat und Recht angesprochen

- nur gefolgert werden. Wie so oft bei Pestalozzi wird
auch diesbezüglich erneut klar, dass vom Ganzen aufs
Spezielle geschlossen werden muss, oder umgekehrt, der
Wahrheitsgehalt der einzelnen Aussage muss stets auf
Pestalozzis Lehre als etwas Ganzes hin überprüft werden.
In Hinblick auf einen Vergleich mit Usteri stellen sich für
uns nun konkret folgende Fragen:

I. Was heissen bei Pestalozzi die Begriffe Staat und
Recht, und gibt es ein ursprüngliches «Recht»?

II. Wie versteht Pestalozzi das menschliche Vertrauen,
und setzt das Individuum «ursprünglich» Vertrauen in
den Staat?

ad I:
Bei der Beantwortung all dieser Fragen muss - wie einleitend

angetönt - davon ausgegangen werden, dass bei Pestalozzi

die Staats- und Gesellschaftstheorie von der Anthropologie

(und natürlich vice versa die Anthropologie vom
Gemeinschaftsgeschehen) nicht abgehoben werden darf.
Einzig der Mensch ist ihm «Wahrheit», weil er «wirklich
ist». Sämtliches Gesellschafts- und Staatsgeschehen führt
Pestalozzi auf das Individualverhalten zurück.3 (vgl. Usteri
a.a.O., These 1: «Auch in Staat und Recht kommt es auf
jeden einzelnen Menschen an... Jeder einzelne Mensch ist
unverwechselbar.»). Im Hinblick auf das Geschehen gilt es
nun einmal zu beachten, dass die Wirklichkeit bei Pestalozzi

nicht etwa - abstrahiert - das Sichtbare, also das
Materielle (als Beispiel seien - konkretisiert - die staatlichen

Institutionen genannt) bedeutet. Wirklichkeit (Pestalozzi

verwendet oft synonym den Begriff «Wahrheit») ist
immer nur das «innermenschliche», d.h. das seelische
Geschehen. Dieses manifestiert sich im geistigen Prozess,
welchen Pestalozzi als die effektive menschliche Existenz
auffasst (seine «allgemeine Menschenwahrheit»).(1 Die

9



Pestalozzianum

Wirklichkeit spielt sich daher nie «öffentlich» ab, ein jeder
erlebt sich selbst, entwickelt sich selbst, ist sich selbst: «Die
Sittlichkeit ist ganz individuell, sie bestehet nicht unter
zweien. Kein Mensch kann für mich fühlen: ich bin. Kein
Mensch kann für mich fühlen: ich bin sittlich.»7
Da das menschliche Erleben - ob als bewusstes oder unbe-
wusstes - sich stets als ein Ganzes in der menschlichen
Seele «abspielt», ist das Denken vom Fühlen, das Rationale

vom Emotionalen nicht zu trennen. Halten wir hier
fest: Der Mensch erfährt sich selbst und erfährt sich als ein
Ganzes. Dies bedeutet, dass er sich seelisch wahrnimmt.
Diese - für die Auslegung der Menschennatur emminent
wichtige - Erscheinung hat Usteri erkannt und für die
Staatslehre fruchtbar gemacht, wenn er aufzeigt, dass das
«Sichtbare» (z.B. der schriftliche Vertrag) lediglich im
Hinblick auf das «Unsichtbare» (die individuelle Vertragstreue)

relevant sein kann8 und daher die «ausserrechtlichen
Normen» (Marti) auch in der Staatsphilosophie unbedingt
zu untersuchen sind. Daher werden etwa «Traum, Mythos,
Märchen, Sage und Legende» zum unentbehrlichen
Untersuchungskorpus.9

Wenn wir nun zu Pestalozzi zurückkehren, so können wir
feststellen, dass aufgrund der «in Wahrheit» seelischen,
d.h. immateriellen menschlichen Existenz, die Unterscheidung

zwischen dem «irdischen» Menschen als einer physischen

Erscheinung und dem «zeitlosen» Menschen als den
«wahren Menschen» unterschieden werden muss:
«Mensch, dein Organismus ist nicht der Organismus einer
ungeistigen, physischen Welterscheinung, er ist nicht der
Organismus des Pflanzenreiches, er ist nicht der Organismus

des Tierreiches, er ist der Organismus einer sinnlichen
Hülle, in der ein göttliches Wesen ruht und lebt.»10 Und
kurz vor seinem Tode schreibt Pestalozzi: «Die Welt, die
Zeitwelt ist mir nichts mehr.»11

Den «dualistischen Begriff der Menschennatur» (Brühlmeier)

wendet Pestalozzi auf seine Darstellung der drei
Zustände an, er bildet mit dieser das Kernstück seiner
Anthropologie. Da der Staat lediglich die «gedachte
Summe der Individuen» darstellt und die «Entwicklung der
Menschheit» als die «gedachte Summe der je individuellen
Entwicklungen» bezeichnet werden kann, gibt es eine
Staatswirklichkeit nur durch das individuelle Seelenleben,
eine Staatsentwicklung nur durch den individuellen Mensch-
werdungsprozess. Dieser Menschwerdungsprozess bedeutet

die Entwicklung vom Naturzustand hin zum sittlichen,
von der «niederen Menschennatur» hin zur «höheren». Es

gilt daher im folgenden auf Pestalozzis Theorie der drei
Zustände einzugehen und die zur Diskussion stehenden
Begriffe einzuflechten.
Das Entwicklungsmodell der drei Zustände (Natur-,
Gesellschafts- und sittlicher Zustand) ist grundsätzlich
keine Erfindung Pestalozzis. Die Aufklärung (man denke
nur etwa an Rousseau und Kant) hat sich mit Hilfe dieses
Modells eine Gesellschafts- bzw. Menschheitsentwicklung
zurechtgelegt: Der Mensch macht eine Entwicklung durch,
die drei Zustände markieren den individuellen oder
gesellschaftlichen (ethischen, moralischen usf.) Fort- bzw.
Rückschritt (letzteres im Falle von Rousseaus Vergesellschaftung).

Allgemein stellt das aufklärerische Geschichtsverständnis

einen Perfektibilismus in Aussicht. Der Unterschied

zu Pestalozzi ist nun nicht nur der, dass dieser keine
vom freien Willen des einzelnen Menschen abgehobene
Menschheitsentwicklung, also auch keinen übermenschlichen,

d.h. göttlichen Perfektionierungswillen erkennt,
sondern besteht auch ganz grundsätzlich in der Denktheorie:
Pestalozzi geht nicht von vorgefassten Lehrsätzen aus, und
sein Schaffen erschöpft sich nicht in der Ausformulierung
von Gedankenspekulationen. Indem Pestalozzi sich selbst
erfährt, bleibt er beim Rationalen nicht stehen, er «ahnt»,
«spürt», «fühlt» darüber hinaus in sich selbst hinein, lässt
ausreifen und eröffnet dann Welten, die dem blossen
Verstandesmenschen verborgen bleiben müssen: «Und es ist in
der Weihe dieses Strebens, dass er (der Mensch) seine
Traumkraft über die Grenzen der sinnlichen Wahrneh¬

mung erhebe, damit er finde das Bild eines Gottes...»12
Als ausserordentlich empfindsamer Mensch weiss Pestalozzi

um - das oben angesprochene - seelische Erlebnis als
die nicht auszudenkende, sondern zu erfahrende eigene
Menschennatur. Zweifellos haftet Pestalozzis Suchen etwas
Mystisches an, was sein sonst betont «empirisches» Denken
bereichert. Des weiteren gilt es auch zu beachten, dass sein
Denken immer das Ganze zu erfassen versucht. Dieses
ganzheitliche Denken bedeutet ein polares Denken, welches
besonders in den «Nachforschungen», also in der Abhandlung

über die drei Zustände, stark zum Tragen kommt: Der
Mensch ist «... Widersprüchen, die in seiner Natur zu
liegen scheinen...»13 unterworfen, welche nur durch das

Auffinden des «inneren Brennpunktes der Natur» individuell,

d.h. wiederum seelisch, aufgewogen werden können
Aufgrund des Erfahrens seiner polar ausgestalteten Mer-
schennatur vermag der Mensch die «Aporie seines Dt
seins» aufzuspüren und zu «harmonisieren». Die beide
wesentlichen «Widersprüche, die in seiner Menschennati
zu liegen scheinen», gehen bei Pestalozzi aus der naturin
manenten Spannung hervor, welche den Menschen ir
Dilemma zwischen Zwang (Naturzustand/Gesellschaftszu
stand) und innerer Freiheit (sittlicher Zustand) in Aten.
hält: Diese Hypothek gilt es optimal (der
Menschwerdungsprozess) zu amortisieren, der Mensch kann - wider
seine Tiernatur - von seiner Freiheit Gebrauch machen
und sittlich handeln. Dieses sittliche Handeln kann jedoch
niemals ein permanentes sein, ihm widerstreitet der «ewige
Rückfall» (Spranger).
Wo durchbricht nun Pestalozzi mit seiner Denkweise - im
Hinblick auf unsere Frage - den ihn einengenden Rahmen
der zeitgenössischen Philosophie?

Der menschliehe Rechtsbegriff als ein «ursprünglicher»
Der angesprochene Durchbruch gelingt Pestalozzi schon
beim Naturzustand. Dieser Zustand stellt den Ausgangspunkt

im Menschwerdungsprozess dar. Hier ist der Mensch
nicht «von Natur aus gut», ganz im Gegenteil, er muss -
seiner Triebnatur folgend - egoistisch, also lieblos handeln.
Ein Naturrecht im aufklärerischen Sinne, d.h. also das
«Recht von Natur aus auf...», hält Pestalozzi für absurd,
weil der Mensch egoistisch und unfrei handelnd das Recht
nicht erkennen kann. Der Pestalozzianische Rechtsbegriff
versteht das Recht in jedem Falle als das «Recht des

andern», sich selbst muss das Individuum (aufgrund seiner
selbstsüchtigen Tiernatur) kein Recht zugestehen; es ist
ihm «natürlich eigen», es macht schlechthin seinen
Naturzustand aus. Dieses von der Aufklärung missverstandene
Recht bedeutet bei Pestalozzi nichts anderes als die Selbstsucht.

Das «wahre» Recht hingegen stellt keine Erscheinung

des Naturzustandes dar, sondern ist - streng genommen

- das sittliche Verhalten dem Nächsten gegenüber.
Der sittliche Zustand bedeutet aber das frei (aus Liebe)
gewollte individuelle «Seelenerlebnis», welches allein den
Menschen glücklich zu machen vermag. Im gesellschaftlichen

Zustand verhält sich der Mensch ambivalent.
Bevor wir nun mit der Untersuchung des Begriffes
«Vertrauen» die anthropologisch-religiöse Frage angehen, wollen

wir noch untersuchen, wie denn das Individuum erkennen

kann, was «recht» bzw. «gerecht» ist, wie macht es sich
also einen Begriff vom Recht?
Pestalozzis Lehre des sittlichen Zustandes weist (besonders
die «Nachforschungen») den absolut freien Willen des

Menschen und das Gewissen als eine freie Entscheidungsinstanz

nach (was sogenannte «Umwelteinflüsse» nicht aus-
schliesst). Der Mensch kann, wenn er will, «von Natur aus»
(hier die «höhere Menschennatur» angesprochen) das
Recht erkennen, weil dieses als ein objektives in der Natur
liegt, wenn es - mit den Worten Pestalozzis - «dem
Menschen wahr ist», d.h. es «.. .steht ihm so und nicht anders
vor Augen ...». Weil das «wahre Recht» nicht das Ergebnis
einer Kulturentwicklung ist, sondern das gewollte innere

10



Pestalozzianum

Auffinden eines seelischen Erlebnisses bedeutet, liegt es

wirklich in der Natur der Sache. Pestalozzi erbringt den
Nachweis anthropologisch, wie das folgende
(anthropologische Wortspiel aufzeigen soll: Es kann nach Pestalozzi

keinen zweideutigen Rechtsbegriff geben, denn die
Menschennatur (hier speziell die Tiernatur) kann nur
befriedigt werden, wenn sie auch befriedigt wird. Dieser
logische Satz ist wahr. Die Wahrheit selbst liegt also in der
Natur der Sache, sie ist natürlich. Zudem wird die Tiernatur

mit Bestimmtheit auch nur dann befriedigt werden,
wenn sie gerecht befriedigt wird. Natürlich - d.h., es liegt
in der Natur selbst - wird sie also nur die gerechte Befriedigung

als wahre Befriedigung anerkennen, sie kann von
Natur aus nicht anders. Ist die Wahrheit natürlich, so ist sie
auch eindeutig, eine zweideutige Wahrheit wäre nicht nur
absurd, sondern auch widernatürlich.14

ad 2: Der Mensch und sein Urvertrauen
Die Quelle des menschlichen Urvertrauens entspringt bei
Pestalozzi dem innermenschlichen Göttlichen, der Liebe.
Durch die Liebe offenbart sich Gott dem Menschen, durch
die Liebe ist Gott der Menschennatur immanent. Der
pestalozzikundige Bachmann geht daher sehr wohl richtig,
wenn er Pestalozzis «Naturphilosophie» «die höchste Idee
von Sein» nennt, welche «Gott als das ens perfectissimum,
zugänglich nur in der natura naturata, als deren Teil ich
auch mich selbst zu sehen habe», versteht.15 (Vgl. Usteri,
a.a. O., These 2/3: «Der Mittelpunkt jedes einzelnen
ernstgenommenen Menschen ist sein göttliches Selbst. .dieses
Zentrum ist göttlicher Natur, d.h. der Mensch ist Gott
ebenbildlich.» Und: «Aus dem Urvertrauen (göttlichen
Ursprungs) fliesst die Möglichkeit des Vertrauens zwischen
den Menschen.»)
Pestalozzi betont stets mit Nachdruck, dass die «wahre
Liebe» eine bedingungslose Liebe bedeutet, also mit dem
Wort Pestalozzis: Sie entbehrt der «Treue» nicht. (Vgl.
Usteri, a.a.O., These 2: «Ur-Vertrauen bedeutet...
unbedingtes, voraussetzungsloses Vertrauen in diese Treue.»)
Die Begriffe Vertrauen, Treue und Liebe gehen bei Pestalozzi

im Göttlichen als etwas Ganzes, Allumfassendes auf
und sind daher der Menschennatur ursprünglich immanent:
Vertrauen ohne Liebe, Liebe ohne Vertrauen sind undenkbar.

Die Erfahrung dieser «allgemeinen Menschenwahrheit»

macht das Individuum, wenn es liebt. Die Liebe aber
bedeutet etwas Zwischenmenschliches, d.i. einzig und
allein die Beziehung von Mensch zu Mensch. So und nicht
anders müssen wir Pestalozzi verstehen, wenn er sagt: «Die
Sittlichkeit ist ganz individuell, sie besteht nicht unter
zweien.» 16

Mit der Verneinung einer zwischenmenschlichen Beziehung

(Liebe) vom Individuum zur Körperschaft, zur
Institution, zur «Gesellschaft» oder zum «Staat», will Pestalozzi
die «wahre Liebe» der abstrakten Begrifflichkeit entheben
und diese als etwas «Wahres», Tatsächliches, real Vorhandenes

verstanden haben. Liebe kann der Mensch geben
und nehmen, erfahren und spüren, weil diese tatsächlich
ist. Der Staat und die Gesellschaft (usf.) sind aber nicht,
geben und nehmen nicht, erfahren und spüren nicht. Sie
bilden - wie oben erwähnt - nur die gedachte «Summe der
Individuen».
Es ist also letztlich Pestalozzis Gottesverständnis, welches
uns Aufschluss über die thematisierte zweite Frage gibt:
Die Naturphilosophie Pestalozzis kennt kein ursprüngliches

Vertrauen des Menschen speziell in den Staat, weil
dieser für das Individuum real gar nicht existent ist, er stellt
lediglich eine Idee bzw. eine für den in der Gemeinschaft
lebenden «irdischen Menschen» notwendige Konvention
dar. Real existent sind bei Pestalozzi einzig der «sich
millionenfach durchkreuzende individuelle Egoismus»17,
die «millionenfachen Unterschiede unseres inneren
Zustandes und unserer äusseren Lage»18, «die millionenfachen

Kräfte der Irrtümer und Zufälle»19, sie «schmelzen
ineinander» über zu einem «grossen Gemälde der Natur»20.

Anmerkungen
1

Angst und Urvertrauen, das Bild vom Menschen. Separatdruck
aus: Engadinerkollegium, Tagung 1984.
2 Für die folgende Darstellung muss auf den wissenschaftlichen
Apparat grundsätzlich verzichtet werden. Es. sei allerdings auf
meine Dissertation verwiesen (Anthropologische Grundlagen zum
Staatsverständnis J.H. Pestalozzis - anhand der «Nachforschungen»

und deren Vorstudien, Zürich 1986). Zitate aus der «Kritischen

Ausgabe» (J.H.Pestalozzi: Sämtliche Werke, begründet
von Artur Buchenau, Eduard Spranger, Hans Stettbachcr, Berlin/
Zürich 1927ff.) werden wie folgt belegt: K.A., Bandnummer
röm., Seitenangabe arab. Zahlen.
3 Vergl. Marti, Hans, Urbild und Verfassung, Stuttgart 1958.
4 Vergl. Usteri, Martin, a.a.O., Urvertrauen in Staat und Recht;
ders., Sympathia-Agape, Ethos-Nomos im gemeinschaftlichen
Staat und Recht, Mélanges André Grisel, Neuchâtel 1983; ders.,
Von der freien Gemeinde zum föderalistischen Europa, hrsg. v.
Esterbauer, F. et al., Berlin 1983; ders.. Das Verhältnis von Staat
und Recht zur Wirtschaft in der Schweizerischen Eidgenossenschaft,

Zürich, 1981.
5 Vergl. Borer, M., a. a.O., Hypothese 1, S. 13.
6 Vergl. zum besseren Verständnis Pestalozzis Existenzphilosophie;

Borer, M., a. a.O., S. 68 ff.
7 K.A., XII, 106. Zu diesem (oft falsch interpretierten) Zitat
vergl. später.
8 Usteri, M., a.a.O., S. 58.
9 Vergl. neuerdings das rund tausend Seiten starke Werk Eugen
Drewermanns, Tiefenpsychologie und Exegese, Ölten 1984.
10 K. A., XXV, 268.
11 Vergl. Seidmann, P., Die Geschichtsauffassung Pestalozzis,
S. 17, Schlieren, 1948.
12 K. A., XII, 40.
13 ebenda, 6.
14 Aus: Borer, M., a.a. O., S. 134.
15 Bachmann, W., Die anthropologischen Grundlagen zu Pestalozzis

Soziallehre, Bern 1947, S. 41.
16 Leider ist diese Stelle oft missverstanden worden (vergl. z. B. die

K.A., XII, 788f.). Pestalozzi hat sich später wiederholt: «Ich
weiss, und es ist eine von mir tief gefühlte Wahrheit, wo auch zwei
oder drei in Interessenangelegenheiten zusammenkommen, da ist
die Reinheit der sittlichen Existenz, die Jesus Christus aus dem
Chaos der Weltverhältnisse wie Gold aus Steinen herausscheiden
wollte, nicht das Band ihrer Vereinigung.» (XII, 435).
17 K.A. XII, 103.
18 K.A. IX, 318.
19 K. A. IX, 404.
20 K.A. IX, 442.

Martin Borer

Ernst Martin: Johann Heinrich
Pestalozzi und die alte Landschaft Basel

Zur Wirkungsgeschichte der pestalozzischen Pädagogik.
Quellen und Forschungen zur Geschichte und Landeskunde

des Kantons Baselland, Bd. 24. (Liestal: Kantonale
Schul- und Büromaterialverwaltung, 1986), 356 S.

Inspirator des vorliegenden Bandes von Ernst Martin ist
der inzwischen emeritierte Zürcher Hochschullehrer für
Pädagogik, Leo Weber, der im Geleitwort zu diesem Buch
beiläufig einen Blick auf den Entstehungszusammenhang
dieser Schrift gewährt. Seiner Meinung nach schliesst die
Lektüre «aufs beste eine schmerzliche Lücke in der
Pestalozziforschung», weil sie «in umfassender Weise die
Auswirkung der pestalozzischen Pädagogik im Räume der
Landschaft Basel» darstelle (S. 13).
In diesem Sinne steckt Martin den Erwartungshorizont für
den Leser des Buches mit einigen jorschungsleitenden Fragen

ab. Zunächst will der Autor hiermit jedoch «keine
übliche historische oder pädagogische Schrift über Pestalozzi,

sein Leben und Werk» vorlegen, sondern vielmehr
«nach der Ausstrahlung und nach der Wirkung seiner
Lehre, besonders seiner Methode, in der alten Landschaft
Basel», dem heutigen Kanton Baselland, fragen. Dazu
forscht der Verfasser in zwei Richtungen: «einerseits
danach, wie Pestalozzi in der Landschaft Basel bekannt
wurde und wie seine Methode in den Landschulen Fuss

11



Pestalozzianum

fassen konnte und andererseits nach den Reaktionen und
Wirkungen im Landvolk auf die <neue Lehre>». Da Martin
einen Beitrag sowohl zur «Wirkungsgeschichte der pesta-
lozzischen Pädagogik» wie zugleich auch zur «Kulturgeschichte

der alten Landschaft Basel» leisten will, geht es

ihm vornehmlich um «Prozesse und ihre Details» und
weniger um «Erscheinungen und Zustände». Die Arbeit
versucht daher, «die Denkweisen, Entwicklungen,
Abläufe, Anschauungen und Kräfte, nach welchen die
damalige Landbevölkerung Basels ihre Erziehung und ihre
Schulen einrichtete, zu charakterisieren und zu deuten»
(S. 15). Martin greift hierfür auf «vorhandene() hand-
schriftliche() Dokumente und originale() gedruckte()
Quellen» zurück, weil die «Epoche (1780-1827), in der
Pestalozzi dem <Verkünstelungseinfluss> und dem <Unter-
richtsunsinn> seines Zeitalters entgegenwirken und die
Schulen umschaffen und neugestalten wollte», nur noch
durch «Quellenliteratur» zugänglich sei. Deshalb ist Martin
bemüht, an «persönliche, handschriftlich überlieferte
Dokumente, Tagebücher und Lebensbeschreibungen von
Leuten aus dem Volk oder von Amtspersonen
heranzukommen» (S. 16) und weitgehend auf Sekundärliteratur zu
verzichten, ohne indessen die kritische Werkausgabe (29
Bde.) und die Briefbände (13 Bde.) zu vernachlässigen.
Das Buch ist formal in sieben Kapitel gegliedert. Es
umfasst am Schluss ein «Verzeichnis der Abkürzungen»
(S. 299/300) und einen Apparat ausführlicher, sorgsam
zusammengestellter «Anmerkungen» (S. 301-354) zu den
einzelnen Abschnitten. Demgegenüber verzichtet der
Autor auf ein gesondertes Literaturverzeichnis. Eine Übersicht

über die bisher erschienenen Bände 1-23 aus der
Reihe «Quellen und Forschungen zur Geschichte und
Landeskunde des Kantons Baselland» (S. 355/356) bildet den
Schluss.
Zum Inhalt: Das erste Kapitel, «Basellandschäftler begegnen

Pestalozzi» (S. 19-37), bezeichnet Martin als «die
<Ouverture> zum Ganzen», weil darin die in den nachfolgenden

sechs Kapiteln stets wiederkehrenden «Hauptthemen»

und «Hauptträger» kurz skizziert werden. Dies sind
vornehmlich drei Gruppen: erstens, «Politische
Gesinnungsfreunde Pestalozzis» - Wilh. Hoch, (S. 20-22), zweitens,

«Schüler Pestalozzis» wie Erh. Schneider, Joh.M.
Strübin, Joh.Heinr. Müller, Heinrich Richard und Joh.
Rud. Hoch, (S. 23-35) und drittens, «Pädagogische
Gesinnungsfreunde Pestalozzis» wie Niki. v. Brunn, Mark. Lutz,
und Dan. Burkhardt sowie Basellandschäftler als Mitglieder

der Schweizerischen Gesellschaft der Erziehung wie
Seb. Spörlin, Sam. Rumpf und Mart. v. Brunn, (S. 35-37).
Im zweiten Kapitel setzt sich der Verfasser mit der
«<alte(n) Schule> in der Landschaft Basel im 18. und zu
Beginn des 19. Jahrhunderts» auseinander (S. 38-50).
Martin beschreibt zunächst «Pestalozzis Stellung zur Schule
seiner Zeit» und dann das «Wesen der <alten Schule>», um
sie danach «im Urteil von Augenzeugen» (Joh. Jak. Huber,
Phil. Alb. Stapfer, Seb. Spörlin, Niki. Iselin, Joh.Ulr.
Schaub, Joh. Hoch und Mark. Lutz) zu betrachten.
Das dritte Kapitel, «Pestalozzis Methode, was ist das?»
(S. 51-97), gibt vorab Antworten auf zwei wichtige
Fragen: erstens, «Was wollte Pestalozzi mit seiner Methode?»
und zweitens, «Was verstand Pestalozzi unter seiner
Methode?». Ausführlich setzt sich Martin dann mit der
«praktischen Anwendung der pestalozzischen Methode in
den Landschulen des Kantons Basel» auseinander. Hier
findet der Leser neben Pestalozzis «Einheitstabelle» und
den beiden «Bruchtabellen», wie sie dem 8. Brief, «Wie
Gertrud ihre Kinder lehrt» (1801), beigefügt waren, auch
Übungen zu den Tabellen. «Buchstabier-», «Lese-» und
«Schreibmethode» werden ebenso behandelt wie «Pestalozzis

Methode des Gesangunterrichts». Etliche Abbildungen,

Beispiele, Muster bis hin zu konkreten Schreibvorlagen

ergänzen diese Darbietung.
Im vierten Kapitel erörtert Martin «Hindernisse und
Schwierigkeiten bei der Einführung der pestalozzischen
Methode in der alten Landschaft Basel» (S. 98-145), wie

sie durch «die Macht der Tradition» und durch «äussere

Bedingungen und Zustände» aufgeworfen wurden.
Schliesslich geht er fünf damals hochaktuellen Fragestellungen

der Betroffenen nach: 1. «Wird das Volk wollen?»,
2. «Werden die Schulmeister können?», 3. «Wird die
Religion aus den Schulen verdrängt?», 4. «Sind die Maximen

der Regierung nicht dagegen?» und 5. «Liegen in der
Methode selbst die wesentlichen Eigenschaften, die von
einer Lehrart erfordert werden, um in den Landschulen
Eingang finden zu können?».
Das fünfte Kapitel hält der Autor für das «eigentliche
Erfolgskapitel» (S. 254). Darin prüft er, «Wie Pestalozzis
Methode in der alten Landschaft Basel Eingang und
Verbreitung fand» (S. 146-253). Als «Hauptförderer und
Verbreiter der Methode» seien «Pfarrer und Pestalozzischüler»
anzusehen. Die «Schullehrerseminare» in Sissach und Mut-
tenz (1814-26) werden näher betrachtet und die «Schullehrer

als Verbreiter einer <verdünnten Methode)» beklagt.
Daneben hätten freilich auch Pestalozzis Bücher, wie die
seiner Fürspecher und Kritiker, die Methode unter die
Leute gebracht. Ferner verweist der Autor auf zwei
«Instruktionen» (für «Landschullehrer...» und «Pfarrer
und Schulinspektoren...» aus dem Jahr 1826), in denen
Pestalozzis Anregungen und Ideen - wenngleich auch nur
spärlich - aufgenommen worden seien.
Das sechste Kapitel, «Der äussere Erfolg allein hat der
Methode bei uns einigen Kredit verschafft») (S. 254-271),
enthält drei Themenkreise: Hier zeigt Martin Beispiele auf,
wie sowohl bei der Regierung als auch bei dem Deputatenamt

ein erwachendes Interesse an einer «bessere(n)
Pädagogik» erkennbar gewesen sei, so dass die «neue Lehrart»
«aussergewöhnliche <Kredite>» verzeichnen konnte, die
sogar die «Schuleinrichtungen» veränderten.
Mit dem siebten Kapitel, «Pestalozzis Ideen wirken im
jungen Kanton Basellandschaft weiter» (S. 272-295),
sprengt der Verfasser den eigentlichen thematischen Rahmen

seines Buches. Martin beschreibt, welche «neuen
Akzente» «Pestalozzis Gedankengut auch nach seinem Tod
und nach der Basler Revolution (von 1830-33)» setzen
konnte. Er erwähnt, dass das «erste basellandschaftliche
Schulgesetz» vom 6. April 1835, das «Ausdruck des neuen
Zeitgeistes» gewesen sei, nur allzu «spärliche Relikte von
Pestalozzis Gedankengut» enthielte. Schliesslich wendet
sich Martin einer Frage zu, mit der Pestalozzifreunde an
dessen wertvolles Vermächtnis erinner(te)n: «Heinrich
Pestalozzi, ist deine <Gertrud> vergessen?». Welche
Konflikte und Schwierigkeiten der pestalozzische Nachlass im
jungen Kanton Basel-Landschaft entfachte, weil die
«republikanische Gesinnung» mehr gälte (gölte) als Pestalozzis
Methode, zeigt Martin an «Beispiele(n) entlassener Lehrer»

auf. Das Buch schliesst mit einem Blick auf «<Treue
Jünger) Pestalozzis im neuen Kanton».
Der Band enthält im harmonischen Wechsel Porträts
bedeutender Weggefährten Pestalozzis (wie Wilh. Hoch,
P. Ochs, Seb. Spörlin, Mark. Lutz, Niki. u. Mart. v.Brunn
und Joh. Kettiger), Manuskripte, Schriftproben,
Tagebuchnotizen und Auszüge zeitgenössischer Lehrbücher
(Schreibvorlagen, Tabellen, Skizzen und Unterrichtsbeispiele

usw.) wie satirische Zeichnungen und charakteristische

Momentaufnahmen aus dem damaligen Schulleben.
Übrigens versteht es der Autor hin und wieder geradezu
vorzüglich, Zitate auszuwählen, in denen aussagekräftige
und humorvolle Passagen miteinander verknüpft sind.
Das Buch ist ein, in der bisherigen Pestalozziliteratur,
unvergleichbares Unterfangen, in dem der Verfasser mit
grossem Einfühlungsvermögen Mentalitäten und
Weltanschauungen, Prozesse und Geistesströmungen im Geflecht
ihrer kaum mehr überschaubaren Einzelbestrebungen
beschreibt und interpretiert. Darüber hinaus gelingt es

Martin, aus diesem Netzwerk menschlicher Beziehungen
und Anfeindungen soziokulturelle Wirkungszusammenhänge

aufzuzeigen, die so allenfalls vereinzelt und nur
mühsam in den Anmerkungen von Werkausgabe und
Briefbänden aufzufinden sind. Werner Keil

12


	...

