
Zeitschrift: Pestalozzianum : Mitteilungen des Instituts zur Förderung des Schul-
und Bildungswesens und der Pestalozziforschung

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 81 (1985)

Heft: 3-4

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


9

Pestalozzianum
28. November 1985 81. Jahrgang
Nummer 3-4

Mitteilungen des Instituts zur Förderung des Schul- und Bildungswesens
und der Pestalozziforschung

Beilage zur «Schweizerischen Lehrerzeitung»
Redaktion: Rosmarie von Meiss

Heinrich Roth

Schule - wozu?
Die öffentliche und obligatorische
Volksschule ist noch keine 200 Jahre

alt. Ihre Vorgängerinnen waren
Dorf- und Stadtschulen im Wirkfeld
der christlichen Kirchen, nicht des

Staates, ohne einheitliche Ordnung
und ohne pädagogisch gebildete
Lehrer. Jeremias Gotthelf hat in
seinem Werk «Leiden und Freuden
eines Schulmeisters» das Leben und
Treiben in der «alten Schule» und
das Schicksal eines Lehrers in dieser
Schule dargestellt. In der Zueignung

an den Direktor des bernischen

Lehrerseminars heisst es u. a.:
«Keines Lehrers Leben ist ein

gleichgültiges; Segen oder Fluch
säet er aus, je nach der Aussaat
erntet er.»
Die Geburt der modernen Volksschule

kann nicht als einmaliges
Ereignis verstanden werden. Sie ist ein
Drama voller Spannung und erweist
sich im Rahmen der gesellschaftlichen,

politischen und wirtschaftlichen

Entwicklung des 19. Jahrhunderts

und bis heute als ein Geschehen

von hoher Bedeutung. Pestalozzi

steht am Anfang dieses
Geschehens, als denkender Überwinder

der «alten», als Geburtshelfer
der neuen, der allgemeinen Volksschule

und der Lehrerbildung.
Wie kam der politische Denker
Pestalozzi zur Pädagogik? Aus der
Erfahrung, dass Politik und Erziehung
der Jugend zusammengehören.
1807 schrieb er an den Ratsherrn
Paul Usteri in Zürich: «Der Traum,
aus den Menschen durch die Politik
etwas zu machen, ehe sie wirklich
etwas sind, dieser Traum ist in mir
verschwunden. Meine einzige Politik

ist jetzt, aus den Menschen
etwas zu machen und soviel aus ihnen
zu machen als immer möglich.» B 5,
251
Diese Überzeugung klingt sieben
Jahre später in der Vorrede zu «An
die Unschuld...» nach: « - der An¬

fang und das Ende meiner Politik ist
Erziehung». 24 a, 12

Die Erfahrung in Stans, 1799, hatte
diesem Gedanken zum Durchbruch
verholfen. Gesetzgebung für
Gesellschaft und Wirtschaft und alle
Regierungsmassnahmen und
-Verordnungen taugen nichts, solange
die Menschen nichts taugen, weil sie

menschlich nicht gebildet sind. Nun
war Pestalozzis Lebenslage anscheinend

anders als die unsrige heute:
Ihn schmerzte die Sorge um das

wirtschaftlich und politisch
unterdrückte Landvolk im Machtbereich
der alle Vorrechte beanspruchenden

Städte. (Wahr bleibt der Satz
aber auch heute: Politische
Entscheide und Massnahmen taugen
nichts, wenn die Menschen, für die
sie gelten sollen, nichts taugen.)
Jetzt wird der Erziehung und dem
Schulwesen eine neue Bedeutung
gegeben. Sie allein geben Grund zur
Hoffnung im Wirrwarr der politischen

Machtverhältnisse und
Tendenzen, in den gesellschafts- und
wirtschaftspolitischen Auseinandersetzungen.

«Wir müssen unsere
Kinder besser erziehen!» gilt heute
so gut wie 1826, als der alte Pestalozzi

in Langenthal sprach.
Was war damit gemeint, wenn
Pestalozzi für eine bessere Erziehung
eintrat, sie an den Anfang aller
menschengerechten Politik stellte?
Die Frage, wie aus dem einzelnen
Menschen etwas Besseres gemacht
werden könne, als er von Natur aus

ist, beschäftigte Pestalozzi lebenslang.

Aus dem Menschen etwas
Besseres machen, ihn veredeln,
musste heissen, ihn umfassend
fördern, seine Anlagen, seine Kräfte
wecken und ausbilden, ihn für das

Berufsleben tüchtig machen, ihn
fähig machen, seinen Mitmenschen
helfend beizustehen, das öffentliche
Wohl verständig im Auge behalten
in Dankbarkeit und Gehorsam
gegen Gott. Von der «alten Schule»

war dies nicht zu erwarten, und die
alten «Schulmeister» taugten nicht
dazu.
Auf die Schulführung, insbesondere
auf den Lehrer kommt es an. «Ist
der Lehrer eines Ortes ein Mann
voll Liebe, Weisheit und Unschuld,
ist er ein Mann, der seinem Berufe
gewachsen, das Zutrauen von Jungen

und Alten besitzt, Liebe,
Ordnung und Überwindung seiner
selbst höher achtet und mit mehr
Anstrengung zu erzielen sucht als

jede Auszeichnung seines Wissens
und Lernens, ist er ein Mann, der
mit umfassendem Blicke
durchschaut, was das Kind als Mann, als
Weib einst sein muss, und es durch
seine Schule mit Kraft und Liebe

ganz zu dem hinführt, was es einst
sein soll, so wird er durch seine

Handlungsweise im eigentlichen
Sinne Vater des Dorfes; er tritt
durch seine Handlungsweise selber
an die Stelle des besten Vaters, der
besten Mutter und nimmt für sie

den Faden der Erziehung da auf, wo
diese ihn nicht mehr fortführen können.

Ein solcher Mann kann und
wird den Geist eines ganzen Dorfes
höher heben und seine Jugend zu
Kräften und Fertigkeiten, zu einer
Denkungsart und Handlungsweise
erheben, die... den Wohlstand des

Dorfes auf Jahrhunderte zu gründen

und sichern vermag.» 19, 75

Erziehung und Unterricht werden
nur durch gute Lehrer gut. Das
Zutrauen von Jungen und Alten durch
Treue erwerben, stets daran
denken, was aus den Kindern werden
soll, dem hohen Beruf gewachsen
sein: Dies alles kennzeichnet den
Lehrer im Sinne Pestalozzis. (Für
Lehrerinnen gilt das gleiche.)
«Steht aber im Gegenteil an diesem
Platze ein eitler, selbstsüchtiger und
aufgeblasener Buchstabier- und
Lesetor, ein verdrehter und verträumter

Wort- und Büchermensch, ein
anmasslicher Erklärer des
Unerklärlichen, noch mehr, steht ein
Mensch an dieser Stelle, der für
seinen Stand selber übel erzogen,
seinem Maul durch nichts anders als



10 PESTALOZZIANUM

durch sein Maul selber zu Brot zu
helfen vermag... und die Ansprüche

auf Essen, Trinken und müssige
Stunden weiter treibt als die reichsten

von diesen, dann hat ein Dorf
an ihm wahrlich nicht einen Mann
des Heils, sondern im Gegenteil
ganz gewiss einen Mann des
Verderbens Unfähig seinen Schülern
wirklich an Vaterstatt dazustehen
und ihre Führung an allen Segen
ihrer häuslichen Bildung anzuknüpfen,

untergräbt und verwirrt er
vielmehr mit seinem Sein und Tun alle
guten Angewöhnungen und alle
guten Gesinnungen desselben und
zerschneidet durch seine Unnatürlich-
keit die heiligsten Fäden der
Natur.» 19, 75

Wo gute Lehrer fehlen, da ist «aller
Schulumtrieb im Land das fünfte
Rad am Wagen und Staub in den
Augen für den Mann, der nicht
sehen soll, was (ihm) fehlt». 19, 77
Gute Lehrer fallen nicht aus den
Wolken herab. «So wie kein Beruf
im Lande wichtiger sein kann, ist
gewiss auch keiner schwerer.» 19, 77
Der Lehrerbildung muss deshalb alle

Sorgfalt zugewendet werden. Es
ist zu fragen: Wie geschieht das?

Die Wende um 180 Grad
Pestalozzi nahm in Burgdorf seine
Schul- und Institutsarbeit im Be-
wusstsein und mit dem festen Willen

auf, dem «Schulkarren» eine
andere, neue Richtung zu geben:
Erziehung und Unterricht müssen die
jungen Menschen der ausgebildeten,

kraftvollen Menschlichkeit
entgegenführen. Eine grosse methodische

Idee stand als immerwährende
Aufgabe in seinem Bewusstsein. Im
Bericht an die Eltern 1808 formulierte

er sie so: «Wir glauben
überhaupt, der Jugendunterricht müsse
in seinem ganzen Umfang mehr
kraftbildend als wissensbereichernd
sein»; ohne Festhalten dieses
Grundsatzes sei keine Harmonie in
den Anlagen des Kindes zu erzielen,

und ohne diese werde unser
Geschlecht im Gang seiner Ausbildung

nicht menschlich kraftvoll,
sondern anmasslich bei der höchsten

Schwäche... 21, 73

In der «alten Schule» hatte man sich
neben der Kunst des Lesens und
Schreibens zur Hauptsache darauf
beschränkt, Wissen zu vermitteln
und wenn möglich auswendiglernen
zu lassen. Das gute Gedächtnis galt
als Ausweis guter Intelligenz.
Pestalozzi meinte und wollte es
anders: Lehrer müssen nicht nur über
Sachwissen verfügen. Gute Lehrer
werden sie erst dadurch, dass sie

lernen, die Schüler in ihrem Lern¬

verhalten zu beobachten und zu
fördern. «Kraftbildend» wird der
Unterricht, wenn die Schüler zu übender

Tätigkeit geführt werden. So ist
es im Turnen und Sport: Nicht aus
dem Reden über körperliche
Leistungsfähigkeit, sondern allein aus
dem Training, dem Tun, ist körperliche

Kraft und Leistungsfähigkeit
zu erwarten. So ist es auch mit dem
Denken: Nicht durch das brave
Nachplappern vorgetragenen Wissens

lernt man denken, sondern
durch die Tätigkeit des Denkens
selbst, durch Übungen im Denken,
im Finden von Zusammenhängen,
im Lösen von Problemen. Der Weg
zur Denkkraft führt über den (oft
mühsamen) Weg des denkenden
Tuns. Und gleiches gilt für das
mitmenschliche Verhalten, für die
sittliche Kraft christlicher Nächstenliebe:

Mit dem Reden darüber ist
nichts getan. Der Weg zur sittlichen
Kraft beginnt und endet mit den tätigen

Einübungen in praktischer
Nächstenliebe.
Es bleibt noch ein damit verbundenes

Hauptanliegen Pestalozzis zu
erwähnen. Ohne «innere Harmonie
der Kräfte» besteht die Gefahr der
Einseitigkeit und der Verbildung.
An die Freunde in Paris schreibt er
darüber, geisselt nicht nur das
körperliche Kraftmeiertum, sondern
auch die «Verstandesbestien» und
die weltfremden «Herzensesel». In
der dritten Fassung von Lienhard
und Gertrud steht: «Das letzte
Resultat der Menschenbildung, die
Menschlichkeit selber, ist nur durch
Unterordnung der Ansprüche unserer

geistigen und physischen Anlagen

unter die höheren Ansprüche der
von Glauben und Liebe ausgehenden

Sittlichkeit und Religiosität...
zu erzielen.» 6, 470
Dass das sittliche Wollen und Ver-
antwortungsbewusstsein so stark
werde, dass es kontrollierend und
bestimmend über allen intellektuellen

Leistungen, über Machtgebrauch

in Gesellschaft und Staat,
über dem wirtschaftlichen
Konkurrenzkampf, über allen
Auseinandersetzungen im privaten, familiären

Lebensbereich stehe und wirke,
das wird zur Entscheidungsfrage der
Menschlichkeit und Menschenwürde

im einzelnen und für die Wandlungen

in Gesellschaft, Wirtschaft,
Kirche und Staat.

Könnte im Aufgabenbuch der
Erziehung, der Schule und des Lehrers
etwas Wichtigeres stehen? Wie
kann man - als Lehrerin oder Lehrer

- zu dieser Aufgabe befähigt
werden?

Der Natur des Menschen
behilflich sein
Die Entfaltung der in jedem Kind
angelegten Kräfte geschieht in stets
gleichbleibender, erforschbarer
Ordnung. Dies kennzeichnet die
menschliche Natur. Nach dieser
Ordnung im Werden, Wachsen und
Reifen der Kräfte muss der Lehrer
Ausschau halten. Pestalozzi hat im
Stanserbrief und in «Wie
Gertrud...» eine Fülle treffender
Hinweise gegeben, und ein halbes
Jahrhundert nach ihm wurden erste
Ergebnisse der lernpsychologischen
Forschung bekannt. Der Lehrer,
wenn er den pestalozzischen Auftrag

der Kräftebildung übernimmt,
kommt ohne sichere Kenntnis im
Felde der Lernpsychologie nicht
aus: Indem er nach der inneren
Ordnung im Wachstum der Kräfte
fragt, stösst er auf die Tatsache,
dass die Verstandeskräfte eine eigene

Wachstumsordnung aufweisen,
eine eigene und besondere die
körperlichen Kräfte, wie auch eine
besondere Ordnung im Kräftefeld des
sittlichen Lebens besteht.
Auf das Kind im lernenden Verhalten

aufmerksam werden - die geforderte

Kehrtwendung - bedeutet
also, bestehende innere Ordnungen
(Gesetzmässigkeiten) erkennen und
im Unterricht zum methodischen
Wegweiser machen. Denn, so
Pestalozzi: «Aller Unterricht ist nichts
anderes als die Kunst, dem Haschen
der menschlichen Natur nach ihrer
eigenen Entwicklung Hilfe zu
leisten.» 13,197
Das ist pädagogische Kunst. Sie
beruht wesentlich darauf, «dass die
dem Kinde einzuprägenden
Eindrücke mit dem Grad seiner entwik-
kelten Kraft in Übereinstimmung
gebracht werden». Übereinstimmung
von Lernkraft und Lern-Anforde-
rung: Pestalozzi sprach in diesem

Zusammenhang von «Psychologisierung

des Unterrichts».
Offensichtlich würden sich von hier aus

neue Perspektiven ergeben für die

Gestaltung der Denkschulung, der
Sprachbildung, der Mathematik, ja
auch im Religionsunterricht und in
der Musik. Pestalozzi ist aktuell.
Lange Zeit und bis heute ist die

Vorstellung von Pestalozzi als

einem gefühlsüberschwenglichen
Kinderfreund, der zu nichts Rechtem

taugte, stehengeblieben. Sie beruht
auf Unkenntnis und auf der verbreiteten

Unfähigkeit, das schöpferische

Werk eines ausserordentlichen
Menschen ernst zu nehmen.

Nun aber wird erkennbar, dass er
mehr im Sinne hatte als die Linde-



PESTALOZZIANUM 11

rung der äusseren Not vernachlässigter

Kinder. Der Sinn seiner
Pädagogik liegt darin, den Menschen
zum menschenwürdigen Dasein zu
verhelfen, dem Volk die Voraussetzung

zur inneren und äusseren
Kräftigung bewusst zu machen und zum
künftigen Glück in Gesellschaft und
Staat beizutragen.

Der kräftebildende Unterricht ist
für die Schüler von Anfang an alles
andere als Spiel. Er fordert ihren
vollen Einsatz. Sie dürfen nicht
überfordert, aber auch nicht
unterfordert werden. Nur das Bewusst-
sein, das Bestmögliche geleistet zu
haben, gibt dem einzelnen Schüler
echte Befriedigung. In dieser
Eigenerfahrung liegt der Anreiz zu weiterer

Lernleistung, Grund gesunder
Lernlust.

«Das Kind soll den Lohn seines
Forschens und Lernens selbst finden. »

Auszeichnungen, Belohnungen,
Drohen und blossstellende Strafen,
diese «künstlichen Treibhausmittel
der Pädagogik», lassen sich in Wert
und Wirkung niemals vergleichen
mit Wert und Wirkung der Lernmotivation,

die aus dem Selbsttun des
Schülers kommt. 25, 59

Zum Bild des Lehrers
Die grosse Wende in der
Unterrichtspädagogik, die hier angedeutet

worden ist, stellt den Lehrer vor
eine entsprechend grosse Aufgabe.
Sie nimmt ihn voll in Anspruch,
verlangt von ihm, woran Peter Käser in
Gotthelfs «Schulmeister» noch nicht
gedacht hat: «sich ganz in den An-
schauungs- und Begriffskreis des

lernenden Kindes versetzen..., mit
dem Kind von einer Wahrheit zur
andern, von einer Entdeckung zur
andern schreiten». In seinem
Bericht an die Eltern 1808 fügt Pestalozzi

bei: «Dies ist schwerer, als mit
dem ersten besten Handbuch aufs
Katheder treten, zu diktieren,
dozieren und demonstrieren.» Der
Lehrerberuf wird zum Lebensberuf,
darf nicht Verlegenheitsbeschäftigung

sein, die man gerne so bald
wie möglich mit einer andern,
einträglicheren vertauscht.

«Einen hohen Grad reinen, väterlichen

Sinnes» nennt Pestalozzi als

charakteristische Eigenschaft des

Lehrers. 27, 13. Das Väterliche
wird erfahrbar in der uneigennützigen

und liebevollen Zuwendung
zum jungen Menschen. 25, 59. Dies
erfordert «einen grossen Grad von
Kraft, von Überlegung, Bedächtigkeit,

Selbstüberwindung, Ausharren

und reines Gemüt». 27,13

Erziehungs- und Unterrichtsarbeit
ohne diesen väterlichen Geist
verfehlt und gefährdet die edelsten
Kräfteanlagen im Kind. Ausgebildete

Menschlichkeit des Lehrers ist

Voraussetzung für die Bildung der
Schüler zur Menschlichkeit.
Pestalozzi war Christ. Wichtig waren

für ihn nicht die kirchlichen
Lehrsätze und Lehrmeinungen,
sondern allein das Liebesgebot Jesu,

der Aufruf zur tätigen Nächstenliebe

als wahrer Gottesdienst. Vom
christlichen Lehrer - und gerade
von ihm - erwartet er Grosses:
Arbeit «an der Veredlung des Volkes
und an der Entwicklung aller Talente,

Anlagen und Kräfte, die Gott in
den niedersten Menschen ebensowohl

als in den höheren gelegt hat».
Dies ist eine Pflicht, «die zu erfüllen
er schuldig ist». 23, 57

Im Schwanengesang, wie schon in
früheren Schriften, vertritt Pestalozzi

eine Meinung, die damals
recht fragwürdig war und es heute
noch ist: «Der Lehrer hat nur
mit Sorgfalt auf das fortzubauen,
wozu im häuslichen Leben die
wirklichen Fundamente schon gelegt
sind und wozu sie jetzt im Schulleben

nur gestärkt und weitergeführt

werden dürfen.»
Unter diesen Umständen ist der
Lehrer «väterlicher Fortsetzer und
Mithelfer der Erziehung...» 28, 275
Pestalozzi hat genau gewusst, dass

viele Kinder in misslichen häuslichen

Verhältnissen verwahrlosen.
Er blieb bei seiner Meinung, weil
für ihn feststand, die Grundlage zur
Menschlichkeit müsse im Elternhaus

gelegt werden. Geschieht dies
nicht, wird die Schule schwer daran
tun, ihre Ziele zu erreichen. Eben
diese Einsicht liegt den heutigen
Bemühungen um die Zusammenarbeit

der Schule mit den Eltern
zugrunde.

Der Lehrerberuf verlangt nun freilich

mehr als die erwähnten
Eigenschaften. Die Fähigkeit, sich von
der «alten Schule» zu lösen, den

Weg eines kräftebildenden Unterrichts

zu suchen und zu finden, muss
mit aller Anstrengung erworben
werden. Im Gutachten über ein
Seminar im Kanton Waadt 1806

verlangt Pestalozzi eine Ausbildungszeit

von wenigstens zwei Jahren. An
anderer Stelle wünscht er fünf Jahre,

damit nicht bloss die Anfänge
der Methode begriffen werden,
sondern das Wesen derselben erkannt
werde.

Glülphi zum Beispiel
Im Dorfroman «Lienhard und
Gertrud», der in drei Fassungen vor¬

liegt, erscheint die markante Figur
des Schulmeisters Glüphie (in der
zweiten und dritten Fassung Glülphi
genannt), dessen Gesinnung,
Überlegungen und Aussagen mit den
Überzeugungen und Anliegen
Pestalozzis übereinstimmen.
Die erste Fassung des Romans,
1781 bis 1787 entstanden, trägt
deutliche, ja harte Spuren jener
äusseren und inneren Not, die
Pestalozzi nach dem Scheitern der
Armenanstalt auf Neuhof bis zum Auftrag

in Stans durchgestanden hat.

Die zweite Fassung, 1790 bis 1792,

war in der Hoffnung geschrieben
worden, den Kaiserhof in Wien für
den Plan zu einer tiefgreifenden
Erneuerung der Gesetzgebung und
Volksbildung zu gewinnen. Die
Bemühungen waren umsonst.
Die dritte Fassung, 1819 bis 1820,

steht, zwar unvollendet, als umfangreiches

Alterswerk mit einer
erstaunlichen Fülle tiefer und gereifter

Gedanken, in denen die politischen

und pädagogischen Erfahrungen

des Institutsleiters in Yverdon
Ausdruck finden.
Der Schulmeister Glülphi in der
dritten, späten Fassung trägt, wie zu
erwarten, zwar gleiche und ähnliche,

aber menschlich reifere Züge
als Glüphi in der ersten Fassung.
Gliiphi als Lehrer in der ersten
Romanfassung «Lienhard und
Gertrud» kommt als Fremder, als
Welterfahrener und ehemaliger Leutnant

ins Dorf. Er weiss, wie die
Menschen sind, kennt ihre Schwächen.

«Der Mensch», sagt er, «ist

von Natur, wenn er sich selbst
überlassen, wild aufwächst, träg, unwissend,

unvorsichtig, unbedachtsam,
leichtsinnig, leichtgläubig, furchtsam

und ohne Grenzen gierig und
wird dann durch Gefahren und
Hindernisse (die ihm begegnen)
krumm, verschlagen, verwegen,
heimtückisch, misstrauisch, gewaltsam,

rachgierig und grausam.» Er
«ist der Gesellschaft nicht nur nichts
nütz, sondern im höchsten Grad
gefährlich und unerträglich». 3, 330-
31

Das ist ein erstaunlich hartes Urteil
und für viele Pestalozzifreunde bis
heute ein Stein des Anstosses. Dies
sei nicht als endgültige Auffassung
zu werten - oder doch? Der einsame

Mann auf seinem Neuhof, durch
furchtbare Schicksalsschläge
niedergedrückt, mit der Verzweiflung
kämpfend, sah es nicht nur so, er
erfuhr es so. Was er Glüphi sagen
lässt, ist unverblümte, realistische
Aussage. Würde heute sein Urteil
milder sein? Und nichts davon hat



12 PESTALOZZIANUM

Pestalozzi in seinen späteren Jahren
zurückgenommen: So sind die
Menschen; damit muss immer und überall

gerechnet werden. Glüphis Urteil

gilt jedoch nicht für das Ganze
des Menschseins, sondern wie
vermerkt für jenes Menschsein, das

nicht durch Erziehung veredelt
wird. Im Menschenbild, das 1797,
also zehn Jahre später, in den
«Nachforschungen» veröffentlicht
wurde, wird das Ganze sichtbar.

Der Mensch als Werk der Natur ist
ein Triebwesen. Sein Streben geht
nach Sicherheit, Sorglosigkeit,
Lustgewinn durch Besitz und
Macht. Zugleich ist er ein Geschöpf
der Gesellschaft, durch deren
Ordnungen er sich zähmen und
beschränken lassen muss. Wenn er
nun nichts anderes wird, als was
Natur und Gesellschaft aus ihm
machen, ist er so und benimmt sich so,
wie Glüphi hier dargelegt hat. Aber
er muss nicht so bleiben. Pestalozzi
zündet ein wunderbares Licht der

Hoffnung an: Was den Menschen

vor allen anderen Lebewesen
auszeichnet, ist die Möglichkeit, sich
selbst zu veredeln, aus dem gebundenen

Halbmenschentum hervorzutreten

in den freiheitlichen Lebensraum

der Selbstbestimmung zum
Guten und damit zum vollgültigen,
würdigen Menschsein.
Der Staat kann durch Gesetzgebung
Machtansprüche und -übergriffe der
Mächtigen beschneiden, das
Unrechttun bekämpfen. Aber er setzt
irrtümlicherweise voraus, «dass der
Mensch mehr und besser sei, als er
ist...» 3, 330
1801 schrieb Pestalozzi in «Wie
Gertrud ihre Kinder lehrt»: «Ich
kannte das Volk und die Quellen
seiner Verwilderung und Entwürdigung

vielleicht wie (sonst) niemand;
aber ich wollte nichts, gar nichts als

das Stopfen dieser Quellen und das

Aufhören ihrer Übel.» Deshalb ent-
schloss er sich: «Ich will Schulmeister

werden.»
So auch Glüphi. Er, der politische
Kopf, ringt sich zum Entschluss
durch: «Es muss sein, ich muss
Schulmeister werden.» Durch
Gesetze des Staates lassen sich die
Menschen nicht ändern, nicht veredeln.
Nur durch die Erziehung wird es

möglich. Darum ist Erziehung - und
nichts anderes - das Ziel der Schule,
3, 219. «Ohne Vaterführung wird
der Knabe kein Mann. Weniger
noch wird das Mädchen unter der
Hand einer Lumpenmutter und unter

der Schulgewalt von Ochsenköpfen
ein Weib.» 3, 223

Und die Philosophie des Leutnants

Glüphi gipfelt in der Überzeugung:
Ohne veredelnde Erziehung wird
das Volk zum Gesindel.

Glüphi schätzt die Schwierigkeiten
helfender Erziehung richtig ein und
ist zunächst unsicher und zweifelt an
seinen Möglichkeiten. Da kommt
ihm Gertrud zu Hilfe. Gertrud ist
die grosse Frauengestalt im Dorfroman,

die ihre Kinder, allen äusseren

Widerwärtigkeiten trotzend, so
erzieht, wie eben Kinder erzogen werden

sollen: mit Liebe und klarem
Blick für das, was nottut, um täglich
den Weg zum rechten Menschsein
zu weisen. Sie hilft Glüphi beim
Einrichten seiner Schule.

Glüphi legt das Gehaben des

befehlsgewohnten Leutnants ab und
fühlt und weiss sich als Vater seiner
Schulkinder. Der Lehrer in der Rolle

des Vaters: Alles, was zur Erziehung

gehört, wird zu seiner Aufgabe.

Nie sagt er, dies oder das gehe
ihn nichts an, dafür sei er nicht da.
Er schneidet ihnen die Fingernägel,
die Haare, lehrt sie die Hände
waschen, die Zähne reinigen, gerade
dasitzen. Nichts ist ihm zuviel; er ist
bereit und schämt sich nicht zu
dienen. 3, 163. Der faulgewordene
Holzsteg über den Bach beim Schulhaus

bricht eines Tages zusammen.
Glüphi steht im Regen am Ufer und
hebt die Kinder, eins ums andere,
hinüber, damit sie die Schule
gefahrlos erreichen. Jetzt verstummt
im Dorf der Argwohn, der Lehrer
sei hochmütig. 3,178
In der Überzeugung, das Tüchtigmachen

für die Erwerbstätigkeit
müsse dem Wortunterricht vorangehen,

gewöhnt er die Kinder nach
dem Vorbild der Gertrud an das

Tätigsein mit Hand und Kopf. Der
Mensch müsse lernen, für sich selbst
und seine Angehörigen zu sorgen.
Dies sei der Weg zur Überwindung
der Armut, des verbreiteten
Elends. 3,168-71.
Glüphi hält dafür, auf das Berufsleben

ausgerichtetes tätiges Lernen
und das feste Gewöhnen an eine

vernünftige Lebensordnung seien

Voraussetzungen echten
Gottesdienstes und wirklicher Liebe zum
Mitmenschen. 3,171
Um herauszufinden, was aus den
Kindern, Knaben und Mädchen,
einmal werden könnte, führt er sie

in «alle Werkstätten im Dorf». 3,
222
Nur eine tüchtigmachende Schule
hat in den Augen Glüphis Berechtigung.

Sie ist deshalb nicht Spielwerk,

sondern eine durchaus ernste
und festgeordnete Einrichtung. Seinen

Vorgesetzten erklärt er, er wol¬

le mit dem Lirilariwesen, das man
sonst in der Schule treibe, nichts zu
tun haben. Zu näherer Erklärung
aufgefordert, sagt er: «Für Lirilariwesen

in der Schule halte ich alles,
was den Kindern so eine Art gibt,
mit dem Mund ein Weites und Breites

über die Sachen zu machen und
ihnen die Einbildung im Kopf so

anfüllt, dass das rechte Alltagshirn
und der Brauchverstand im menschlichen

Leben darunter leidet.» Und
der Pfarrer stimmt ihm zu: «Ich bin
überzeugt, dass man die Menschen
unverhältnismässig viel mit dem
Maul lehrt, und dass man ihre
besten Anlagen verdirbt und das
Fundament des Hausglücks zerstört,
indem man ihnen den Kopf voll Wörter

macht, ehe sie Verstand und
Erfahrung haben.» 3, 49

Hier zeigen sich die Grundspuren
eines neuen kräftebildenden Lernens
und Lehrens, die Pestalozzi in den

folgenden Jahrzehnten weiterverfolgt,

vertieft und verdeutlicht hat.
Die Kinder hangen an ihrem Lehrer,

sie erleben, dass er es gut mit
ihnen meint. Dies gefällt nicht allen
Leuten im Dorf. Es gibt wie überall
Neider und Verleumder. Der Mann
verführe ihre Kinder, er sei kein
Christ. Glüphi, erschrocken und
entmutigt, gewinnt die innere
Sicherheit zurück, weil ein Vorgesetzter

ihm für das dankt, was er für die
bessere Zukunft der Gemeinde tue.
3,307
Er ist ganz für seine Kinder da,
denkt an ihre Zukunft. Seine Güte
ist alles andere als ein weiches
Gefühl; sie ist mit klarer Strenge
verbunden, die Grenzen setzt. «Wer
immer etwas mit den Menschen
ausrichten, sie zu etwas machen will,
muss ihre Bosheit bemeistern, ihre
Falschheit verfolgen.» 3, 173

Er ist darauf bedacht, dass die Kinder

offen sein können, im Reden
und Tun vorsichtig und den
Mitmenschen treu werden. Er sagt zu

ihnen: «Ich verzeihe euch alle Fehler;

aber wenn ihr anfangt, euch zu

verstellen, so seid ihr verloren...
und werdet verdrehte Krüppel.» 3,
220

Den Stock, seit alten Zeiten das

Herrschaftszeichen armseliger
Schulmeisterei, nennt er verächtlich
das «Narrenholz» und legt ihn auf
die Seite. Strafen nehmen bei ihm
die Form von Übungen an, mit
denen der begangene Fehler überwunden

werden soll. Nur in seltenen
Ausnahmefällen, für bösartiges
Verhalten, greift er zum Stock,
nicht um sich zu rächen, sondern
um eine Grenze zu setzen. Für das



PESTALOZZIANUM 13

Wirken Glüphis bedeutet die
Bemerkung eines alten und weisen
Dorfbewohners volle Anerkennung:

«Kinder, unser armes Dorf ist
wie eine zerrüttete Haushaltung
geworden und hat 40 Jahre ohne Vater

gelebt... Die Menschen müssen

erzogen und gelehrt werden in der
Ordnung, die jetzt ist. Das tut nun
der Mann, der euch zu dem führt,
was ihr sein und werden müsst...»
3,226
Lehrer Glülphi in der dritten
Romanfassung 1819/20 hat vom Glü-
phi der ersten Fassung manches
übernommen.
Wie schon angedeutet, bleibt hier
das harte Urteil Glüphis (erste
Fassung) über den Zustand der
Menschen gültig, wenn aus ihnen nichts
besseres gemacht wird, als sie von
Natur aus sind. «Es ist wahr», sagt
jetzt Glülphi, «es sieht im Dorf so

schlimm aus, dass einem der Mut zu
dem, was wir (mit unserer Schule)
vorhaben, völlig entfallen könnte.»
6,354
Aber ihn und einen kleinen Kreis
Gutgesinnter bewegt jetzt die

Hoffnung: «Man muss in der Welt
keinen einzigen Menschen, geschweige
ein ganzes Dorf, für unverbesserlich
halten.» Das ist der entscheidende
Lichtblick. Darin spiegelt sich der
Reichtum der Erfahrung Pestalozzis

aus den Institutsjahren in Burgdorf
und Yverdon, die Kraft des positiven

Denkens, der Geist des grossen
Mannes, der den Glauben an die
Möglichkeit der Wiederherstellung
der Menschen gewonnen hat.

Die tägliche Arbeit mit den Kindern
fällt ihm zunächst schwer. Der Gertrud

anvertraut er: «Ich habe das

Vaterherz nicht, das mich allein zu
dem machen kann, was ich sein
sollte... Du weisst nicht, wie mir diesen

Morgen zumute war.» 6, 376

Das Bild der verwahrlosten Kinder
hat ihn empört und Widerwillen
gegen das Schulehalten geweckt. Gertrud

weiss die Lösung: «Haben Sie

Mitleid mit diesen Kindern!» Und
Glülphi besinnt sich: «Solange mir
das Mitleiden fehlt, ist meine Liebe
noch nicht wahr.» Gertrud ermuntert

ihn: «Gehen Sie nur mit Freuden
in Ihre Schule und denken Sie nicht
an sich selbst. Denken Sie an Ihre
Kinder.» 6, 362 Daran hält er sich

von früh bis spät, und doch kommt
es ihm vor, er stehe in der Schule
«wie ein Lehrling, der sein Handwerk

anfängt, ohne ein Werkzeug
dafür in seiner Hand zu haben». 6,
361

Viele Abendgespräche sind für ihn
eine hilfreiche Erziehungs-Lehre,

und Gertrud mit ihrem edlen
Muttersinn erweist sich als geduldige
und fähige Lehrmeisterin. Den neuen

Weg zu einem bildenden Unterricht

finden und wie ein guter Vater
für das Wohl aller Kinder besorgt
sein: beides erkennt Glülphi als un-
erlässliche Aufgabe. Und weil das

eine ohne das andere nicht sein

kann, entschliesst er sich, alles daran

zu setzen, beidem gerecht zu
werden. Gertrud beobachtet und
beurteilt ihn richtig: «Ich weiss, Ihr
werdet vom Morgen bis zum Abend
mit Eifer für Eure Kinder tun, was
Ihr könnt.» 6, 303

Die Ratlosigkeit angesichts der
lärmenden Kinderschar weicht allmählich

der Einsicht, es sei immer der
einzelne Schüler, der erzogen werden

soll, nicht die Masse. «Wahre
Menschensorge ist individuell. Mögen

Götter das Ganze, die Welt
besorgen.» 6, 515 So sieht er jetzt
nicht mehr den Haufen seiner Kinder;

jedes steht einzeln vor ihm,
und er lebt ganz in ihm, so, wie eine

gute Mutter es mit ihren Kindern
tut.
Indem er auf das Schulmeistergehaben

des Herrschenden und Gewaltigen

verzichtet, wohl aber kraftvoll
dasteht für das, was er will, sich
wohlwollend dem einzelnen zuwendet

und hilfsbereit ist, gewinnt er
das Zutrauen der Kinder. Glülphi
erfährt, dass die sichernde
Atmosphäre des Vertrauens allem Lernen
förderlich ist.
Im Bild des Lehrers Glülphi (dritte
Romanfassung) macht sich nun das

gereifte unterrichtspädagogische
Denken Pestalozzis bemerkbar. Die
alte Schule mit ihren «Abrichtungs-
künsten» wird entschieden
abgelehnt, abgelehnt ihr «Lirilariwe-
sen», ihr «Maulbrauchen», ihr
Gedächtnisdrill im Unverstandenen.
Überflüssig nicht nur, sondern zum
Schaden des Menschen ist die Schule

mit ihrem Unterricht, wenn sie

überheblich und selbstzufrieden
macht, wenn sie zum Glauben
verleitet, «wir seien, was wir nicht
sind». 6, 516

«Der Zweck aller Erziehung sei»,
überlegt Glülphi, «die Kinder gegen
Gott und die Mitmenschen willig,
tätig und geschickt zu machen.» 6,
468 Auf dieses Ziel hin müssen ihre
persönlichen Anlagen und Kräfte
geweckt und durch Übung stark
gemacht werden: die sittlichen Kräfte
des Herzens, die geistigen Kräfte
des Verstandes und der Sprache
und die physischen Kräfte des
praktischen Könnens (Herz, Kopf,
Hand).

Deshalb gründet er seine Bildungsarbeit

nicht auf das Hören und
Auswendiglernen von Sprüchen,
sondern auf das Lernen durch das Tun.
Sittliche Erziehung beginnt jetzt im
Einüben tätiger Nächstenliebe, wozu

er täglich Gelegenheiten findet
und dabei erfährt: Die Kinder tun
so gern das Gute! Am Anfang der
Verstandes- und Sprachbildung
stehen nicht die Theorie und nicht die
Grammatik, sondern Denkübungen
und Redenlernen im lebendigen
Zusammenhang mit praktischem
Tun. Körperkraft und handwerkliches

Können endlich wird immer
nur das Ergebnis unermüdlichen
Trainings sein. 6, 468 Also nicht um
das rasche Aneignen von Wissen

geht es, sondern um das Starkwerden

der menschlichen Kräfte auf
dem Weg des Einübens.
Diese Umkehr im unterrichtspädagogischen

Verständnis bringt Glülphi

zur Prägung seines Grundsatzes:
«Das Leben bildet, und das bildende

Leben ist nicht Sache des Wortes,

es ist Sache der Tat.» 6, 449

Letztes und höchstes Ergebnis der
Kräftebildung ist die Menschlichkeit,

jenes volle Menschsein, das

aus dem harmonischen Gleichgewicht

der Kräfte hervorgeht. Das
offene Geheimnis der inneren
Harmonie des menschlichen Menschseins

beruht auf der Unterordnung
der physischen und der Verstandes-
Bildung unter die sittliche, die
«Bildung des Herzens». 6, 470

Körperliche und berufliche Tüchtigkeit

ist notwendig und gut; ausgebildete

Denkfähigkeit und Sprachkraft
ist notwendig und gut. Beides ist
aber nur dann für den Menschen
und die Gesellschaft gut, wenn alles
denkende und praktische Tun auf
Schritt und Tritt mit dem entschiedenen

Wollen des Guten, mit dem
Sittlichen verbunden und von dieser
geld-, prestige- und machtunabhängigen

Gewissensinstanz in die
menschlichen Grenzen gewiesen,
überwacht und geleitet wird.

Auf dieser Höhe kommt das
wahrheitsuchende Denken Glülphis an
sein Ziel. Man sieht, Glülphis
pädagogische Philosophie ist weit über
diejenige Glüphis in der ersten
Romanfassung hinausgewachsen.
Berufstüchtigkeit und selbsterhaltende
Berufstätigkeit sind zwar unvermindert

wichtig. Jetzt aber geht es um
mehr, um das umfassende
Wahrnehmen des einzelnen Menschen
und um die Aufgabe, ihn auf den
Weg zum vollen und würdigen
Menschsein zu bringen und ihn dort



14 PESTALOZZIANUM

ein gutes Stück weit fördernd zu
begleiten.

Der Dorfpfarrer erkennt die neuen
Möglichkeiten der neuen Schule,
ermuntert Glülphi und nimmt ihn
vor den bösartigen Verdächtigungen,

er sei ein Verführer, er sei kein
Christ, die unter engstirnigen Leuten

herumgeboten werden, energisch

in Schutz. Er belehrt die
versammelte Gemeinde: «Er (Glülphi)
wird von den Gaben, von den Kräften

und Anlagen, die Gott in eure
Kinder gelegt hat, keine schlafen,
keine verloren gehen lassen... Er
wird sie zum Können des Nützli-

Dissertation von Urs P. Meier*,
angenommen von der Philosophischhistorischen

Fakultät der Universität
Bern auf Antrag der Herren Professoren

Dr. Traugott Weisskopf und
Hans Aebli

«Pestalozzi ist eine Welt. Wer in sie

eintritt, kann sie, wenn überhaupt,
nur innerlich gewandelt verlassen.»
Mit diesem Bekenntnis eröffnet Urs
P. Meier seine umfangreiche
Dissertation, die sich eingehend mit
«Pestalozzis Pädagogik der sehenden

Liebe» auseinandersetzt. Meier
geht in seiner Arbeit von der
Annahme aus, es müsste sich doch in
Pestalozzis Werk ein Begriff finden
lassen, der geeignet wäre, «die
Quintessenz seiner pädagogischen
Botschaft in prägnanter - d.h.
knapper und gehaltvoller - Weise

wiederzugeben» (S. 13).

Ausgehend oder sich absetzend von
Arbeiten von Guyer, Bachmann
und Ballauf entwickelt nun Meier
seinen Ansatz, wonach das gesuchte
Schlüsselwort im Begriff der
«sehenden Liebe» zu finden sei. Er
kann überzeugend nachweisen, dass

der Begriff der «sehenden Liebe»
gleichsam «den Schnittpunkt von
Pestalozzis Leben und Werk
bezeichnet», denn Pestalozzi hat zeit
seines Lebens um das Sehendmachen

der eigenen Liebeskräfte
gerungen, und im Begriff der «sehenden

Liebe» hat sich seine jahrzehntelange

gedankliche Arbeit
verdichtet.

Eine vorläufige Analyse des

Konzepts der sehenden Liebe erhellt die

folgenden vier für die Pestalozzi-
sche Pädagogik relevanten
Tatbestände:

* Die Buchausgabe erscheint im Verlag
Paul Haupt, Frühjahr 1936, etwa Fr. 56.-.

chen und Nötigen und durch dieses
Können zum Erkennen desselben
hinführen... Er wird sie tun und
leben lehren... Er wird ihre Kräfte
und Anlagen durch Glauben und
Liebe in Übereinstimmung
bringen... und zu verhüten suchen,
dass sie unterjochte Knechte ihrer
eigenen, einseitig entfalteten,
verwirrten und aufgedunsenen Kräfte
werden.» 6, 314

Anmerkung: Die Zitate sind der
Kritischen Ausgabe der Werke und
Briefe Pestalozzis (Verlag Orell
Füssli) entnommen. Die Ziffern
bezeichnen Werkband und Seite.

1. Die Wahrheit ist nicht einseitig.
Leben - und damit auch Erziehung
- ereignet sich stets im Spannungsfeld

und in der Wechselwirkung
polarer Prinzipien.
2. Das Wesentliche der Erziehung
ist die Liebe, und zwar sowohl im
Hinblick auf den Weg als auch auf
das Ziel.
3. Das Moment des «Sehens» stellt
der Liebe Reflexion, Voraussicht
und Rücksichtnahme auf die
Komplexität menschlicher Seinsverhältnisse

polar gegenüber.
4. Obschon unentbehrlich, behält
dieses «Sehen» instrumentale Funktion,

ist also dem Lieben unterzuordnen.

Meiers Arbeit gliedert sich in sechs

Teile. Im 1. Teil macht er dem Leser

bewusst, inwiefern Pestalozzis
Botschaft der Liebe als radikale
Zeitkritik verstanden werden muss.
Der aufklärerische Optimismus hatte

bekanntlich einen
uneingeschränkten Glauben an die Perfekti-
bilität des Menschen durch Belehrung

und Einsicht genährt und dessen

Verwurzelung in der Religion
weitgehend durch eine Verankerung

in philosophisch begründeten
Moral-Systemen ersetzt. In der 1779

verfassten Schrift «Die Abendstunde

eines Einsiedlers» stellt nun
Pestalozzi dem Ansinnen, Gerechtigkeit

auf «Erleuchtung» zu bauen,
seine grundlegende Überzeugung
entgegen, dass wahre Gerechtigkeit
nur durch Liebe zu erwirken ist,
und zwar durch Liebe, die im tiefen
Bewusstsein der Gotteskindschaft
wurzelt. Der Mensch steht von Natur

aus in der Spannung von Liebe
und Selbstsucht und erlebt sich
selbst auch stets als ein Wesen des

Mangels, aber diese Grundspan¬

nung und diese Seinsdefizienz lassen

sich nur überwinden durch die
dem innern menschlichen Wesen

eigene Liebeskraft. Demgemäss ist
Menschenbildung ihrem Wesen
nach stets Bildung zur Liebe, wobei
Liebe zugleich als das Fundamentale,

das Konstitutive, das Zentrierende,

das Allmächtige, das
Unauslöschliche, Erneuernde, Befreiende,

Gemeinschaftsstiftende,
Massgebende und Veredelnde verstanden

werden muss. In diesem mehr
als 20 S. umfassenden Kapitel
leistet Meier auf der Basis des Pesta-
lozzischen Textbestands eine
differenzierte Phänomenologie der Liebe

und erhellt im Anschluss daran
ebenso differenziert Pestalozzis
«Methode der Liebe».

Im 2. Teil zeigt Meier nun auf,
inwiefern sich Pestalozzi seine
Botschaft der Liebe als fraglich erweisen

musste: nicht, weil er etwa die
Liebe nicht mehr als das tragende
Mittel zur Überwindung der
menschlichen Not anerkannt hätte,
sondern weil er sich allmählich der
Vieldeutigkeit und Missverständlichkeit

seiner Botschaft bewusst
wurde. Es galt, das tiefere Wesen
der Liebe gegen blosse Sympathie,
Zuneigung oder den auf Einigung
drängenden Eros, gegen Gefühlsseligkeit,

Gutmütigkeit, Mitleid,
Empfindsamkeit und Rührung
abzugrenzen. Darüber hinaus vertritt
Meier die These, dem ursprünglichen

Liebesbegriff Pestalozzis fehlten

noch weitgehend die Elemente
der Reflexion und bewussten Di-
stanznahme, der Selbstüberwindung,

Stabilität und Verlässlichkeit,
der Stärke, Kraft und Belastbarkeit,
der Klarsicht, Nüchternheit und des
Realismus sowie der Verantwortung,

Verpflichtung und Treue.
Inwiefern diese Position vom Textbestand

her wirklich haltbar ist oder
sich als Konsequenz von Meiers
Versuch erweist, nicht nur den
Begriff der sehenden Liebe an sich zu
erhellen, sondern auch dessen
allmähliche Herausdifferenzierung im
Verlaufe der Pestalozzischen
Biographie darzustellen, muss einer
eingehenderen kritischen Analyse
vorbehalten bleiben. Insoweit
Pestalozzi in den Jahren zwischen etwa
1783 und 1799 (Stans) zeitweise zum
harten Realisten wurde und sein

Denken stärker an «das Kot der
Welt» mit ihren Eigengesetzlichkeiten

gebunden war, aber auch insofern

er in diesen Jahren um begriffliche

Klarheit im Bereiche der
Sittlichkeit des Menschen rang, scheint
eine solche, von Meier postulierte

Pestalozzis Pädagogik der sehenden Liebe
Zur Dialektik von Engagement und Reflexion im Bildungsgeschehen



PESTALOZZIANUM 15

Notwendigkeit einer klareren
begrifflichen Differenzierung und
auch realistischeren Ausprägung
des Pestalozzischen Liebesbegriffs
als einleuchtend. Irritierend wirkt,
wenn Meier auf der einen Seite in
der Abendstunde (1779) unter
Bezugnahme auf Stein ein «ursprüngliches,

noch weitgehend ungeschiedenes

und monistisches Liebesverständnis»

(S. 99) feststellt, dann
aber beim Aufweis «des eigentlichen

Prozesses von Pestalozzis Be-
wusstwerdung» (S. 101) Textstellen
aus frühern Schriften zur Sprache
bringt.
Logisch stringent und in enger
Tuchfühlung mit dem Textbestand
kommt dann Meier auf das negative
Gegenbild der sehenden Liebe, auf
die «blinde Liebe» zu sprechen. Dabei

erweist sich einerseits die
«Blindheit» der Liebe als Chiffre für
die natürlich-sinnlichen Vorläufer
der menschlichen Liebe - ihre
Eigenschaften sind «instinktive und
dranghaft-blinde Dumpfheit, ihre
Gefühlsbestimmtheit und
Stimmungsabhängigkeit sowie ihre
verletzliche Zartheit», was zu
«Unbeständigkeit, Lebensschwäche und
Kurzsichtigkeit» führt und dem
«tierischen Wohlwollen» eine «ausgeprägte

Impulsivität» verleiht
(S. 117) -, andererseits ist «Blindheit»

ein Bild für eine ganze Reihe

von Fehlentwicklungen und
Scheinformen einer nicht veredelten Liebe
wie etwa Beherrschtwerden durch
Gefühle, Unfähigkeit zu weiser
Selbstkontrolle, Schwäche und

Kraftlosigkeit, fehlende Tatbereitschaft,

mangelnde Kritikfähigkeit
und fehlender Wirklichkeitsbezug,
Intoleranz und Fanatismus, Selbst-

bezogenheit und Eigenliebe. Aber
die «Blindheit» bezeichnet nicht nur
die Defizienz der «unerleuchteten»
Liebe an sich, sondern auch die
Unfähigkeit realen Erkennens solcher
«Gegen-Stände», auf die sich allenfalls

menschliche Liebe beziehen
kann.

In einem zusätzlichen Kapitel zeigt
nun Meier auf, inwiefern Pestalozzi
selbst die Gefährdung und den Fall
eines Menschen, der in blosser blinder

Liebe befangen ist, an einer
literarischen Gestalt dramatisch
darstellt. Es handelt sich um die
Geschichte der Künigunde, die Pestalozzi

im «Schweizerblatt» (1782)
publiziert hat. Nachdem Meier auch
die biographisch-existentiellen
Wurzeln des gestellten Problems
anhand einer Darstellung von
Pestalozzis Kindheit aufgezeigt hat,
hält er als vorläufigen Ertrag die

folgenden Bedeutungselemente
sehender Liebe fest: Sehende Liebe
bewährt sich in der Welt und
bewahrt sich dennoch selbst, sie ist
Lebensstärke und Lebensweisheit,
ist fähig, Pflichten wahrzunehmen,
sie ist hellwach und offen für das

Hier und Jetzt, sie vermeidet
Umklammerung, Überforderung und
Verwöhnung, ist tatkräftig, lastmindernd

und belastungsfähig, aber
auch denkend und planend, in
Treue ausharrend und innern Halt
verleihend.
Im 3. Teil der Abhandlung setzt
sich Meier mit drei Arbeiten eingehend

auseinander, denen er einerseits

manche Anregung verdankt,
die aber andererseits seine
Arbeitshypothese am stärksten in Frage
stellen. Es handelt sich um Schriften
von Guyer (1932), Bachmann
(1947) und Ballauf (1957).

Guyer ist es zu verdanken, dass er
als erster die «sehende Liebe» als

das Herzstück von Pestalozzis
pädagogischer Botschaft erkannte.
Andererseits weist Meier zu Recht
Guyers These zurück, Pestalozzi
hätte den Grundbestand seines
Denkens bereits im Schriftenkreis
um die «Abendstunde» ausformuliert

und die späte pädagogische
Phase Pestalozzis sei eine blosse
Rückkehr zum ursprünglichen Denken,

nachdem Pestalozzi in der
mittleren Phase, die literarisch in
den «Nachforschungen» gipfelt, von
seinem eigentlichen Denken
abgewichen sei. Meier vermag dann aber
auch nachzuweisen, dass Guyer
das «Sehen» im Begriff der sehenden

Liebe lediglich als additiv der
Liebe beigeordnetes «Organ»
versteht und nicht zum eigentlich
dialektischen Gehalt dieses Begriffs
vordringt.
Bachmann - in der Existenzphilosophie

Heideggers und Bins-
wangers wurzelnd - sah Pestalozzis

Denken eingespannt in den
Widerspruch zwischen Sein als Sorge
und Sein als Liebe. Von diesem Ansatz

her gelang es ihm, - durchaus
im Sinne Pestalozzis - die gängige
Trichotomie «Kopf, Herz und
Hand» wesentlich als Dichotomie,
d.h. als Kräfte, die der Sorge
verpflichtet sind (Kopf, Hand) und als

solche, die dem Sein als Liebe zu
Grunde liegen (Herz), zu erkennen.
Meier ist aber dort nicht mehr
bereit, Bachmann zu folgen, wo dieser

den Widerspruch von Sein in
Sorge und Sein in Liebe dialektisch
aufgehoben weiss im Begriff der
«tätigen Liebe». Zu Recht macht
Meier darauf aufmerksam, «dass es

nach Pestalozzis Überzeugung gerade

nicht genügt, dass Liebe durch
Räumlichung und Zeitigung in der
Welt tätig wird. Verschiedentlich
hat Pestalozzi nämlich daran
erinnert, dass es auch eine blinde Form
liebender Betätigung gibt, welche
die Sorgestruktur der Welt nicht
kennt und ihr darum auch nicht
genügend Rechnung tragen kann»
(S. 237). Insofern erweist sich der

Begriff der «sehenden Liebe» als

umfassender und fruchtbarer.

Am eingehendsten setzt sich dann
Meier mit Ballauff auseinander.
Dieser - ebenfalls Heideggers
philosophisches Instrumentarium
benutzend - tritt an Pestalozzi mit
der Frage heran: Vernünftiger Wille
oder gläubige Liebe? Und es ist sein

Anliegen, Pestalozzi gegen alle
neukantianischen Vereinnahmungen

zu verteidigen, wobei er freilich
die «Nachforschungen» von seinem
Ansatz her als einen vorläufigen
Standpunkt interpretieren muss,
der dann in der endgültigen Position
(gläubige Liebe) aufgehoben sei.
Meier kritisiert dabei - völlig zu
Recht - das einseitig passive
Liebesverständnis Ballauffs im Sinne
eines «Sichüberlassens an Mitmenschlichkeit»

als unversöhnlichem
Gegensatz zum Begriff der Sittlichkeit,
und er wirft ihm berechtigterweise
vor, er versuche «künstlich zu trennen,

was im Pestalozzischen Denken

oft nicht geschieden, sondern
zumeist in eigentümlichen Mischungen

und Verbindungen auftritt»
(275). Wie sich dann später zeigen
wird, erliegt Meier doch ein Stück
weit der BALLAUFFschen (und dann
auch BüRKischen) Suggestion, die

von ihrem dichotomen Ansatz
(Sittlichkeit oder Liebe, Humanismus
oder Christentum) ausgeht. Es ist
ein wesentliches Merkmal Pestalozzischen

Denkens, dass er es
vermocht hat, unversöhnlich scheinende

Gegensätze zu einer Synthese zu
vereinigen.
Im 4. Teil entwickelt nun Meier
differenziert und ausführlich sein eigenes

Konzept der «sehenden Liebe».
Er versucht zu zeigen, wie - trotz
gewisser Diskontinuitäten - Pestalozzis

Liebesverständnis einen
innern Entwicklungsprozess
durchmacht, der sich über eine Zeitspanne

von mehreren Jahrzehnten
erstreckt. Nach Meier ist die treibende

Kraft dieses Entwicklungsgangs
in erster Linie Pestalozzis Bewusst-
sein, «dass dem eigenen Gedanken
der Liebe, in seiner frühesten
Ausprägung, die Lebenstauglichkeit
fehlt» (S. 284). Meier zeigt diesen



i: ri: \l.Gy, :.i

Klärungsprozess auf im Verlaufe
von drei Phasen. Die erste Epoche
ist gekennzeichnet durch eine Ablösung

des jugendlichen Ethos moralischer

Erneuerung durch das Pathos

von Glaube und Liebe und gipfelt in
der «Abendstunde». Die zweite
Epoche hebt an mit einer kritischen
Prüfung «des einsiedlerischen
Traums» (S. 287), führt durch die
Kreise der ökonomischen Periode,
der «Nachforschungen» und auch
der frühen methodischen Schriften,
die zum Selbstzweck zu werden
drohen, und findet ihren Abschluss in
der prägnanten Formulierung der
«sehenden Liebe» in der
Neujahrsansprache von 1809. Zur Charakterisierung

der 3. Phase greift Meier
nochmals zurück auf Ballauffs
Begriff der «gläubigen Liebe»: Diese

Epoche steht «im Zeichen der
Wiedergewinnung jener christlichreligiösen

Tiefendimension, welche
der Liebe ursprünglich zwar eigen

war, die aber dann, im Zuge ihrer
<Erleuchtung>, zunehmend aus dem
Blick geraten ist. Der Schritt von
der <sehenden> zur <gläubigen> Liebe,

welche die letzte Epoche
kennzeichnet, ist nötig, um wieder klar
Distanz zur humanistischen Position
zu schaffen, welcher sich Pestalozzi
im Laufe der mittleren Epoche
zeitweilig stark genähert hat. Er führt
jedoch nicht zur Abkehr vom
Irdischen, sondern lediglich zur erneuten,

nunmehr bewussteren
Verankerung des liebevollen Tuns im
Glauben an Gott als einzige und

<ewige Quelle der Liebe>» (S. 287).
Durch diesen Schritt relativiert Meier

seinen Begriff der «sehenden Liebe»

- auf Ballauffs Begriff möchte

er sich im Flinblick auf die
pädagogische Ausrichtung seines eigenen

Ansatzes nicht festlegen -, hofft
aber, «damit ein fehlendes
Zwischen- und Bindeglied ermittelt zu
haben, mit dem sich die allzuschroffe

Entgegensetzung von vernünftigem

Willem und <gläubiger Liebe>

mildern Hesse, und das geeignet wäre,

zwischen humanistischem und
christlichem Daseinsverständnis zu

vermitteln, ohne ein Vorhandensein
des ersteren bei Pestalozzi gleich
ignorieren zu müssen» (S. 282).

Die beiden vorstehenden Zitate
zeigen, dass Meier - wie bereits
erwähnt - die Positionen Ballauffs
und BOrkis ein Stückweit
übernommen hat (was ihm u.a. den

Zugang zu den «Nachforschungen»
erschwert), dass es ihm aber andererseits

dabei nicht ganz wohl ist. Damit

bietet er Stoff für die Fortsetzung

eines alten Streits: Ist Pesta¬

lozzi Christ oder Humanist, geht es
ihm um Liebe oder Sittlichkeit?
Aber auch: Sind dies echte Gegensätze?

Hat nicht gerade Pestalozzi
in Leben und Werk bewiesen, dass
eine Synthese von Humanismus und
Christentum, von Liebe und
Sittlichkeit, von Autonomie und Glaube

möglich ist? In diesen Fragen
liegt Zündstoff, der noch lange
nicht ausgebrannt ist.

Wie dem auch sei: Meier kommt
mit seinem Ansatz in bezug auf seine

Thematik zu einem überzeugenden

Resultat. Im Begriff der
«sehenden Liebe» vereinigen sich
tatsächlich sämtliche pädagogischen
Postulate Pestalozzis, betreffe dies

nun das Erziehungsziel, den Weg
dazu oder die Grundhaltung des
Erziehers. Die durch den Doppelbegriff

intendierte Dialektik umfasst
auch die Synthese von autonomer
Sittlichkeit im Sinne des deutschen
Idealismus (im Aspekt des
«Sehens» als eines Gewahrwerdens des

Sein-Sollenden) und gottbezogener
Liebeshaltung. Offen bleibt die Frage,

inwiefern Meier in seiner Arbeit
den Sittlichkeitsbegriff in Pestalozzis

«Nachforschungen» unter dem
Einfluss von Stein, Ballauff und
BüRKI nicht zu kantisch liest und
dabei zu wenig gewahr wird, dass

Pestalozzi bei der Analyse des

Begriffs der Sittlichkeit (der damals ja
in jedermanns Mund war), ohne es

vermeiden zu können, die Phänomene

von Liebe und Glaube
mitdachte. Auch ist es denkbar, dass

Meiers Postulat der dreiphasigen
Entwicklung des Liebesbegriffs
hinsichtlich ihrer zeitlichen Fixierung
gelegentlich Opposition erwächst.
Aber wie Meier am Beispiel von
Guyer, Bachmann und Ballauff

selbst demonstriert hat, bietet
mehr oder weniger jede dezidierte
Position Ansatzpunkte zu
weiterführenden Reflexionen.

Im 5. Teil zeigt Meier, wie sich
«blinde» bzw. «sehende» Liebe an
drei Grundformen des mitmenschlichen

Bezugs konkretisieren: im
partnerschaftlichen Bezug, in der
Liebe der Mutter zum Säugling und
in der Liebe zum Armen. Für alle
drei Verhältnisse finden sich in
Pestalozzis Leben und Werk ausreichend

Belege. Im Bereiche der
erstgenannten Thematik benutzt Meier
eine meist unbeachtet gebliebene
Quelle (Epistel über die Freundschaft

an Phryne, im Schweizerblatt
1782), um Pestalozzis Postulat der
Verwandlung leidenschaftlicher
Liebe in Freundschaft darzulegen.
Obwohl die Behandlung dieser The¬

matik vom Gesamttitel her nicht
zwingend ist, bedeutet sie doch für
den Leser eine Bereicherung. In
gewohnter Gründlichkeit und
Ausführlichkeit geht dann Meier auf die
sehende Liebe in ihrem Bezug zum
Neugeborenen ein. Dabei zeigt er
überzeugend, welch zentrale
Bedeutung der Ruhe im Pestalozzi-
schen Bildungskonzept zukommt.
Dann formuliert er in 13 Punkten
die tragenden Komponenten der
Mutterliebe - eine Passage, die
manchem(r) zu denken geben kann.
Schliesslich analysiert Meier die
sehende Liebe als Nächstenliebe in
ihrer Ausprägung als Liebe zum
Armen. Dabei kann er sich weitgehend

auf Leo Weber stützen, der
bekanntlich eine differenzierte
Analyse von Pestalozzis
Armenerziehungsidee vorgelegt hat.
Im 6. Teil schliesslich fasst Meier
seine Resultate nochmals zusammen

und charakterisiert das Wesen
der sehenden Liebe durch eine Reihe

von Merkmalen.
Wer sich der anspruchsvollen
Arbeit einer eingehenden Lektüre von
Meiers Arbeit unterzieht, legt das

Buch als Bereicherter und Erfüllter
wieder weg. Es ist dem Autor, nicht
zuletzt wegen seiner eigenen
Ergriffenheit und dank seiner säubern
Sprache, gelungen, Pestalozzischen
Geist wieder von einer neuen Seite
her sichtbar und erlebbar zu
machen. Dass sich im Kenner gelegentlich

der Widerspruchsgeist regt,
liegt wohl an der hermeneutischen
Methode. Danach strukturiert die
Summe dessen, was wir verstanden
und wie wir es verstanden haben,
jeweils das neu zu Verstehende. Es

liegt an uns, zu beherzigen, was uns
Pestalozzi angesichts dieses
Sachverhalts mitgibt: «Wenn der Gedanke

eines Menschen der Gedanke
von Hunderten wird, so werden aus
einem Gedanken hundert Gedanken,

von denen kein einziger mehr
der Gedanke des ersten ist, von
dem dieser ausgegangen. Das
Meinige, wenn es in hundert andere

übergegangen, bleibt nicht mehr
das Meinige, es wird das Seinige
eines jeden, der es in sich selber
selbständig bearbeitet. So trennt
sich auch das Erhabenste in der
menschlichen Wahrheit, nur soll es

in der Liebe geschehen. Keines
Menschen menschliche Wahrheit ist
die Wahrheit des andern.»

Arthur Briihlmeier


	...

