
Zeitschrift: Pestalozzianum : Mitteilungen des Instituts zur Förderung des Schul-
und Bildungswesens und der Pestalozziforschung

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 79 (1983)

Heft: 4

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SLZ 21, B.Oktober 1983 PESTALOZZIANUM 17

Pestalozzianum
13. Oktober 1983 79. Jahrgang Mitteilungen des Instituts zur Förderung des Schul- und Bildungswesens
Nummer 4 und der Pestalozziforschung

Beilage zur «Schweizerischen Lehrerzeitung»
Redaktion: Rosmarie von Meiss

Pestalozzi-Forschung in Japan
Von Yasuhiko Shimoyamada

Redaktionelle Vorbemerkung:
Professor Yasuhiko Shimoyamada

lehrt Pädagogik an der
Universität Shizuoka in Japan. Die
hier veröffentlichte Arbeit
entstand anlässlich eines
Studienaufenthaltes im Sommer 1982 in
Zürich. Sie bietet auch europäischen

Lesern Bemerkenswertes.

Das Studium der Pädagogik Pestalozzis

ist in Japan heute noch
ebenso populär wie vor dem Zweiten

Weltkrieg. Einige Mitglieder
der japanischen Gesellschaften für
Pädagogik, für Philosophische
Pädagogik und für Kinderpädagogik,
denen ich angehöre, veröffentlichen
jährlich zahlreiche Studien über
Pestalozzis Pädagogik. In universitären

Forschungsberichten, in
Abhandlungen der Akademie der
Wissenschaften, in Magister-Abhandlungen

und in kleinen Diplomstudien

stossen wir immer wieder auf
Abhandlungen über Pestalozzis
Erziehungslehre. Regelmässig erscheinen

auch Bücher über Pestalozzis
Pädagogik und Übersetzungen von
Pestalozzis Schriften.
Ich glaube, dass Pestalozzis
Erziehungslehre in Japan viel eingehender

studiert wird als in der Schweiz.
Dr. Emanuel Dejung, der so lange
als Redaktor von Pestalozzis Sämtlichen

Werken tätig gewesen ist, fragte

mich manchmal: «Warum ist das

Studium von Pestalozzis
Erziehungslehre so populär in Japan?
Leider kann ich die japanischen
Studien über Pestalozzis Erziehung
nicht lesen», klagte er.
Im folgenden stelle ich Dr. R. Osa-
das Studien über Pestalozzi^
Erziehungslehre vor.

1. Das Problem von Dr. R. Osadas
Verständnis der
Erziehungslehre Pestalozzis
Lange Zeit war Osada als Spezialist
in der Pestalozzi-Forschung in
Japan tätig. Nach dem Krieg übersetzte

er mit seinen Schülern Pestalozzis
Sämtliche Werke ins Japanische.
Es ist ein grosses Verdienst Osadas,
dass wir Pestalozzis schwierige Wer¬

ke heutzutage auf japanisch lesen
können. Wegen dieser Übersetzungen

wurde er mit dem Titel eines
Ehrendoktors der Universität
Zürich ausgezeichnet. Das Grab Osadas

ist am selben Ort, wo Pestalozzis

berühmte Grabinschrift
«...Mensch, Christ, Bürger. Alles
für Andere, für sich nichts...» zu
lesen ist. Er schläft dort friedlich,
als ob alles ganz gut wäre. Osada
übersetzte auch die Pestalozzi-Bio-
grafie von Morf ins Japanische. (Sie
ist in fünf Bänden erschienen. Tokio

1939: Iwanami-Verlag.) Osada
selbst schrieb auch eine Pestalozzi-
Biografie (Tokio 1958: Iwanami-
Verlag). In Japan kann niemand das
Studium von Pestalozzis
Erziehungslehre bewältigen, ohne diese

Biografie gelesen zu haben.
Ich stelle Osadas Pestalozzi-Forschungen

stellvertretend anhand
seines Werkes «Pestalozzis Pädagogik»

(Tokio 1952: Iwanami-Verlag)
vor. Inhaltsverzeichnis vgl. Seite 20.

Schon nach einmaliger Lektüre
können wir verstehen, wie Osada
Pestalozzis Pädagogik deutet. Er
begreift Pestalozzi als sozialen
Reformer und erachtet aber zugleich
Pestalozzis Erziehungslehre für
besonders wichtig. Osadas Buch
erschien 1934 zum ersten Mal. Deswegen

müssen alle Forscher von Pestalozzis

Erziehungslehre vorsichtig
und aufmerksam dieses Buch lesen.
Ich selbst habe mich auch während
vieler Jahre mit Osadas Buch
beschäftigt. Es ist jetzt für mich klar
geworden, dass das Buch eine
Grenze hat. Das ist zugleich auch
Osadas Grenze.
Übrigens, wie begreift Osada Pestalozzi?

Ich lese das erste Kapitel und
kläre das Problem.

Dr. R. Osada begreift Pestalozzi als

Denker der Erziehung. Osada
versteht Pestalozzi in dieser Hinsicht
richtig. Pestalozzi war wirklich Denker

der Erziehung. Er dachte zum
Beispiel immer über die Frage nach:
«Was bin ich als Werk der Natur?»
«Was bin ich als Werk meines
Geschlechts?» «Was bin ich als Werk
meiner selbst?»
Der für Pestalozzi zentrale Gedanke

lässt sich durch folgende
berühmte Stelle aus der «Abendstunde»

charakterisieren: «Der Mensch,
so wie er auf dem Throne und im
Schatten des Laubdachs sich gleich
ist; der Mensch in seinem Wesen,
was ist er?»1

Pestalozzi denkt immer über das

Wesen der Menschlichkeit nach.
Den Gedanken der Menschlichkeit
verbindet er fest mit jenem der
Erziehung.

Zweitens begreift Osada Pestalozzi
auch als Sozialreformer. Auch in
dieser Hinsicht geht er nicht fehl.
Wenn ich zum Beispiel «Gesetzgebung

und Kindermord», das die
Ermordung von Neugeborenen zum
Thema hat, lese, verstehe ich, wie
Pestalozzi die Ursache und die
Lösung des Problems zeigt. Das soziale

Interesse Pestalozzis war damals,
um 1780, viel stärker als danach.
Drittens begreift Osada Pestalozzi
als Theoretiker der Erziehung. Osadas

grösster Beitrag in Japan ist die
Vorstellung Pestalozzis als Theoretiker

der Erziehung, glaube ich.



18 PESTALOZZIANUM SLZ 21, 13. Oktober 1983

Osada schreibt fleissig über Pestalozzis

Erziehungstheorie, zum
Beispiel über Elementarbildung,
Bildungsideal, Anschauung und
Arbeitserziehung.
Osadas Schüler studieren in Japan
Pestalozzis Erziehungslehre, die
Osada so fleissig betonte. «Pestalozzis

Erziehungsmethode» von Prof.
Dr. Y. Matsuda (Risosha-Verlag,
1973) und die «Studie über Pestalozzis

Anschauungslehre» von
(Kenpaku-Verlag, 1980) von Prof.
Dr. K. Higashi sind typische
Beispiele. Deshalb sage ich, dass Osadas

Buch über «Pestalozzis Pädagogik»

in Japan eine grosse Bedeutung
und einen grossen Einfluss gehabt
hat. Osadas Schüler, die an den
verschiedenen pädagogischen Instituten

in Japan arbeiten, studieren
jetzt nur Pestalozzis Erziehungslehre

und Erziehungsmethode.
Übrigens, wenn ich über Osadas
Interpretation aufmerksam nachdenke,

stelle ich fest, dass er Pestalozzi
missversteht. Pestalozzis Problem-
bewusstsein ist ganz anders. Pestalozzi

schrieb über «Gesetzgebung
und Kindermord» im Jahre 1780
und veröffentlichte das Werk im
Jahre 1783, dem Jahr der Veröffentlichung

der «Abendstunde». Nach
Pestalozzis Meinung sind die Ursachen

für Kindermord folgende:

1. Untreue und Betrug verführender

Jünglinge
2. Die rechtlichen Strafen der
Unzucht

3. Armut
4. Die Umstände der dienenden
Schloss- und Stadtmädchen
5. Furcht vor Eltern, Verwandten,
Vormündern
6. Heuchlerischer Ehrbarkeitsschritt

7. Innere und äussere Folgen früherer

Laster
8. Die äusseren Umstände der
Mädchen während der Geburt ihres
Kindes

Osada hat die Ursachen für den
Kindermord oftmals erklärt und
schreibt, dass Pestalozzi die Lösung
des Problems in der Wohnstubenerziehung

und in der religiösen
Erziehung gesehen hat. Worin besteht
nun aber Pestalozzis Erziehungslehre

hinsichtlich der Wohnstube und
der Religion? Da Osada in seinem
Buch «Pestalozzis Pädagogik»
diesem Thema nur fünf Seiten widmet,
finden wir diese Frage bei ihm nicht
beantwortet. Es geht daraus nicht
hervor, warum Pestalozzi der
Wohnstube und auch der Religion
so grosse erzieherische Bedeutung

beimisst. Die Beantwortung dieser
Frage bleibt den Forschern nach
Osada vorbehalten.
Ich zitiere Osadas Worte: «Pestalozzi

dachte, die Ursachen für
Kindermord seien im Mangel an häuslichem

Glück zu suchen und deshalb
habe er die Einrichtung des häuslichen

Glücks gesucht.»2 Osada
schrieb auch: «Pestalozzi suchte den
Schutz vor Kindermord in der
Religion» und: «Nach Pestalozzis
Meinung geschahen die Kindermorde,
weil es an Liebe und Vertrauen zu
Gott mangelte».3

2. Wohnstubenerziehung und
religiöse Erziehung bei Pestalozzi
Was ist denn Pestalozzis Erziehung
in der Wohnstube? Und was ist
religiöse Erziehung bei Pestalozzi?
Pestalozzi sagt in der «Abendstunde»:

«Die häuslichen Verhältnisse
der Menschheit sind die ersten und
vorzüglichsten Verhältnisse der Natur.

Der Mensch arbeitet in seinem
Beruf und trägt die Last der bürgerlichen

Verfassung, damit er den
reinen Segen seines häuslichen Glücks
in Ruhe geniessen möge.»4 Pestalozzi

denkt nämlich, dass Glück im
Haus die Grundlage für alles ist.
Warum denkt Pestalozzi, dass das
häusliche Glück das erste Glück ist?
Er erfuhr in der praktischen Zeit im
Neuhof, dass die Wohnstube gröss-
te Bedeutung hat.
Pestalozzi lebte zwischen 1774 und
1780 im Neuhof mit Kindern, die

ganz arm und elternlos waren. Diese

Kinder kannten das häusliche
Glück nicht. Wegen des inneren
Motivs der erzieherischen Praxis in
dieser Zeit schrieb Pestalozzi die
«Abendstunde» K. Silber schreibt
über die Armenanstalt: «Wahre
Bildung des menschlichen Herzens ist
der Endzweck solcher Anstalten.»5
Diese Worte sind nach wie vor richtig.

Doch wurde dieser Phase der
praktischen Erziehung auf dem
Neuhof durch finanzielle Probleme
bald ein Ende gesetzt, wie man
weiss. Deshalb forschte Pestalozzi
nach dem Ziel der Erziehung in der
schriftlichen Arbeit und konnte so

fragen: «Bildung des menschlichen
Herzens ist das Ziel der Erziehung,
nicht wahr?»
K. Silber schrieb auch: «Ist <Lien-
hard und Gertrud> (in den ersten
zwei Teilen) eine realistische
Darstellung des Menschen, wie er ist, so
weist die <Abendstunde> auf das

Ziel des Menschen, wie er sein soll,
hin. Die Stimmung ist daher im
wesentlichen optimistisch. Form und
Sprache, in denen die kurze Schrift

gehalten ist, sind ihrem Inhalt
durchaus angemessen. Kein
wohlgefügter Aufbau, kein fertiges
System, sondern Ausrufe, Fragen,
Aphorismen.»6
Pestalozzi dachte nämlich, dass die
Menschlichkeit des Kindes sich in
der Wohnstube entwickle.
Übrigens, was ist das Wesen des
häuslichen Glücks bei Pestalozzi? In
der «Abendstunde» steht das Wort
«innere Ruhe» für das Glück des
Menschen. Man stösst dort immer
wieder auf dieses Wort. Zum
Beispiel: «Der Mensch muss zu innerer
Ruhe gebildet werden»7 oder: «Ohne

innere Ruhe wallet der Mensch
auf wilden Wegen.»8 Der Gedanke
der «inneren Ruhe» steckt schon im
Untertitel der «Abendstunde»,
«Vatersinn Gottes; Kindersinn des

Menschen, Vatersinn des Fürsten,
Kindersinn der Bürger. Quellen
aller Glückseligkeit».6 Pestalozzi
schrieb weiter: «Glauben an Gott,
Stimmung des Menschengefühls in
dem obersten Verhältnis seiner Natur,

vertrauender Kindersinn der
Menschheit gegen den Vatersinn
der Gottheit.»10 Der Kindersinn,
der dem Vatersinn Gottes gegenüber

verantwortlich ist, ist die
Voraussetzung für den Glauben an
Gott.
Wir wissen, dass Pestalozzis
Verständnis der Menschennatur der
Glaube an Gott zugrunde liegt.
Deshalb ist es beim Studium von
Pestalozzis Pädagogik unbedingt
nötig, sich über Pestalozzis Glauben
an Gott Gedanken zu machen. Dieses

Problem ist das grösste Problem
beim Studium von Pestalozzi. In
Osadas Buch «Pestalozzis Pädagogik»

hingegen gibt es keine Stelle,
wo wir Pestalozzis Glauben an Gott
erörtert finden.
Pestalozzis Worte «Glauben an
Gott - Quelle der Ruhe des Lebens

- Ruhe des Lebens Quelle innerer
Ordnung»", «Glauben an Gott...
so unwandelbar fest liegst du als

Grundlage der Menschenbildung im
Innern unserer Natur»12, sind nicht
richtig zu verstehen, wenn man kein
Verständnis für Pestalozzis Glauben
hat. Ich zeige jetzt Osadas Missverständnis

von Pestalozzis Glauben an
Gott. Osada schrieb folgendes:
«Pestalozzi sagte: <Gott ist die nächste

Beziehung der Menschheit.»
Dies ist ein grosses Problem, das zu
lösen ist, wenn man Pestalozzis
Gedanken über die Erziehungslehre
als auf Glauben begründet auffasst.
Ich glaube, dass Gott die Kontinuität

des ganzen Lebens und auch der
Mittelpunkt des Lebens ist. Gott ist



SLZ 21, 13. Oktober 1983 PESTALOZZIANUM 19

auch Voraus-gewesen-Sein über
alles. Mit Abstraktion gedacht, der
Gott, der so weit weg ist, ist ganz
nahe in unserem Leben. Unter
Pestalozzis Wort: <Gott ist die nächste

Beziehung der Menschheit) lässt
sich eine innerliche Erweiterung des
Lebens verstehen.»13
Das Wort: «Gott ist die nächste
Beziehung der Menscheit» in der
«Abendstunde» ist ein sehr berühmtes

Wort, trotzdem verstehe ich
Osadas Interpretation nicht sehr

gut. Was ist denn die innerliche
Erweiterung? Ist es die nahe Beziehung?

Wie untersuche ich das? Man
kann durch Osadas Interpretation
Pestalozzis Glauben nicht verstehen,

mit dem man in dieser sozialen
Welt lebt. Wenn man mit dem
Glauben an Gott in dieser realistischen

Welt lebt, so hat man manchmal

grosse Kämpfe gegen Unvernunft

und Widerspruch zu bestehen.

Der Glaube, so wie ihn Pestalozzi

in der «Abendstunde»
versteht, ist ein ruhiges Verstehen.
Dieses Verständnis von Pestalozzis
Glauben ist Voraussetzung für das
Verständnis des Glaubens in den
«Nachforschungen». Erst in den

«Nachforschungen» erwähnt Pestalozzi

das Böse; es ist das Böse im
Menschen und in der Welt.
In der «Abendstunde» jedoch ist
vom Bösen nocht nicht die Rede.
Trotzdem versteht man Pestalozzi
nicht wirklich, ohne seinen Glauben
zu verstehen. Das Wort «Gott ist
die nächste Beziehung der Menschheit»14

muss erneut interpretiert
werden.

Emil Brunners (1889-1962)
Interpretation ist ganz richtig, glaube
ich. «Gott hat den Menschen zum
Selbstsein, als einzelnen, aber nicht
zum Alleinsein, zum Für-sich-
selbst-Sein geschaffen. ...Gott hat
den Menschen zuerst und zumeist
zur Gemeinschaft mit ihm, dem
Schöpfer, geschaffen. Nur in der
Gemeinschaft mit Gott kann der
Mensch seine Selbständigkeit, sein
Selbst realisieren, denn er hat ja
sein Selbst in Gott. Die Realisierung

des Selbst ist also identisch mit
der völligen Abhängigkeit von
Gott. <Gott ist unsere nächste

Beziehung), sagt ein tiefes Pestalozzi-
Wort.»13

Er war ein grosser Theologe,
zusammen mit Karl Barth, in diesem
Jahrhundert. Emil Brunner, früher
Rektor der Universität Zürich,
begriff das Problem der Menschen-
Bildung vom christlichen Glauben
her. So zeigt uns Brunners Interpretation

Pestalozzis Erziehungslehre

aus einer uns bisher unbekannten
Sicht. Nämlich: Glauben ist
Vertrauen in Gott mit dem ganzen
Selbst-Sein. In diesem Sinne ist
Gott die nächste Beziehung. Ohne
diese simple, deutliche Logik des

Glaubens zu verstehen, versuchte
Osada Pestalozzis Erziehungslehre
der Wohnstube und des religiösen
Unterrichts zu studieren. Das ist
Osadas grosses Missverständnis von
Pestalozzis Pädagogik. Seine Schüler

missverstehen Pestalozzi auch.

Brunner war der erste Forscher, der
die wichtigsten Probleme der
Pestalozzi-Forschung in Japan aufzeigte.
Er war Professor an der internationalen

christlichen Universität von
1953 bis 1955 und hielt in Japan
Vorlesungen über Pestalozzis
Pädagogik. Die Vorlesung «Christianity
and Culture» vom 19. Juni 1955 war
eine Vorlesung über Pestalozzis

Pädagogik auf der Grundlage des

christlichen Glaubens. Brunners
Interpretation ist die folgende: «Man
hat Pestalozzi meistens einfach als
den Nachfolger von Rousseau und
dem deutschen Idealismus gesehen
und nicht erkannt, dass sein
pädagogisches Denken, dem die Welt
so viel verdankt, im wesentlichen
gerade nicht aus idealistischen oder
Rousseauschen, sondern aus christlichen

Voraussetzungen erwachsen
ist... Aber die Grundzüge seiner
Pädagogik stammen nicht aus der
Philosophie, weder derjenigen
Rousseaus noch derjenigen der
deutschen Idealisten, sondern aus
dem biblischen Glauben.»16

Diese Interpretation ist ganz anders
und bringt einen neuen Aspekt ein.
Emil Brunners Schüler, Prof. M.
Akita (Direktor an der Hochschule
Kesen), interpretiert Pestalozzis
Erziehungslehre vom christlichen
Glauben her: «Pestalozzi war Erzieher,

Sozialreformer und auch Denker.

Trotzdem hatte Pestalozzi ein

grosses Interesse am lebendigen
Menschen während seines ganzen
Lebens. Die Grabworte <Alles für
Andere, für sich nichts> sind sehr

symbolisch. Pestalozzi versuchte
nämlich, den Menschen, der für
andere Menschen lebt, der Opfer
bringt und der in Liebe und
Vertrauen lebt, heranzubilden. Pestalozzi

zeigte in seinem Leben wirkliche

Liebe und grosses Vertrauen
und brachte viele Opfer.»17
Christliche Begründung der
Menschenbildung ist das Fragen nach
der Menschenbildung auf dem
Hintergrund des christlichen Glaubens.
In diesem Sinne ist Prof. K. Akita
auch Emil Brunners Nachfolger.

Ich bin auch ein Nachfolger von
E. Brunner und K. Akita und habe
eine von R. Osada und seinen Schülern

abweichende Interpretation.
Was macht Pestalozzis Glauben
aus? Pestalozzi schrieb einmal an
Nicolovius in einem Brief: «Du
kennst Ghülphis Stimmung, sie ist
die meinige. Ich bin ungläubig...
Von meinen Schicksalen also
geführt, halte ich das Christentum für
nichts anderes als für die reinste und
edelste Modifikation der Lehre von
der Erhebung des Geistes über das

Fleisch, um mich deutlich
auszudrücken: durch unsere Entwicklung
der reinsten Gefühle der Liebe zur
Herrschaft der Vernunft über die
Sinne zu gelangen.»18
Dieser Brief wurde am 1. Oktober
1793 geschrieben. Nämlich zu der
Zeit, als er das Buch «Meine
Nachforschungen» fertigbrachte. Es war
die Zeit, in der er das Buch «Ja oder
Nein» schrieb. Es muss gesagt werden,

dass Pestalozzi zu dieser Zeit
im Glauben unsicher war; er hatte
das absolute Vertrauen zu Gott
verloren. Er wurde in die Versuchung
geworfen. Trotzdem ist Pestalozzis
Glaube sittlich und ethisch. Er
wusste jetzt, dass die Vernunft das

Gefühl nicht beherrschen kann. Das
heisst, Logik des christlichen Glaubens

ist Vertrauen zu Gott, und die
lebendige Kraft ist von Gott gegeben.

In der Konfession «Ich bin
ungläubig» besteht die eigentliche Tiefe

des Glaubens. Es ist das Paradox
des christlichen Glaubens. Pestalozzi

erlebte den wahrhaften Glauben,
mit dem er das Paradox des christlichen

Glaubens erlebt hatte.
Professor K. Iwazaki interpretierte
folgendermassen: «Pestalozzi war
sich im klaren über seinen eigentlichen

Standpunkt. Doch gerade in
seiner nichtchristlichen Einstellung
begriff er das Wesen des Christentums.

Das bedeutet, dass sein Glaube

ein noch tieferer Glaube geworden
war.»19

Auch K. Silber schrieb: «Pestalozzis

Glaube... (war) zur Zeit der
<Nachforschungen> zwar schwer
erschüttert, aber endlich dennoch
triumphierend über Leid und
Enttäuschung.»20

Es ist das wichtigste Problem, wie
man Pestalozzis Glauben interpretiert.

So studiere ich am Pädagogischen

Institut der Universität
Zürich die Beziehung zwischen dem
christlichen Glauben Pestalozzis
und seiner Pädagogik. Durch diese

Arbeit verstehe ich Pestalozzis
Erziehungslehre besser.



20 PESTALOZZIANUM SLZ 21, 13. Oktober 1983

Anmerkungen

1 Pestalozzis Sämtliche Werke Bd. 1.
S. 265
2 Osada, R., Pestalozzis Pädagogik.
S. 94
3 dito, S. 95
4 Pestalozzis Sämtliche Werke Bd. 1,

S. 271
5 Silber, K.. Pestalozzi, S. 31
6 dito, S. 40
7 Pestalozzis Sämtliche Werke Bd. 1,

S. 272
8 ebenda
9 dito, S. 265
10 dito, S. 273
11 ebenda
12 ebenda
13

Osada, R., Religion und Erziehung,
S. 90

14 Pestalozzis Sämtliche Werke Bd. 1,
S. 273
15

Brunner, E., Der Mensch im
Widerspruch, S. 286
16 Brunner, E., Christentum und Kultur,

S. 231-232
17 Akita, M., Christliche Grundlage der
Menschen-Bildung, S. 32
18 Pestalozzis Sämtliche Briefe Bd. 3,
S. 300
19 Iwazaki, K., Philosophie des
Menschen bei Pestalozzi, S. 113
20 Silber, K., Pestalozzi, S. 101

Hinweise zu den Quellenangaben
Akita, M. (1957) Christliche Grundlage

der Menschen-Bildung. In: The
Research Bulletin of I.C.U. 1957/4.

Brunner, E. (1965) Der Mensch im
Widerspruch. Zürich: Zwingli-Verlag.
BRUNNER, E. (1979) Christentum und
Kultur. Zürich: Theologischer Verlag.
Iwazaki, K. (1959) Philosophie des

Menschen bei Pestalozzi. Tokio: Imaki-
Verlag.
Osada. R. (1952) Pestalozzis Pädagogik.

Tokio: Iwanami-Verlag.
Osada, R. (1954) Religion und Erziehung.

Tokio: Fukumura-Verlag.
PESTALOZZI, Sämtliche Werke Bd. 1.

Kritische Ausgabe, hsg. von Buchenau,
Spanger und Stettbacher. Berlin und

Leipzig: 1927 ff.
Pestalozzi, Sämtliche Briefe Bd 3.

Hrsg. von Pestalozzianum und
Zentralbibliothek in Zürich. Zürich: 1946ff.
SILBER, K. (1957) Pestalozzi. Der
Mensch und sein Werk. Heidelberg:
Quelle & Meyer.

Osada, R.: Pestalozzis Pädagogik

Vorwort

Erstes Kapitel Einleitung: Über Pestalozziforschung
1. Der pädagogische Denker
2. Der gesamte Verstand
3. Der Zeitgeist
4. Die Beichte
5. Der empörerische Geist (gegen seine Zeit und

Gesellschaft)
6. Die Erlebnispädagogik
7. Die Unwissenschaftlichkeit

Zweites Kapitel: Die Methode von Pestalozzis Pädagogik
1. Der eigentümliche Scharfsinn
2. Die gefühlvolle Anschauung (Die Logik des Herzens)
3. Die Methode der Selbstbeobachtung
4. Die experimentelle Forschung
5. Erfahrung und Philosophie
6. Die Wesensanschauung
7. Die Psychologie der Erziehung

Drittes Kapitel: Der Sozialreformer Pestalozzi
1. Der Sozialreformer Pestalozzi
2. «Gesetzgebung und Kindermord»
3. Die Verneinung der Straftätigkeit
4. Gesetzgebung und Liebe
5. Junge schwangere Mädchen in Schutz zu nehmen
6. Die ganze Erkenntnis (des menschlichen Geistes)
7. Die Familienerziehung
8. Die religiöse Erziehung
9. Gesetzgebung und Bildung

10. Gesetzgebung und Idee
11. Von der Sozialpolitik zur Kulturpolitik
12. Zeit und Gesellschaft
13. Der Geist in Zürichs Universität

Viertes Kapitel: Der Reformer der Volksschulbildung
1. Pestalozzi, der Reformer der Volksschulbildung
2. Die Sozialreform und die Volksschulbildung
3. Das Prinzip der offenen Tür
4. Die Volksschulbildung und die Sozialreform
5. Der Unterricht durch Anschauung und die Sozialreform

Fünftes Kapitel: Über Elementarbildung
1. Die Forschung der Elementarbildung
2. Das Prinzip der Elementarbildung
3. Zahl - Form - Wort
4. Der Unterricht der Zahl - Die Arithmetik
5. Der Unterricht der Form - Messen, Zeichnen,

Schriftkunst

6. Der Unterricht des Wortes
7. Der Unterricht der Arbeit und der Geschicklichkeit
8. Die Elementarbildung in Religion und Sitte
9. Die kontinuierliche Entwicklung

10. Die Wesensbildung und die Elementarbildung

Sechstes Kapitel: Über das Bildungsideal
1. Die herrschende Lage der Erziehung
2. Die Erziehung zur Menschlichkeit
3. Drei Fundamentalkräfte (Geisteskraft, Herzenskraft,

Kunstkraft)
4. Das Prinzip der Harmonie
5. Die Harmonie und die Sitte
6. Die Grundlage der Harmonie

Siebentes Kapitel: Über Anschauung
1. Pestalozzis Anschauung
2. Das Fundament der Erkenntnis
3. Das konkrete Ganze
4. Das sinnliche und das seelische Wesen
5. Die Selbsttätigkeit und die Anschauung
6. Selbst und Anschauung
7. Das konkrete und ganzheitliche Erlebnis

Achtes Kapitel: Über Arbeitserziehung
1. Arbeit und Erkenntnis
2. Das Fundament der Arbeitserziehung
3. Die konkrete Wirkung des ganzheitlichen Selbst
4. Die Vorbereitung auf das Leben und die Arbeitserziehung
5. Persönlichkeitserziehung und Arbeit

Neuntes Kapitel:
Das theoretische Fundament von Pestalozzis Pädagogik

1. Idealismus
2. Pestalozzis Kantianisierung
3. Der Idealismus der Nähe
4. Das Prinzip der Naturgemässheit
5. Das Soziale
6. Pestalozzis Bild vom Kinde
7. Der Anschauungsbegriff
8. Das Gesamtverständnis von Erziehung

Zehntes Kapitel: Die Quellen der neuen Erziehung
1. Die neue Erziehung
2. Das Prinzip der offenen Tür
3. Selbsttätigkeit - Anschauung - Erlebnis - Leben
4. Die Arbeitserziehung
5. Die Ganzheitlichkeit
6. Die Sozialisierung der Schule
7. Industrielle Revolution und Erziehung
8. Die gemeinsame Erziehung beider Geschlechter
9. Die Spezifizierung des Erziehungsideals


	...

